
Sayadaw Ashin Ottamathara 

1 
 

  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   1RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   1 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

2 
 

  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   2RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   2 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

TABLE OF CONTENTS 
MỤC LỤC 

 
INTRODUCTION TO SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA .................................................................. 6 
GIỚI THIỆU VỀ NGÀI THIỀN SƯ SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA ..................................................................... 32 

SECTION I – DHAMMA TALK ........................................ 54 
PHẦN I – PHÁP THOẠI ......................................................... 54 

Dhamma Talk 1 .............................................................. 54 

Bài Pháp Số 1 .................................................................. 55 

Dhamma Talk 2 .............................................................. 57 

Bài Pháp Số 2 .................................................................. 62 

Dhamma Talk 3 .............................................................. 66 

Bài Pháp Số 3 .................................................................. 71 

Dhamma Talk 4 .............................................................. 76 

Bài Pháp Số 4 .................................................................. 78 

Dhamma Talk 5 .............................................................. 81 

Bài Pháp Số 5 .................................................................. 86 

Dhamma Talk 6 .............................................................. 91 

Bài Pháp Số 6 .................................................................. 95 

Dhamma Talk 7 .............................................................. 98 

Bài Pháp Số 7 ................................................................ 102 

3

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   3RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   3 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Dhamma Talk 8 ............................................................ 105 

Bài Pháp Số 8 ................................................................ 110 

Dhamma Talk 9 ............................................................ 115 

Bài Pháp Số 9 ................................................................ 118 

Dhamma Talk 10 .......................................................... 120 

Bài Pháp Số 10 .............................................................. 121 

Dhamma Talk 11 .......................................................... 123 

Bài Pháp Số 11 .............................................................. 124 

SECTION II – QUESTION & ANSWER ....................... 127 
PHẦN II – HỎI VÀ ĐÁP ....................................................... 127 

What Is Mindfullness And Detachment?................... 127 

Chánh Niệm Và Xả Ly Là Gì? ....................................... 127 

Problems Related To Practice Meditation ................. 194 

Những Vấn Đề Gặp Phải Khi Hành Thiền .................... 194 

Practice Meditation To Overcome The Fear ............. 284 

Hành Thiền Để Vượt Qua Nỗi Sợ .................................. 284 

Detachment From Physical And Mental Illness ........ 308 

Xả Ly Khỏi Bệnh Trên Thân Và Tâm ............................. 308 

Detachment From Sensual Desire .............................. 364 

Xả Ly Khỏi Ái Dục ......................................................... 364 

Detachment From Belongings ..................................... 372 

Xả Ly Khỏi Tài Sản ........................................................ 372 

4

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   4RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   4 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Detachment From Family ........................................... 392 

Xả Ly Khỏi Gia Đình ..................................................... 392 

Practice Detachment At Work .................................... 487 

Thực Hành Xả Ly Trong Công Việc .............................. 487 

Questions About Ordination ....................................... 578 

Những Câu Hỏi Về Việc Xuất Gia ................................. 578 

Questions Of Other Topics.......................................... 598 

Những Câu Hỏi Chủ Đề Khác ....................................... 598 

WORDS OF GRATITUDE AND HUMBLE APOLOGY
 .................................................................................. 668 
LỜI TRI ÂN VÀ SÁM HỐI .................................................... 669 

DEDICATION OF MERIT ............................................... 670 
HỒI HƯỚNG ........................................................................ 671 

 
  

5

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   5RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   5 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

INTRODUCTION TO SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA 

1. Some general information about Sayadaw 
Ottamathara: 

Sayadaw Ottamathara is currently one of the 
renowned Sayadaws in Myanmar and around the world, 
specializing in teaching Vipassana meditation according to 
Theravada Buddhist tradition. He is not only fluent in 
English but also has interdisciplinary knowledge in various 
fields, earning him the title "Tsunami Sayadaw" due to his 
extraordinary and rare preaching abilities, as well as his 
exceptional dedication to spiritual practice. He specializes 
in self-transformation and aspires to propagate the 
Dhamma with an attitude of doing all kinds of good deeds 
limitlessly, being composed and balanced in all 
circumstances. The practice of paramis (perfections) is a 
virtue shared by all sincere followers of the Buddha's 
teachings, regardless of their tradition, and Sayadaw 
Ottamathara is renowned for his great loving-kindness. 

Vipassana meditation is fundamentally prevalent in 
meditation centers in Myanmar. Sayadaw's approach to 
Vipassana meditation is perfect, knowledgeable about 
Dhamma theory and practice. In fact, he cares more deeply 
about practical application. The name "Thabarwa" has 
become familiar to Sayadaw's followers since 2007, both 
within his country and among many Buddhist and non-
Buddhist communities worldwide. Sayadaw Ottamathara 
has made significant contributions to establishing 
Thabarwa Meditation centers based on the profound 

6

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   6RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   6 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

realization of Selflessness (Anattā) and Dependent 
Origination (Paticcasamuppāda), and his ability to 
thoroughly comprehend the operational principles of 
Conditioned Dhamma (Sankhara). He also initiated the 
establishment of Dhamma Hospitals to serve living beings, 
embodying the ideals of Bodhisattva. Furthermore, he 
advocated for the practice of doing good deeds without 
limits through the establishment of the "Limitless Treasure 
Bank" - a bank of merit. 

At Thabarwa centers, Sayadaw Ottamathara teaches 
Vipassana meditation and guides both local and 
international monks, nuns and meditators to develop the 
capacity for "doing limitless good deeds", so that they can 
effectively address personal and societal issues, reflecting 
the practical application of Buddhist teachings. 

2. A Brief Overview of Sayadaw Ottamathara's 
Life and Meditation Practice Journey: 

Ashin Ottamathara was born in Katha, Myanmar on 
Sunday, October 26, 1969 (full moon day of Thadingyut) 
in the Sagaing Division, Northern Myanmar. He is the 
eldest son in a family of three children. His parents are of 
Burmese-Chinese descent. His father, U Tin Maung, was a 
mining engineer, and his mother, Daw Khin Khin Myint, 
was a small business owner. His parents were known for 
their compassion, entrepreneurial spirit, and sincerity. 
However, when hearing his intention to ordain as a monk, 
they hesitated and hoped he would pursue a "successful 
inheritance" of the family instead. However, later, due to 

7

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   7RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   7 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

his spiritual influence, the entire family took refuge in the 
Triple Gem and earnestly supported his spiritual pursuits. 

Growing up in an economically comfortable family, 
he received a solid education and clear direction for his 
future. He was naturally intelligent, with a sharp memory 
and profound insight, capable of comprehensively 
understanding and accurately predicting situations. 

- In 1986, he passed the university entrance exam with 
outstanding results. 

- In 1992, he obtained a B.A (in English with 
Excellence) from Yangon University. 

- From 1992 to 1999, he was a young entrepreneur and 
successful businessman. 

However, despite his comfortable life, his good 
paramis towards spiritual awakening persisted through 
many lifetimes. From 1999 onwards, he began exploring 
various methods of Vipassana Meditation under the 
guidance of eminent meditation teachers such as Ledi 
Sayadaw, SunLun Sayadaw, Mahasi Sayadaw, Mogok 
Sayadaw, and TheInnGu Sayadaw. After experiencing and 
seriously practicing meditation at Mogok Meditation 
Center (HQ), U Ba Khin International Meditation Center, 
and S.N. Goenka's Vipassana Meditation Center, his 
understanding of the Buddha's teachings and the theory of 
non-self deepened rapidly. Just after three years of 
meditation practice, he attained fundamental insight into 
the truth. 

8

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   8RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   8 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

On October 21, 2002, the full moon day of 
Thadingyut, he renounced all his possessions and officially 
ordained, taking the Ten Precepts. With profound reverence 
for the Buddha and his teachers, he began teaching 
Vipassana meditation, aspiring to help many people access 
the Original Truth. 

3. Extraordinary Buddhist Activities of Sayadaw 
Ottamathara: 

Since entering monastic life, Sayadaw Ottamathara 
has devoutly dedicated himself to the Triple Gem, guiding 
others to abandon evil actions and do good deeds, and 
develop the quality of life through selfless acts of body, 
speech, and mind. He constantly emphasizes and 
encourages his disciples to go on the Middle Way of 
detachment and the realization of non-self. 

- In 2002, under the guidance of Sayadaw U 
Nayyasagara, Ottamathara began teaching Vipassana 
meditation, gaining fame among both Buddhist and non-
Buddhist communities in Myanmar. He founded the 
organization "From Avijja To Vijja" (From Ignorance To 
Wisdom) - the Wisdom Propagation Organization to lay the 
groundwork for Dhammadut - missionary journeys inside 
the country and abroad later. This organization quickly 
became one of the most important sources of Vipassana 
literature in Myanmar. 

- In 2005, he became famous as the "Tsunami 
Sayadaw" after a series of Dhamma lectures on the causes 
of the tsunami phenomenon and its lessons for humanity. 

9

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   9RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   9 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

- In 2007 and 2008, he established meditation centers 
on 45th Street in downtown Yangon (2007) and Thabarwa 
Meditation Center in Thanlyin (2008). 

- In 2009, he began international missionary tours to 
teach mindfulness and guide Vipassana meditation. 

- In 2012, with the aim of providing quality education 
for underprivileged children, he founded the first "Baka 
School" in the Village of Compassion 15ft. Later, many 
Baka schools were built and are currently in various stages 
of development throughout Myanmar. 

- In 2013, he started supporting monasteries, 
nunneries, and orphanages lacking material resources, and 
helped disadvantaged local communities build roads, 
bridges, schools, hospitals, dormitories, temples, pagodas, 
public toilets, wells, and water purification systems (to 
provide clean water). 

- 2015 witnessed numerous significant virtuous 
activities under his leadership. Firstly, he established 
Buddhist schools for monks at Thabarwa Center (Thanlyin) 
and planned to establish more new schools. Also in 2015, 
to inspire doing unlimited good deeds, social welfare, and 
supporting for urgent cases such as disasters, refugees, and 
anyone in need, the first Volunteerism model was launched, 
encouraging people to join hands in "creating limitless 
merit," tentatively called the "Merit Bank," which was 
inaugurated on August 29, 2015. This is one of the highly 
esteemed activities of Thabarwa Center. Several new 
"Merit Banks" are currently under development throughout 
Myanmar. Also in 2015, he established the first Wildlife 

10

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   10RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   10 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Conservation Area in Hlegu and planned to establish a 
Wildlife Conservation Area in southern Myanmar. 

- In 2016, under his guidance, the 4-story Dhamma 
Hospital within Thabarwa Center (Thanlyin) was opened 
and operated efficiently, helping many people solve various 
difficulties, especially in the current situation in Myanmar. 

- In 2017, numerous significant virtuous activities 
were taken place under his leadership. Firstly, he 
established the 6-story End-of-Life Care Dhamma Hospital 
at Thabarwa Center (Thanlyin), mostly sponsored by the 
Kun Kho Yar Foundation. Secondly, he established the first 
drug rehabilitation center in Tachileik, Eastern Shan State, 
Myanmar. Plans are underway to establish more centers 
like this in Myanmar. Thirdly, he established Thabarwa 
Natural Centers in several Western countries, promoting 
widespread application of Vipassana meditation 
worldwide, working together for peace and progress of 
humanity, aiming to help humanity end suffering, live in 
happiness, and attain liberation, kindness, according to the 
principle of the Buddha's teachings. 

4. Overview of Thabarwa Center (Thanlyin) – 
Myanmar: 

It's worth noting that the main Thabarwa Center 
(Thanlyin) in Yangon, Myanmar, currently hosts around 
3,000 meditators from across Myanmar and other countries. 
At this meditation center, on average, Sayadaw guides 
meditation for over 1200 Myanmar monks; provides care 
for over 1000 patients at the Dhamma Hospital; takes care 
of about 2500 elderly individuals; provides assistance to 

11

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   11RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   11 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

single mothers; supports a group of approximately 50 
orphaned children; and provides accommodation for 
around 2000 male and female volunteers. This Thabarwa 
Center is regarded as a community that practices meditation 
together and does good deeds following the law of cause 
and effect, harmony, sharing, compassion, empathy, and 
mental tranquility. Mutual support is frequent smong 
Thabarwa Centers worldwide. 

Thabarwa Centers are always open to welcoming all 
individuals in need of assistance. Following the teachings 
of Sayadaw Ottamathara, Thabarwa Thanlyin provides 
residence and healthcare for everyone regardless of 
circumstances until the end of life. This place 
accommodates various types of people, including different 
ages, professions, educational backgrounds, economic 
situations, such as the elderly, homeless individuals, 
orphaned children, single mothers, unemployed 
individuals, patients, handicaped or mentally ill 
individuals, those with chronic or incurable diseases 
(including tuberculosis and AIDS), and those facing 
complex health, social, or financial difficulties. The center 
also actively protects the environment, handles waste, and 
lives closely to nature. 

5.  Domestic and International Propagation Plans 
of Sayadaw Ottamathara: 

To meet the increasing physical, mental, and 
intellectual needs of many meditators, Sayadaw 
Ottamathara has planned to establish branches of the 
Thabarwa Center across Myanmar and in various foreign 

12

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   12RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   12 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

countries. Given the growing number of elderly individuals 
and patients in need of shelter at the Thabarwa Center, 
Sayadaw Ottamathara planned to build a 16-story Dhamma 
Hospital, and to establish the 15ft Good Will Village 
(Thanlyin, 2012) and Good Will Village Thitnipin (Hlegu 
Township, 2014). The plan includes providing land parcels 
free of charge to the impoverished, displaced households, 
and homeless individuals. Additionally, several new Good 
Will Villages are currently in the formation and 
development stages throughout Myanmar. 

Regarding international propagation plans, Sayadaw 
Ottamathara also intends to establish several new Natural 
Thabarwa Centers in the United States, Europe, Australia, 
and Asia. He is ready to connect genuine spiritual practices 
without discrimination based on the teachings of the 
Gotama Buddha. 

With his deeply insightful teaching style, excellent 
wisdom, and compassionate heart, Sayadaw Ottamathara is 
becoming increasingly renowned nationally and 
internationally. He has been teaching Vipassana meditation 
at many monasteries, institutions, schools, hospitals, 
households, and public locations in Myanmar and many 
other countries. Every year, he has to arrange suitable time 
from his busy schedule within Myanmar to preach and 
teach meditation in Singapore, Malaysia, Vietnam, 
Thailand, Taiwan, the United States, and several European 
countries. 

6. The characteristics of Sayadaw Ottamathara 's 
Vipassana Meditation method: 

13

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   13RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   13 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Sayadaw Ottamathara's meditation method does not 
have discrimination about monastic and lay practitioners, 
gender, sects, monastic orders, regions, or countries. He 
approaches life through direct practice and thorough 
understanding of the Buddha's teachings, benefiting 
sentient beings voluntarily, naturally, and selflessly. He 
transcends worldly attachments while staying in harmony 
of Morality-Concentration-Wisdom, of theory and practice, 
of essence-form-application, and he is also complete on 
worldly as well as otherworldly matters. 

He emphasizes the attitude of practicing "mindfulness 
and detachment at the present moment”, encouraging 
everyone to live "mindfully awake" in every moment, 
emphasizing "peaceful tranquility within oneself" when 
doing good deeds based on deep faith in the law of cause 
and effect, guiding disciples to serve naturally without 
demands (as implied by the Thabarwa Center's name), and 
adhering to the spirit of "against the flow of worldly life, 
along the path of Dhamma" yet still engaging with life like 
"a lotus in the mud", having loving kindness to all lives  and 
willingly dedicating oneself. 

His meditation method helps to effectively apply the 
Buddha's teachings to the world, spreading Vipassana 
meditation, collaborating with communities, supporting 
peace, respecting life, full of humane benevolence and 
complete in both worldly and Dhamma paths. This 
originates purely from deeply understanding and 
embracing the profound teachings of Buddha Shakyamuni 
proclaimed for over 2600 years and the paramis 
(perfections) of Sayadaw Ottamathara accumulated from 

14

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   14RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   14 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

past lives as well as his altruistic aspirations for benefiting 
humanity compassionately. 

7. The Practical Value of Sayadaw Ottamathara's 
application of Vipassana Meditation to 
Humanity: 

Today, Sayadaw teaches Dhamma and guides 
Vipassana meditation at many research institutes, schools, 
hospitals, and households both domestically and 
internationally. Particularly, he does not yield to difficulties 
and willingly reaches out to preach to many critically ill 
patients even when they are far away. His teachings are 
leading people from attachment to detachment, from 
resentment to compassion, from ignorance to wisdom, all 
through the power of doing unlimited good deeds and truly 
understanding the nature of non-self. Through his 
teachings, many people, regardless of age or health, can 
access practices to transform themselves: "From Ignorance 
to Wisdom," "From Attachment to Compassion," "From 
Resentment to Letting Go," and "From Ego to Non-Self." 

In the spirit of unlimited voluntary service to living 
beings, natural practice of doing good deeds, deep 
immersion in Vipassana meditation, complete fulfillment 
of Morality-Concentration-Wisdom, deep understanding of 
Dhamma theory and practice, and harmony of the worldly 
and otherworldly matters, Sayadaw Ottamathara 
demonstrates rare compassion, wisdom, and courage of a 
contemporary enlightened Buddhist practitioner. 
Therefore, he is trusted by the Sangha, revered by Buddhist 
followers, and respected by leaders. His religious and 

15

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   15RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   15 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

spiritual endeavors have positively applied Vipassana 
meditation to life, allowing practitioners to immediately see 
results in the present, helping many to benefit, find inner 
joy, actively renounce evil deeds and aspire to transform 
worldly existence into holiness on the path of liberation as 
taught by Buddha Shakyamuni. 

Buddhism in Myanmar is highly valued by leadership 
on all sides, and Buddhist monks and lay followers 
throughout this national religion wish to work together for 
peace and happiness for themselves and others. Sayadaw 
Ottamathara earnestly calls for and supports peace. He is 
not only a monk, a Meditaion teacher, a psychologist, or a 
sociologist, but also a prominent Buddhist leader with 
significant influence on the Sangha, Buddhist followers, 
and residents in Myanmar and some other places in the 
world today. 

8. Some Recognitions of Buddhist Activities 
Domestically and Internationally: 

On May 14, 2023, in Myanmar, Sayadaw Ottamathara 
- who has established more than 100 meditation centers in 
Myanmar, 12 centers in Thailand, and several others 
worldwide, collectively known as Thabarwa - was honored 
with the title "Highly Virtuous Teacher of Profound 
Wisdom in Teaching the Dhamma Thoroughly – Dhamma 
Teacher Sayadaw Ottamathara " by the Non-
Governmental Organization called Hope Charity Myanmar 
Foundation. On March 9, 2022, this organization also gave 
him the highly prestigious title of "Highly Virtuous Teacher 

16

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   16RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   16 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

of Profound Wisdom in Social Charity – Venerable 
Sayadaw Ottamathara." 

In 2023, Sayadaw Ottamathara spent three months in 
Hanoi, Vietnam's capital, teaching applied Vipassana 
meditation from August 1st to November 1st, 2023. During 
his stay, he was warmly welcomed and supported by the 
Vietnam Buddhist Sangha and all levels of Vietnamese 
authorities, from central to local. Prior to this, for over 10 
years, Sayadaw Ottamathara had been regularly teaching 
meditation in various locations in Vietnam. Approximately 
20 online Buddhist newspapers (both digital and print) have 
delivered information about his meditation course. The 
reputable Thanh Nien Publishing House of Vietnam printed 
2,500 copies of his book "From Ignorance to Wisdom", 
which was launched with the participation of six scholars, 
associate professors, and commentators, and was sold out 
within just two days. Prior to this, the book had been 
published in 2017 with 1,600 copies by the Hong Duc 
Publishing House of Vietnam. "From Ignorance to 
Wisdom" is primarily a Vietnamese translation of a 
compilation of lectures given in English titled "The 
Practice of Detachment” by Sayadaw Ottamathara during 
his international Buddhist activities, compiled and edited 
by his diligent students and disciples under his guidance. 
This book was first published in 2014 with 1,000 copies by 
Inward Path Publishing House in Penang, Malaysia. 

During the meditation course, the Thai embassy and 
representatives from the Myanmar embassy visited and 
paid respects; delegations from Bhutan, India, the Czech 
Republic, and Thailand also exchanged experiences; many 

17

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   17RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   17 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

high-ranking Vietnamese monks engaged in discussions 
(specific details attached); numerous celebrities, scholars, 
directors of cultural and religious centers were present; and 
Sayadaw Ottamathara also engaged in various social 
welfare activities in Vietnam. 

As part of the Buddhist events at Sri Lanka, on 
December 8, 2023, at the Auditorium Hall of the Sri Lanka 
University of Buddhist Studies and Pali, Sayadaw 
Ottamathara participated in a Dhamma talk on the 
application of mindfulness and detachment to the Board of 
Directors and the collective body of Buddhist monks, 
scholars, researchers, and 500 monks and novices from Sri 
Lanka, Myanmar, and internationally. He inquired about 
the learning and teaching conditions of the university, 
praised the spirit of overcoming challenges and cultivating 
the will to study, and encouraged the monks and novices to 
make efforts in meditation and introspection to illuminate 
the Buddha-nature within everyone. Afterwards, he 
presented offerings to support 500 monks and novices 
studying at this one of the Leading Institutions in Buddhist 
Studies and Pali Education Worldwide. 

On December 9, 2023, at the Maha Nayaka 
Hamuduruwane Office, the former capital Kandy, Sayadaw 
Ottamathara  received the title "Kammaṭṭhānācariya 
Saddhamajotika Lokatthacariya Ashin Ottamathera" – 
"Highly Venerable Teacher who has Contributed 
Significantly to Modern Buddhism" in the spirit of Loving 
Peace, Non-Harming, Social Welfare, Sangha Harmony, 
Mindfulness, and Detachment", conferred by the Most 
Venerable Chief Preceptor of the First Order of Sri Lanka, 

18

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   18RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   18 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Thibbatuwawe Sri Siddhartha Sumangala, Mahanayaka of 
the Malwatta Nikaya lineage of the Siyam Nikaya tradition, 
in recognition of his tireless contributions to Buddhism and 
the public for over more than 20 years. The ceremony was 
witnessed by the Most Venerable Chief Preceptor of the 
First Order and 13 venerable Chief Preceptors in the 
Council of Management of the Sri Lanka Senior Monastic 
Community. 

In Sri Lanka, as part of the ceremony to confer the title 
of Venerable Chief Preceptor, the National Publishing 
House of Sri Lanka - Author Publication published and 
printed 400 copies of the English book titled "The Lectures 
of Sayadaw Ashin Ottamathara"; on December 10, 2023, 
the book launch event was held with the participation of the 
Minister of Education of Sri Lanka, representatives of the 
Government's Religious Affairs Committee of Sri Lanka, 
distinguished scholars, 30 Myanmar monks studying and 
residing in Sri Lanka, as well as a large number of youth, 
200 students, teachers, and intellectuals from Sri Lanka. 
The ceremony celebrating Sayadaw Ottamathara 's title of 
Venerable Chief Preceptor and the book launch in Sri 
Lanka attracted nearly 1,000 participants. 

In India, as part of the XVIII International Tipitaka 
Chanting Ceremony held from December 2 to December 
12, 2023, organized by the Cambodian Sangha in 
collaboration with the International Tipitaka Chanting 
Council (ITCC) and the Light of the Buddha Dhamma 
International Federation (LBDFI), Sayadaw Ottamathara 
undertook a Buddhist mission to this event. 

19

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   19RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   19 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

As part of this noble event, on December 13, 2024, 
Sayadaw Ottamathara and the international Sangha 
participated in the 10th Mindfulness Meditation Peace 
Walk, retracing the footsteps of the Buddha along a 14km 
route from Jethian Valley to Veluvana Monastery (Rajgir, 
India). Subsequently, in the presence of many venerable 
monks and international Buddhist followers, he twice 
conferred teachings on the virtues of connecting and 
harmonizing with the Buddha's grace, extolling the spirit of 
propagating the Dhamma - the Buddha's teachings, 
emphasizing the virtues of wisdom – compassion – 
courage, Sangha unity, and the collective spread of 
harmony, peace, and unity among the Buddhist community 
from various countries worldwide. 

Following this, on December 14, 2023, at the 
Bodhgaya Meditation Center, Sayadaw Ottamathara shared 
teachings on Vipassana meditation practice and presented 
offerings of pure, proper requisites to 500 monks 
participating in the Dhamma discourse. 

9. The International Dhamma Activities of 
Venerable Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara 
from December 2024 to October 2025 

Since 2024, when the Thabarwa Center was established 
in India, even during its construction phase, Thabarwa 
India has engaged in many cooperative and harmonious 
activities of joint practice, relying on one another and 
relying on the Dhamma together with monasteries and 
international Sanghas. Venerable Sayadaw Ottamathara 

20

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   20RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   20 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

was frequently invited by leaders of various organizations 
to deliver Dhamma talks and share teachings in many 
places across India. 

From June 6, 2025, to June 29, 2025, in Malaysia and 
Singapore, under the guidance of Sayadaw Ottamathara, an 
International Vipassanā Meditation Retreat was held, 
attended by more than one hundred monks, nuns, and lay 
disciples from several countries, including Myanmar, 
Vietnam, Israel, South Africa, as well as local participants. 
In Malaysia, Sayadaw Ottamathara established about five 
Vipassanā Meditation Centers within the International 
Thabarwa Centers system. 

On April 18, 2025, at the headquarters of the Hai Phong 
Intermediate and Advanced School of Buddhist Studies, the 
Center for Applied Buddhist Studies was inaugurated. 
Sayadaw Ottamathara served as the representative of the 
International Affairs Connection Office in Myanmar, 
together with international monastics such as Dr. Ven. 
Ratana (India), Dr. Ven. Paramananda (Sri Lanka), Ven. 
Uttam, Ms. Dinh Thi Thu Ha (M.A. Candidate, Taiwan), as 
well as entrepreneurs, scholars, and representatives of 
Buddhist organizations. 

On the afternoon of May 5, 2025, at the main lecture 
hall of Thabarwa Phuoc Son Center, a gathering was held 
with the International Sangha from Sri Lanka, Taiwan, 
Myanmar, India, and Vietnam, on the occasion of the 
Buddhist leaders of these countries coming together for the 
2025 Vesak Celebration. Around one hundred monks, 

21

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   21RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   21 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

nuns, and lay disciples of the Thabarwa Sangha, under the 
guidance of Sayadaw Ottamathara, attended this meeting. 
The Venerable Elder Wi Raw Sana, a member of the 
Supreme Sangha Council of Myanmar, who has been 
awarded honorary titles and distinguished degrees by the 
Government of Myanmar on seven occasions, was also 
present, along with a large assembly of Vietnamese 
monastics and lay disciples. 

Representing the Fuchih Sangha/Taiwan Fuchih 
Buddhist Association were: Most Venerable Như Tịnh, 
Abbot of the Fuchih Sangha; Dharma Master Như Đắc, 
Principal of Fuchih Buddhist Institute; Dharma Master 
Duyên Bảo, Director of Education of the Fuchih Sangha; 
Dharma Master Tánh Mẫn, Lecturer in charge of the Viet 
Thang Fuchih class; Dharma Master Tánh Ỷ, Secretary to 
the Abbot of the Fuchih Sangha; Mr. Quách Cơ Thụy, 
Executive Director of the Fuchih Cultural and Educational 
Foundation; Mr. Vương Diệu Đức, Vice President of the 
ASEAN Viet Thang Global Promotion Association; and 
Ms. Đinh Thu Hà, Secretary-General of the ASEAN Viet 
Thang Global Promotion Association. 

 
From the Sri Lankan Sangha, five monks were present 

under the leadership of Associate Professor Dr. 
Paramananda from the Institute of Advanced Buddhist 
Dictionary Studies, Sri Lanka. 

From the Indian Sangha, there was Venerable Dr. 
Ratana – an eminent Upholder of the True Dhamma 

22

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   22RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   22 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

(Saddhamma Jotikadhaja); Doctor of Buddhist Heritage 
Studies in Bangladesh, Tibetan Research Department, 
Nava Nalanda Mahavihara, Deemed University, Ministry 
of Culture, Government of India. He holds the 
distinguished title Saddhamma Jotikadhaja (“Bearer of the 
Torch of the Sublime Dhamma”), conferred by the Ministry 
of Religion of Myanmar. He also serves as: Abbot of the 
Chinese Monastery, Nalanda, Bihar, India; Administrator 
of the Chinese Temple, Nalanda, Bihar, India; Secretary of 
the Veluwan Meditation Center, Silao, Nalanda, Bihar, 
India; Member and Executive Board Member of Ramanya 
Bhumi Monastery, Bodhgaya, Bihar, India; Director and 
Executive Board Member of the Mrauk-OO Meditation 
Center, Bodhgaya, Bihar, India; Member and Executive 
Board Member of the Cambodian Monastery, Bodhgaya, 
Bihar, India; Board Member of Mahaprajapati Gautami 
Monastery in Bodhgaya and Vaishali, Bihar, India; 
Member of the Heritage Society, Patna, Bihar, India; and 
Secretary-Member at the Sri Lankan Buddhist Monastery, 
Nalanda, Bihar, India. 

From the Vietnamese Sangha, there was Most 
Venerable Thích Minh Thuận – Member of the Executive 
Council, Vice Chairman of the Central Dharma 
Propagation Committee, Head of the Subcommittee for 
Propagation among Ethnic Minorities, Standing Deputy 
Head of the Executive Committee of the Vietnam Buddhist 
Sangha in Phu Tho Province, and Vice Director of the 

23

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   23RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   23 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Center for Applied Buddhist Studies. Also present was 
Venerable Phước Khoa – Manager of Thabarwa Phuoc Son 
Center, together with other representatives in charge of 
various subcommittees of the Vietnam and International 
Center for Applied Buddhist Studies, under the auspices 
and spiritual guidance of Elder Most Venerable Thích 
Quảng Tùng, Vice President of the Executive Council of 
the Vietnam Buddhist Sangha. 

From the Thabarwa Sangha, there was Sayadaw Dr. 
Ashin Ottamathara. With the aim of cultivating 
international Sangha harmony, respecting diverse practices 
and sectarian traditions, faithfully applying the Buddha’s 
teachings in daily life, emphasizing meditative practice, 
and making Buddhism accessible to all for the development 
of Right View, the meeting focused on strengthening both 
individual inner strength and the collective power of the 
community, contributing to the flourishing of Vietnamese 
Buddhism alongside International Buddhism, while 
spreading the Buddhist message of peace. The gathering 
concluded with the voluntary signing of more than six 
fundamental points of agreement by the representatives 
present. 

1) Purpose: The purpose is to establish a long-term, 
systematic relationship of educational cooperation in the 
Dhamma between the parties; to strengthen exchanges in 
Buddhist learning, practice, and culture among different 

24

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   24RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   24 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

nations; and to move toward shared companionship and 
mutual benefit in development. 

2) Areas of Cooperation: 

- Exchange of personnel: The Sangha/Fuchih Association 
agrees to annually receive students, teachers, and staff 
recommended by the Center for Applied Buddhist Studies 
to engage in study, visits, or short-term training at the 
Fuchih Buddhist Institute. Monks, nuns, and lecturers will 
be invited to participate in Dharma propagation, teaching, 
and the study of the Tipiṭaka left by the Blessed One 
Śākyamuni Buddha and the noble Saṅgha, with a clear 
lineage of transmission, as well as to lead short-term 
retreats. 

- Cooperative activities: Representatives of the Center for 
Applied Buddhist Studies, both domestic and international, 
will connect to plan and participate in educational 
activities. In Taiwan: participation in Entrepreneur Camps, 
Teacher Camps, and University Student Camps, with 
invitations extended to Vietnamese delegates. In Vietnam: 
courses in Abhidharma-kośa (Quảng Luận), Applied 
Buddhist Studies, and Teacher Training Programs, with 
invitations extended to Taiwanese monastics and lecturers. 
In Myanmar: Vipassanā Meditation classes, Applied 
Buddhist Studies courses, and academic exchanges among 
lecturers, with invitations extended to Taiwanese monastics 
and teachers for Dharma propagation. 

25

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   25RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   25 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

- Transfer of educational technology: The parties may 
exchange teaching materials, recordings of lectures, 
translations, and encourage cooperation in online teaching 
and remote guidance to expand the scope of benefit. 

3) Implementation: Representatives of the Center will 
designate personnel and units in charge of coordinating and 
implementing joint activities. Specific programs will be 
reviewed annually or through seminars, symposiums, and 
workshops. Personnel exchange will comply with the laws, 
customs, and regulations of each nation, ensuring safety 
and mutual respect in line with each country’s citizen 
management policies. 

4) Finance and Resource Sharing: The parties will 
discuss and support expenses for each specific activity. 
When necessary, they may jointly seek funding from non-
governmental organizations working for peace, or 
voluntarily contribute according to individual or group 
capacities without solicitation—since the Dhamma 
operates by conditions, cause-and-effect, and pāramī. 

5) Amendments: The initial phase of three years may be 
extended, with modifications or new activities proposed at 
least six months in advance. Additional Dharma 
propagation content may be included when deemed 
appropriate, based on the voluntary cooperation of the 
Saṅgha communities in both pariyatti (study of the 
Dhamma) and paṭipatti (practice of the Dhamma). 

26

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   26RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   26 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

6) Other Provisions: This meeting and signing serve as 
a declaration of goodwill and cooperation, not as a legally 
binding contract. All parties pledge to make sincere efforts 
to fulfill the agreed content on the basis of mutual respect. 
The agreement and implementation rest upon a foundation 
of equality, trust, and shared aspiration to transmit the 
Buddha-Dhamma. 

It is emphasized that all educational Buddhist 
endeavors, when carried out, may simultaneously serve as 
Dharma propagation and contribute to social welfare and 
well-being. As disciples of the Buddha, we share the same 
vows. Language, geography, or the outer form of robes are 
secondary to the realization of the Dhamma and the 
voluntary unity of practitioners in the spirit of the Buddha’s 
teaching—upholding Right View of the fundamental 
doctrines so that practical meditative training may be 
applied for happiness and the benefit of humanity. 

Vesak 2025 Participation: As invited guests of the 
United Nations Vesak Celebration 2025 in Ho Chi Minh 
City, Vietnam (May 6–8, 2025), the international scholars 
of the Center for Applied Buddhist Studies Vietnam were 
represented by the presentation of Sayadaw Ottamathara 
(Myanmar), Associate Professor Quách Gia Nhân 
(Taiwan), and Vietnamese speaker Trần Việt Quân. 
Sayadaw Ottamathara served as a keynote speaker in 
Theme 5: “Promoting Solidarity: Cooperative Efforts for 
Global Harmony,” with the topic “The Thabarwa Sangha’s 
practice of unlimited wholesome deeds for the international 

27

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   27RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   27 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Saṅgha in Samaggi and the promotion of sustainable global 
harmony.” 

Following Vesak, Sayadaw Ottamathara, together with 
about one hundred Thabarwa monks, nuns, and lay 
practitioners, embarked on a Dharma tour across Vietnam, 
continuing to lead Vipassanā practice retreats in the 
northern region. At the same time, he and the Thabarwa 
Sangha frequently paid respectful visits, rich in Dharma 
spirit, to Most Venerables, Venerables, monastics, and lay 
disciples of various traditions throughout the country. Such 
close relationships were nurtured through the spirit of 
Compassion (mettā–karuṇā), Selflessness (anattā), and 
Non-harming (ahiṃsā) of the Buddha’s disciples, who 
recognized one another in the Dhamma practice through 
Right View. Thus, wholesome conditions have continually 
expanded in Vietnam and in other countries with Buddhist 
communities, and even among non-Buddhists who gladly 
received and rejoiced in his profound teachings—marked 
by harmlessness, wisdom, empathy, and the serene, gentle, 
genuine, and transcendent energy of his meditative 
presence. 

At present, the research papers, scholarly presentations, 
journals, and conferences of Sayadaw Ottamathara 
continue to spread internationally. They are academically 
valued as significant contributions to the modern revival of 
International Dharma propagation. The image of Myanmar 
Buddhism and the Thabarwa Sangha is increasingly 
recognized by the International Buddhist community and 
by admirers of Truth, Goodness, and Beauty (Satyam–

28

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   28RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   28 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Śivam–Sundaram). Many Buddhist groups in Vietnam and 
abroad have embraced his teachings of “Unlimited 
Wholesome Deeds” and “Mindfulness of Renunciation” to 
promote wholesome community service, support the Triple 
Gem, and cultivate wholesome karmic affinities. His 
meditation teachings have been compiled by disciples and 
published into approximately seven authoritative books in 
Vietnam and Sri Lanka. 

1. From Ignorance to Enlightenment (Từ Minh tới Vô 
Minh) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. Youth 
Publishing House, 2023 (reprinted). 

2. The Lectures of Sayadaw Ashin Ottamathara – by 
Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. Author 
Publication, Sri Lanka, 2023. 

3. Teachings & Questions – Answers: Satipaṭṭhāna 
Meditation Course – by Sayadaw Dr. Ashin 
Ottamathara. Author Publication, Sri Lanka, 2024. 

4. Dhamma Talks during the Rains Retreat (Pháp thoại 
mùa an cư) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Religious Publishing House, February 2025. 

5. Dhamma Talks during the Rains Retreat (Pháp thoại 
mùa an cư) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Hong Duc Publishing House, reprinted April 2025. 

6. Dhamma Discussions with Sayadaw Ottamathara 
(Thỉnh Pháp với Thiền sư Ottamathara) – Sayadaw 
Dr. Ashin Ottamathara. Hong Duc Publishing 
House. 

7. Travelling And Seeing The Truth (Dạo chơi giữa đời 
thấy ra sự thật) – by Sayadaw Dr. Ashin 

29

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   29RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   29 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Ottamathara. Forthcoming, Hong Duc Publishing 
House. 

8. Seeing Through The Cause And Effect (Vấn Pháp Ở 
Pháp Vân) - by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Forthcoming, Hong Duc Publishing House. 

Currently, Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara is 
undertaking retreat (vassa) and teaching meditation in the 
United States, with the noble purpose of liberation and 
enlightenment, bringing an end to saṃsāra (the cycle of 
birth and death), and leading practitioners toward the Path 
of the Four Noble Fruitions (cattāri phala). His aspiration 
is to preserve the true value of the Buddha-Dhamma, while 
simultaneously spreading the message of peace, progress, 
happiness, and sustainable well-being for humanity. This 
aligns with the orientation of the United Nations Vesak 
2025 and the vision of the Asian Buddhist Conference for 
Peace (ABCP). 

Updated as of October 2025 
  

30

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   30RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   30 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

31 
 

  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   31RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   31 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

GIỚI THIỆU VỀ NGÀI THIỀN SƯ SAYADAW 
ASHIN OTTAMATHARA 

1. Vài nét khái quát về Ngài Thiền sư 
Ottamathara: 

Thiền sư Sayadaw Ottamathara hiện là một trong 
những vị nổi tiếng tại Myanmar và trên thế giới, chuyên dạy 
thiền Vipassana theo truyền thống Nguyên Thủy Phật giáo. 
Ngài không chỉ thông giỏi Tiếng Anh mà còn có kiến thức 
liên ngành trên nhiều lĩnh vực, được mệnh danh là “Thiền 
sư Sóng thần” bởi sự hoằng pháp “siêu xuất”, “hiếm có”; 
sự dấn thân hành đạo “vượt trội”. Ngài chuyên tu chuyển 
hóa tự thân và hạnh nguyện hoằng đạo viên mãn với thái độ 
Làm tất cả thiện pháp một cách vô phân biệt, tĩnh tại, hài 
hòa mọi căn cơ. Việc thực hành các parami (ba-la-mật) là 
công đức mà bất kể người con Phật chân chánh ở truyền 
thống nào cũng đã và đang trải nghiệm chung trong lời Phật 
dạy. Ngài nổi tiếng với Tâm Từ rộng lớn. 

Pháp thiền Vipassana vốn phổ biến cơ bản trong các 
trường thiền tại Myanmar. Hướng thiền Vipassana của 
Ngài hoàn hảo, thông tuệ về Pháp học và Pháp hành; thực 
tế Ngài quan tâm sâu sắc đến việc hành trì ứng dụng hơn. 
Cái tên Thabarwa kể từ năm 2007 đến nay đã rất quen thuộc 
với người dân “quốc giáo” của Ngài và nhiều nước Phật 
giáo cũng như không theo Phật giáo trên thế giới. Thiền sư 
Ottamathara có công lớn trong việc sáng lập các Trung tâm 
thiền Thabarwa trên tinh thần thấu triệt Vô Ngã – Duyên 
Khởi và nhờ khả năng quán chiếu thấu triệt sự vận hành 
nguyên lý các pháp hữu vi. Ngài cũng là người khởi xướng 
ra việc thành lập các Bệnh viện Pháp Bảo mang ý nghĩa 

32

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   32RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   32 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

“nhập thế” phụng sự chúng sanh tích cực, thể hiện lý tưởng 
Bồ-tát hạnh. Và cũng là người đề xướng việc thực hành 
thiện pháp ứng dụng một cách “miên mật”, “không giới 
hạn” - Ngân hàng Phước Báu. 

Tại các trung tâm Thabarwa, Ngài Thiền sư 
Ottamathara đã và đang dạy Thiền Minh Sát Vipassana, 
sách tấn Tăng Ni, thiền sinh trong và ngoài nước vun bồi 
năng lực “làm Thiện pháp không giới hạn” để thực sự giải 
quyết tốt đẹp cho bản thân và xã hội trên mọi vấn đề; thể 
hiện tinh thần Phật pháp ứng dụng thiết thực. 

2. Sơ lược về cuộc đời và sự hành thiền cầu đạo 
của Thiền sư Ottamathara: 

Ngài Ashin Ottamathara sinh tại Katha, Myanmar vào 
chủ nhật, ngày 26/10/1969 (ngày rằm của Thadingyut) tại 
bang Sagaing, Bắc Myanmar; là con trai trưởng trong gia 
đình có ba người con. Cha mẹ Ngài là người Myanmar gốc 
Hoa. Cha là U Tin Maung, kĩ sư mỏ. Mẹ là bà Daw Khin 
Khin Myint, vốn là một tiểu thương. Bản tánh thân phụ thân 
mẫu Ngài vốn có lòng thương người, óc kinh doanh, trí tuệ 
lành mạnh, thẳng thắn chân thành. Nhưng khi nghe tin Ngài 
có ý nguyện xuất gia họ đều xót xa ngăn cản vì muốn định 
hướng Ngài đến sự “thừa kế gia sản lớn mạnh”. Nhưng sau 
này, nhờ Ngài hóa duyên, tất cả gia đình đều quy y Tam 
bảo và hộ trì Ngài nhất tâm. 

Sinh ra trong gia đình với nền tảng kinh tế dư giả, Ngài 
được cho ăn học đào tạo bài bản và được định hướng tương 
lai rõ ràng. Bản tánh Ngài vốn thông minh, nhớ lâu, thâm 
trầm, sâu sắc; xem một vấn đề có thể bao quát và đoán biết 

33

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   33RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   33 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

chính xác; Ngài có óc tổ chức và khả năng giải quyết rất 
nhanh các sự kiện. 

-Năm 1986, Ngài đậu kỳ thi xét tuyển Đại học loại 
xuất sắc. 

-Năm 1992, Ngài nhận bằng B.A (Anh văn, loại giỏi) 
từ Đại học Yangon. 

-Từ năm 1992 – 1999, Ngài là chủ doanh nghiệp trẻ 
và là doanh nhân thành đạt lúc bấy giờ. 

Thế nhưng, với căn tánh chủng tử giác ngộ từ nhiều 
đời nhiều kiếp, dầu cuộc sống thuận duyên mọi mặt nhưng 
không giữ được chí nguyện xuất gia của Ngài. Từ năm 
1999, Ngài bắt đầu tiếp cận với nhiều phương thức hành 
Thiền Minh Sát Vipassana của nhiều thiền sư lỗi lạc, như: 
Ledi, SunLun, Mahasi, Mogok và TheInnGu,… Sau khi đã 
trải nghiệm, thực hành thiền nghiêm túc, nhiệt tâm tại các  
Trung tâm Thiền Mogok (HQ), Trung tâm Thiền Quốc tế 
của Ngài U Ba Khin, Trung tâm Thiền Vipassana Joti của 
Ngài S.N Goenka,… Ngài ngày càng thông tuệ với giáo 
pháp của Đức Phật và lý thuyết về Vô ngã; chỉ sau 3 năm 
thiền tập, Ngài đã chứng ngộ cơ bản chân lý. 

Vào ngày 21/10/2002, ngày Rằm Thadingyut, Ngài đã 
cúng dường toàn bộ tài sản, chính thức xuất gia, thọ giới 
Tỳ-khưu. Với lòng thành kính Đức Phật và những vị thầy 
của mình, Ngài bắt đầu dạy thiền Vipassana; mong muốn 
giúp đỡ nhiều người tiếp cận được với Sự Thật Tuyệt Đối. 

3. Các hoạt động Phật sự “sóng thần” vượt trội 
của Thiền sư Ottamathara: 

34

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   34RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   34 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Kể từ khi bước vào đời sống tu sĩ, Ngài Thiền sư 
Ottamathara luôn kính tin, dâng hết thân tâm phụng sự Tam 
bảo, hướng dẫn mọi người xả ác hành thiện, nâng cao chất 
lượng cuộc sống bằng các phước lành của thân-khẩu-ý một 
cách không tư lợi; con đường xả ly trung đạo, vô ngã vị tha 
luôn được Ngài đề xướng và khuyến khích hàng đệ tử. 

-Năm 2002, dưới sự chỉ định của Thiền Sư U 
Nayyasagara, Ngài Ottamathara bắt đầu dạy thiền 
Vipassana; trở nên nổi tiếng trong cộng đồng Phật tử cũng 
như cộng đồng các tôn giáo khác tại Myanmar. Ngài đã 
thành lập tổ chức “Từ Avijja đến Vijja” (Từ vô minh đến 
minh) - Tổ chức Lan toả Trí tuệ để đặt nền tảng đầu tiên 
cho hành trình Dhammadut – các chuyến công du đi hoằng 
pháp trong và ngoài nước sau này. Tổ chức này nhanh 
chóng trở thành một trong những nguồn cung cấp tư liệu về 
Vipassana quan trọng bậc nhất Myanmar. 

- Năm 2005, Ngài trở nên nổi tiếng với biệt hiệu 
“Thiền Sư Sóng Thần” (Tsunami Sayadaw) sau một loạt các 
VCDs thuyết pháp về nguyên nhân của hiện tượng sóng 
thần và những bài học cho nhân loại. 

-Trong hai năm 2007 và 2008, Ngài thành lập Trung 
tâm thiền tại đường số 45, trung tâm thành phố Yangon 
(2007) và Trung tâm thiền Thabarwa, Thanlyin (2008). Hai  
trung tâm Thabarwa này: Trung tâm Thiền Phố 45 (45th 
street Meditation Centre) tại nội thành Yangon và Trung 
tâm Thanlyin ở ngoại thành thủ đô Yangoon. 

-Năm 2009, Ngài bắt đầu những chuyến hoằng pháp 
quốc tế để giảng dạy về chánh niệm - xả ly và hướng dẫn 
thiền Vipassana. 

35

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   35RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   35 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

- Năm 2012, với mục đích cung cấp nền giáo dục chất 
lượng cho trẻ em có hoàn cảnh khó khăn, Ngài đã thành lập 
“Trường Baka” đầu tiên ở Làng thiện chí 15ft. Sau đó, 
nhiều trường Baka được xây dựng và hiện đang trong các 
giai đoạn phát triển khác nhau trên khắp đất nước 
Myanmar. 

- Năm 2013, Ngài bắt đầu hỗ trợ các Tăng viện, Ni 
viện, cô nhi viện còn thiếu thốn về vật chất; và giúp đỡ các 
cộng đồng địa phương khó khăn trong việc xây dựng đường 
sá, cầu cống, trường học, bệnh xá, ký túc xá, chùa chiền, 
chánh điện, nhà vệ sinh công cộng, giếng thủ công và máy 
lọc nước (để cung cấp nước sạch),... 

- Năm 2015 là năm diễn ra nhiều hoạt động thiện pháp 
lớn dưới sự điều hành của Ngài. Trước hết, Ngài cho thành 
lập Trường Phật học cho Tăng Ni tại Trung tâm Thabarwa 
(Thanlyin), và đang có kế hoạch thành lập thêm trường mới. 
Cũng trong năm 2015, với mục đích truyền cảm hứng trong 
việc làm thiện pháp, thực hành phúc lợi xã hội, an sinh xã 
hội, hỗ trợ các trường hợp khẩn cấp: như thiên tai, người tị 
nạn và bất kỳ ai có nhu cầu; vì vậy, mô hình Thiện nguyện 
đầu tiên đã ra đời, khích lệ mọi người cùng chung tay “tạo 
phước thiện không giới hạn”, tạm gọi là “Ngân hàng công 
đức”, đã được khánh thành vào ngày 29/8/2015. Đây là một 
trong những hoạt động được đánh giá rất cao quý của Trung 
tâm Thabarwa. Một số “Ngân hàng công đức” mới hiện 
cũng đang phát triển trên khắp đất nước Myanmar. Cũng 
năm 2015, Ngài cho thành lập thêm Khu bảo tồn động vật 
đầu tiên ở Hlegu và dự định thành lập Khu bảo tồn động vật 
hoang dã ở phía nam Myanmar. 

36

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   36RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   36 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

-Năm 2016, dưới sự hướng dẫn của Ngài, Bệnh viện 
Pháp bảo 4 tầng trong khuôn viên trung tâm Thabarwa 
(Thanlyin) đã khai trương và đi vào hoạt động rất hiệu quả; 
giúp cho rất nhiều người, giải quyết được rất nhiều khó 
khăn cho những người cần giúp đỡ từ nặng đến nhẹ; nhất là 
trong tình hình hiện nay của Myanmar. 

-Năm 2017, cũng diễn ra liên tiếp các hoạt động thiện 
pháp lớn dưới sự quyết định của Ngài. Thứ nhất: Ngài cho 
thành lập Bệnh viện An Dưỡng Cuối Đời Pháp bảo 6 tầng 
tại khuôn viên Trung tâm Thabarwa (Thanlyin). Việc xây 
dựng này được tài trợ hầu hết bởi Quỹ Kun Kho Yar. Thứ 
hai: Thành lập Trung tâm cai nghiện ma túy đầu tiên tại 
Tachileik, bang Đông Shan tại Myanmar. Và hiện đang lập 
kế hoạch sáng lập thêm một số trung tâm như vậy khác tại 
Myanmar. Thứ ba: Thành lập trung tâm Tự nhiên Thabarwa 
ở một số nước phương Tây. Đưa thiền Vipassana ứng dụng 
rộng rãi trên thế giới; chung tay vì hòa bình và tiến bộ của 
nhân loại; hướng đến giúp đỡ nhân loại chấm dứt khổ, sống 
an lạc giải thoát, thiện lành, theo tinh thần lời Phật. 

4. Vài nét về Trung tâm Thabarwa (Thanlyin) – 
Myanmar: 

Đáng chú ý, Trung tâm chính Thabarwa (Thanlyin) – 
Yangon, hiện có khoảng 3.000 thiền sinh từ khắp đất nước 
Myanmar và quốc tế đang tu học. Tại trung tâm thiền này, 
trung bình Ngài thường hướng dẫn thiền cho hơn 1200 
Tăng Ni Myanmar;  cưu mang hơn 1000 người bệnh, chăm 
sóc tại Bệnh viện Pháp Bảo; chịu trách nhiệm chăm sóc 
người già khoảng 2500 vị; cưu mang mẹ đơn thân; hỗ trợ 
nhóm trẻ em mồ côi khoảng 50 người; tạo an sinh cho số 

37

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   37RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   37 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

cư sĩ nam nữ tình nguyện viên khoảng 2000 người. Trung 
tâm Thabarwa chính được coi như “một làng/ một cộng 
đồng Tứ chúng đồng tu” trong tinh thần: nghiệp duyên, lục 
hòa, sẻ chia, yêu thương, đồng cảm, thiểu dục tri túc, tâm 
tịnh. Giữa các Trung tâm Thabarwa thường xuyên có sự hỗ 
trợ lẫn nhau; và giữa các Thabarwa trên thế giới cũng vậy. 

Các Trung tâm Thabarwa luôn sẵn sàng rộng mở đón 
tiếp mọi đối tượng khi họ có nhu cầu cần giúp đỡ. Theo lời 
dạy của Ngài Thiền sư, Thabarwa Thanlyin cung cấp nơi 
cư trú và chăm sóc sức khỏe cho tất cả mọi người với bất 
kỳ hoàn cảnh nào cho đến cuối đời. Nơi đây có đủ thành 
phần, nhiều lứa tuổi, nghề nghiệp, trình độ, hoàn cảnh và 
khả năng kinh tế khác nhau, như: người già, người vô gia 
cư, trẻ mồ côi, mẹ đơn thân, người thất nghiệp, người bệnh, 
người tàn tật, người tâm thần, người có bệnh mãn tính hoặc 
nan y (bao gồm cả bệnh nhân lao và AIDS) và những ai 
phải đối mặt với các khó khăn phức tạp về sức khỏe, xã hội 
hoặc tài chính đang cư trú,… Trung tâm cũng tích cực bảo 
vệ môi trường, xử lý rác thải, sống gần gũi với thiên 
nhiên,… 

5. Kế hoạch hoằng pháp trong và ngoài nước của 
Thiền sư Ottamathara: 

Để đáp ứng nhu cầu về thể chất, tinh thần, và sự hiểu 
biết ngày càng đông đảo của nhiều thiền sinh, Ngài Thiền 
sư Ottamathara đã lên kế hoạch thành lập các chi nhánh của 
Trung tâm Thabarwa trên khắp Myanmar và các quốc gia 
hải ngoại. 

Trước bối cảnh do ngày càng có nhiều người lớn tuổi 
và bệnh nhân cần nơi nương trú tại Trung tâm Thabarwa, 

38

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   38RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   38 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Ngài Thiền sư Ottamathara đang có kế hoạch xây dựng 
Bệnh viện Pháp Bảo 16 tầng, thành lập Làng thiện chí 15ft 
(Thanlyin, 2012) và Làng thiện chí Thitnipin (Thị trấn 
Hlegu, 2014). Kế hoạch là các mảnh đất được chia miễn phí 
cho những người nghèo khổ, các hộ gia đình và cá nhân bị 
di dời, vô gia cư. Song song đó, một số ngôi Làng thiện chí 
mới hiện đang trong giai đoạn hình thành, phát triển trên 
khắp đất nước Myanmar. 

Đối với vấn đề hoằng pháp quốc tế, Ngài cũng có kế 
hoạch thành lập một số Trung tâm Thabarwa Tự nhiên mới 
ở Hoa Kỳ, Châu Âu, Úc và Châu Á,… Ngài sẵn sàng nối 
kết thiện pháp chân thành một cách vô phân biệt dựa trên 
lời dạy của Đức Phật Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni. 

Với phong cách giảng dạy đặc biệt sâu sắc, trí tuệ tuyệt 
vời và tâm từ rộng lớn, Thiền Sư Ottamathara ngày càng 
trở nên nổi tiếng trong nước và quốc tế. Ngài đã và đang 
dạy Thiền Minh Sát ở nhiều tu viện, cơ quan, trường học, 
bệnh viện, tư gia và địa điểm công cộng tại Myanmar cũng 
như trên nhiều quốc gia khác. Hàng năm Ngài phải thu xếp 
thời gian, công việc bận rộn trong nước để đi thuyết pháp, 
giảng thiền tại Singapore, Malaysia, Việt Nam, Thái Lan, 
Đài Loan, Mỹ và một số nước Châu Âu. 

6. Đặc điểm pháp Thiền Vipassana của Thiền sư 
Ottamathara: 

Pháp Thiền của Ngài Ottamathara không phân biệt 
xuất gia hay tại gia, giới tính; không phân biệt tông phái, 
tông môn, vùng miền, quốc gia;… Ngài đến với cuộc đời 
bằng chính sự thực hành và thấu triệt lời dạy của Đức Phật; 
làm lợi ích cho chúng sanh một cách tự nguyện, tự nhiên, 

39

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   39RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   39 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

vô trụ; vượt qua các tướng chấp của thế gian mà vẫn hài 
hòa trong Giới – Định – Tuệ, Văn – Tư – Tu; hài hòa Sự - 
Lý, Thể - Tướng - Dụng; viên mãn thế gian và xuất thế gian. 

Ngài luôn nhấn mạnh về thái độ tu tập “như lý tác ý” 
trong hiện tại; khuyến khích người hữu duyên sống “chánh 
niệm tỉnh thức” trong từng khoảnh khắc; chú ý sự “bình yên 
bất động trong nội tâm” khi thực hành các thiện pháp do tin 
sâu nhân quả; hướng dẫn các đệ tử phụng sự một cách “tự 
nhiên” không đòi hỏi (như tên gọi của Trung tâm 
Thabarwa); đúng tinh thần “ngược dòng đời, theo dòng 
đạo”, mà vẫn đến với đời như “hoa sen trong bùn”, yêu 
thương sự sống và tự nguyện phụng hiến. 

Tinh thần thiền học của Ngài có tác dụng phát huy lời 
Phật dạy ứng dụng trong nhân gian, phổ biến pháp thiền 
Vipassana, chung tay cùng cộng đồng, ủng hộ hòa bình, tôn 
trọng sự sống, thấm đẫm tính nhân bản, đạo đời viên dung. 
Đó cũng là xuất phát thuần túy từ việc thấu hiểu và trực 
nhận sâu sắc giáo lý của Đức Phật Bổn Sư tuyên thuyết trên 
2600 năm và các parami (ba-la-mật) của Ngài Thiền sư 
Ottamathara được tích lũy từ các kiếp sống quá khứ cũng 
như hạnh nguyện của Ngài trong lợi ích độ tha. 

7. Giá trị ứng dụng Thiền Vipassana của Thiền sư 
Ottamathara đối với nhân sinh: 

Ngày nay, Thiền sư giảng Pháp và hướng dẫn thiền 
Vipassana tại nhiều viện nghiên cứu, trường học, bệnh viện 
và tư gia trong và ngoài nước. Đặc biệt, Ngài không ngại 
khó khăn, sẵn lòng tìm tới thuyết pháp cho nhiều bệnh nhân 
hiểm nghèo ngay cả khi họ ở rất xa. Những lời dạy của Ngài 
đang dẫn dắt mọi người từ dính mắc đến xả ly, từ sân hận 

40

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   40RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   40 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

đến từ bi, từ vô minh đến trí tuệ,… nhờ sức mạnh của việc 
làm Thiện pháp và hiểu biết thực sự về bản chất Vô ngã. 
Qua những lời dạy của Ngài, rất nhiều người, dù già hay 
trẻ, đau yếu hay khỏe mạnh, có thể tiếp cận được với việc 
thực hành để chuyển hóa: “Từ Vô Minh đến Minh”, “Từ 
Tham Ái đến Từ Bi”, “Từ Sân Hận đến Buông Bỏ” và “Từ 
Ngã đến Vô Ngã”. 

Trên tinh thần tự nguyện phụng sự chúng sanh không 
giới hạn; thực hành thiện pháp một cách tự nhiên; tinh tấn 
miên mật trong tuệ quán thân và tâm; tam vô lậu học viên 
mãn; văn - tư - tu đủ đầy; thông hiểu pháp học và pháp 
hành; thế gian – xuất thế gian hài hòa; siêu xuất mà vẫn gần 
gũi giản dị nhập thế,… Ngài Thiền sư Ottamathara đã thể 
hiện bi - trí - dũng hiếm có của một hành giả Phật giáo đắc 
Pháp thời hiện đại. Vì vậy, Ngài được Tăng chúng tín 
nhiệm, Phật tử quy phục, giới lãnh đạo kính ngưỡng. Thân 
giáo và ngôn giáo của Ngài đã đem thiền Vipassana ứng 
dụng tích cực vào cuộc sống, khiến người thực hành luôn 
thấy ngay kết quả trong hiện tại, giúp nhiều người được lợi 
lạc, an vui nội tâm, tích cực xả ác hành thiện, hướng đến 
chuyển phàm thành Thánh trong đạo lộ giải thoát của Đức 
Phật chỉ dạy. 

Phật giáo tại Myanmar luôn được các phía lãnh đạo 
coi trọng, Tăng Ni cư sĩ Phật tử khắp nơi trên đất nước quốc 
giáo này đều mong muốn chung tay vì hòa bình, hạnh phúc 
cho tự thân và tha nhân. Thiền sư Ottamathara luôn thiết 
tha kêu gọi và ủng hộ hòa bình. Ngài không chỉ là một 
Thiền sư, một Pháp sư, một nhà tâm lý học, nhà xã hội 
học,… mà còn là một người lãnh đạo Phật giáo có tầm ảnh 

41

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   41RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   41 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

hưởng lớn đối với Tăng đoàn, Phật tử, dân chúng ở 
Myanmar và một số nơi trên thế giới hiện nay. 

8. Một số tri nhận Phật sự trong nước và quốc tế: 
Ngày 14/5/2023, tại Myanmar, Thiền sư Ottamathara 

– viện chủ hơn 100 trường thiền tại Myanmar, 12 trung tâm 
tại Thái Lan và một số trên thế giới, có tên gọi chung là 
Thabarwa đã được Tổ chức Phi chính Phủ là Quỹ Thiện 
nguyện Hy Vọng của Myanmar mang tên Hope Charity 
Myanmar Foundation kính tặng danh hiệu “Bậc đại thiện 
trí cao thượng giảng dạy Pháp thông suốt – Pháp sư, Ngài 
Trưởng lão Sayadaw Ottamathara”. Ngày 9/3/2022, Tổ 
chức này cũng đã tặng Ngài danh hiệu cao quý và vinh dự 
với tên là “Bậc đại thiện trí cao thượng từ thiện xã hội – 
Ngài Trưởng lão Sayadaw Ottamathara”. 

Năm 2023, Thiền sư Ottamathara đã có 03 tháng nhập 
Hạ tại thủ đô Hà Nội, Việt Nam và chuyên dạy thiền 
Vipassana ứng dụng, từ ngày 01/08 đến 01/11/2023, Ngài 
đã được Giáo hội Phật giáo Việt Nam và các cấp chính 
quyền Việt Nam từ trung ương đến địa phương đón tiếp, 
bảo hộ; Trước đó, hơn 10 năm Thiền sư Ottamathara 
thường qua lại dạy thiền ở nhiều nơi tại Việt Nam. Và tại 
khóa thiền, khoảng 20 bài báo Phật sự online (báo hình và 
báo giấy chính thống) đã đưa tin. 

Nhà xuất bản Thanh Niên chính thống của Việt Nam 
đã ấn tống 2500 cuốn sách “Từ Vô Minh đến Minh” của 
Ngài và đã có chương trình ra mắt bởi 6 nhà khoa học, phó 
giáo sư, nhà nghiên cứu bình luận, chỉ trong vòng 2 ngày 
hết sách. Trước đó, cuốn sách đã xuất bản 1600 cuốn năm 
2017 tại Nhà xuất bản Hồng Đức của Việt Nam. 

42

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   42RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   42 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

“Từ Vô Minh đến Minh” là bản sách dịch Việt chủ yếu 
dựa trên tuyển tập những bài thuyết giảng bằng Tiếng Anh 
“The Practice of Detachment” được dịch là “Sự thực hành 
Xả ly” của Thiền sư Ottamathara trong các chuyến Phật sự 
hoằng pháp quốc tế của Ngài, do quý học trò, đệ tử của Ngài 
dày công ghi chép, biên soạn dưới sự tri nhận của Thiền sư 
Ottamathara. Cuốn sách này được xuất bản 1,000 cuốn năm 
2014, tại Nhà xuất bản Inward Path, Penang của Malaysia. 

Trong khóa thiền, đại sứ quán Thái Lan, đại diện Đại 
sứ Quán Myanmar cũng có đến thăm và đảnh lễ cúng 
dường; một số đoàn Phật giáo Bhutan, Ấn Độ, cộng hòa 
Séc, Thái Lan cũng có đến giao lưu; nhiều chư Tăng chức 
sắc cao cấp của Việt Nam cũng về giao lưu (thông tin đính 
kèm cụ thể); nhiều người nổi tiếng, các nhà khoa học, giám 
đốc các trung tâm văn hóa, tôn giáo cũng có mặt; và Ngài 
cũng có nhiều hoạt động phúc lợi xã hội tại Việt Nam. 

Nằm trong chuỗi Phật sự tại Tích Lan, ngày 
08/12/2023, tại Giảng đường chính Auditorium, Trường 
Đại học Phật học và Pali Tích Lan, Ngài Thiền sư 
Ottamathara đã tham dự pháp đàm chia sẻ phương pháp 
thực hành - ứng dụng Chánh niệm và Xả ly đến Ban giám 
Hiệu và Tập thể Giáo thọ sư, Học giả, Nhà nghiên cứu cùng 
500 Tăng, Ni sinh Tích Lan, Myanmar và Quốc tế; Ngài ân 
cần thăm hỏi về điều kiện học tập, giảng dạy của trường 
cũng như tán thán tinh thần vượt khó, rèn luyện ý chí tu học 
và sách tấn Tăng Ni sinh cũng cần nỗ lực tham thiền, quán 
chiếu nội tâm làm sáng chơn tâm Phật tánh mỗi người; sau 
đó, Ngài đã cúng dường hỗ trợ 500 phần tứ vật dụng đến 
Tăng Ni sinh đang theo học tại một trong những Trường Uy 

43

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   43RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   43 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Tín Hàng Đầu Về Đào Tạo Phật Học Và Pali Trên Thế Giới 
này. 

Trong khuôn khổ của Đại thiện sự này, ngày 
13/12/2023, Ngài Thiền sư Ottamathara cùng Tăng đoàn 
quốc tế tham gia Chương trình Thiền hành Chánh Niệm vì 
hòa bình (Peace Walk) lần thứ X, nhằm tái hiện bước theo 
dấu chân của Đức Phật trên cung đường dài 14km từ thung 
lũng Jẹthian, đến tịnh xá Trúc Lâm (Veluvana), Rājgir, Ấn 
Độ. Sau đó, tại đây, Ngài Thiền sư trước đông đảo Chư 
Tăng Ni và Phật tử Quốc tế đã hai lần ban đạo từ về phép 
tri ân được kết nối và gần gũi hơn với hồng ân Đức Phật, 
tán thán tinh thần xiển dương đạo pháp -  Di huấn của Đấng 
Từ Phụ, nhấn mạnh tinh thần bi –  trí – dũng, đoàn kết lục 
hòa Tăng già, cùng nhau lan tỏa sự hòa hợp, bình an và 
đoàn kết của cộng đồng Phật tử từ nhiều quốc gia khác nhau 
trên thế giới. 

Tiếp đó, ngày 14/12/2023, tại Khu vực Bồ Đề Đạo 
Tràng, Ngài Thiền sư Ottamathara đã có buổi chia sẻ pháp 
hành thiền Vipassana tứ niệm xứ và cúng dường tứ vật dụng 
trong sạch hợp luật đến 500 Tăng Ni đến tham gia thính 
Pháp. 

9. Các hoạt động Phật sự Quốc tế của Thiền sư 
Ottamathara từ 12/2024-10/2025 

Từ năm 2024, khi Trung Tâm Thabarwa được hình 
thành tại Ấn, ngay trong giai đoạn xây dựng, Thabarwa Ấn 
đã cùng đồng hành lục hòa rất nhiều Phật sự cộng tu, nương 
tựa vào nhau, nương tựa vào Pháp với các chùa và Tăng 
đoàn Quốc tế. Ngài Thiền sư Ottamathara thường xuyên 

44

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   44RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   44 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

được lãnh đạo các tổ chức mời đi thuyết giảng chia sẻ Pháp 
tại nhiều nơi ở Ấn Độ.  

Từ ngày 06/6/2025-29/6/2025 DL, tại hai nước 
Malaysia và Singapore dưới sự hướng dẫn của Thiền sư 
Ottamathara đã diễn ra khóa thiền Vipassana cộng tu Quốc 
tế. Tham dự có hơn 100 Tăng Ni Cư sĩ đến từ nhiều nước: 
Myanmar, Việt Nam, Israel – Nam Phi và người bản địa. 
Tại Malaysia, Thiền Sư Ottamathara thành lập khoảng 5 
trung tâm Thiền Vipassana thuộc hệ thống các Trung Tâm 
Thabarwa Quốc Tế. 

Ngày 18/4/2025, tại Trụ sở Trường Trung – Cao 
Phật học Hải Phòng, Trung Tâm Phật học ứng dụng ra mắt, 
Thiền sư Ottamathara làm đại diện cho điểm kết nối Ban 
Quốc tế tại Myanmar; cùng đại diện các Tăng sĩ quốc tế 
như: Tiến sĩ Sư. Ratana (Ấn Độ), Tiến sĩ. Sư Paramananda 
(Sri Lanka), Sư Uttam, Thạc sĩ Nghiên cứu sinh Đinh Thị 
Thu Hà - Đài Loan; doanh nhân, các học giả và đại diện các 
tổ chức Phật giáo. 

Chiều ngày 5/5/2025 (nhằm ngày 8/4/Ất Tỵ), tại 
giảng đường chính Trung Tâm Thabarwa Phước Sơn đã 
diễn ra buổi gặp mặt Tăng thân Quốc Tế Srilanka, Đài 
Loan, Myanmar, Ấn Độ, Việt Nam trong dịp quý Ngài lãnh 
đạo Phật giáo các nước về tham dự Đại lễ Vesak 2025. 
Tham dự buổi gặp mặt có khoảng 100 chư Tăng Ni Cư sĩ 
Tăng đoàn Thbarwa dưới sự hướng dẫn của Thiền sư 
Ottamathara. Ngài trưởng lão Wi Raw Sana, thành viên Hội 
đồng Quản lý Tăng già Cấp Cao của Phật giáo Myanmar, 

45

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   45RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   45 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Ngài được Chính Phủ Myanmar 7 lần tặng danh hiệu/ học 
vị cao quý. Và đông đảo Tăng Ni Cư sĩ Việt Nam có mặt 
giao lưu.  

Về phía Tăng đoàn/ Tập đoàn Phúc Trí Đài Loan có: 
1- Hòa thượng Như Tịnh, Trụ trì Tăng đoàn Phúc Trí. 2- 
Pháp sư Như Đắc, Hiệu trưởng Học viện Phật học Phúc Trí. 
3- Pháp sư Duyên Bảo, Viện trưởng Giáo dục Tăng đoàn 
Phúc Trí. 4- Pháp sư Tánh Mẫn, Giảng sư hướng dẫn lớp 
Việt Thăng Phúc Trí. 5- Pháp sư Tánh Ỷ, Thư ký trụ trì 
Tăng đoàn Phúc Trí. 6- Quách Cơ Thụy, Giám đốc điều 
hành Quỹ Giáo dục Văn hóa Phúc Trí. 7- Vương Diệu Đức, 
Phó Hội trưởng Hội Thúc đẩy Toàn cầu ASEAN Việt 
Thăng. 8- Đinh Thu Hà, Tổng thư ký Hội Thúc đẩy Toàn 
cầu ASEAN Việt Thăng. 

Về phía Tăng đoàn Srilank có 5 chư Tăng, dưới sự 
dẫn đoàn của Ngài Phó giáo sư Tiến sĩ Paramananda – Viện 
từ điển Phật học cao cấp Srilanka. 

Về phía Tăng đoàn Ấn Độ có Sư Tiến sĩ Ratana – 
Bậc Xiển Dương Chánh Pháp (Saddhamma Jotikadhja); 
Tiến sỹ Di sản Phật giáo tại Bangladesh, Ban Nghiên cứu 
Tây Tạng (Nava Nalanda Mahaviha), Đại học Deemed, Bộ 
Văn hóa, Chính phủ Ấn Độ. Danh hiệu: 
Saddhammajotikadhaja (Người thắp đuốc diệu pháp), do 
Bộ Tôn giáo Myanmar tấn phong; Trụ trì Chùa Trung Quốc 
Nalanda, Bihar, Ấn Độ; Quản lý Chùa Trung Hoa Nalanda, 
Bihar, Ấn Độ; Thư ký Trung tâm Thiền Veluwan, Silao, 
Nalanda, Bihar, Ấn Độ; Thành viên & Thành viên Ban 
Quản Trị Chùa RamanyaBhumi, BodhGaya, Bihar, Ấn Độ; 

46

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   46RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   46 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Giám đốc & Thành viên Ban Quản Trị Trung tâm Thiền 
Mrauk-OO, BodhGaya, Bihar, Ấn Độ; Thành viên & Thành 
viên Ban Quản Trị Chùa Campuchia, Bodhgaya, Bihar, Ấn 
Độ; Thành viên Ban Quản Trị của Chùa Mahaprajapati 
Gautami ở Bodhgaya và Vaishali, Bihar, India; Thành viên 
của Di sản xã hội, Patna, Bihar, Ấn Độ; Thư ký thành viên 
tại Tu viện Phật giáo Sri Lanka, Nalanda , Bihar, Ấn Độ. 

Về phía đại diện Tăng đoàn Việt Nam có TT Thích 
Minh Thuận – Ủy Viên Hội Đồng Trị Sự, Phó Ban Hoằng 
Pháp Trung Ương, Trưởng Phân Ban Hoằng Pháp Đồng 
Bào Dân Tộc Thiểu Số, Phó trưởng ban Thường trực Ban 
Trị Sự Giáo Hội Phật giáo Việt Nam tỉnh Phú Thọ; Phó 
giám đốc Trung Tâm Phật học Ứng Dụng. Và Sư Phước 
Khoa – quản lý Trung Tâm Thabarwa Phước Sơn; các đại 
diện phụ trách các đầu phân ban Trung Tâm Phật học Ứng 
dụng Việt Nam và Quốc Tế dưới sự chứng minh điều hành 
của Ngài Trưởng lão Hòa Thượng Thích Quảng Tùng, Phó 
Chủ Tịch Hội Đồng Trị sự TW GHPGVN. 

Về phía Tăng đoàn Thabarwa có Thiền sư 
Ottamathara. Với việc hướng đến cộng tu lục hòa Tăng 
đoàn Quốc Tế; tôn trọng các Pháp tu và các truyền thống 
hệ phái; hướng đến áp dụng đúng lời Phật vào cuộc sống; 
chú trọng Pháp Hành; phổ quát Phật giáo lan tỏa đến mọi 
đối tượng để có cái nhìn chánh kiến; phát huy sức mạnh nội 
lực cá nhân và sức mạnh đại chúng; hưng thịnh Phật giáo 
Việt Nam cùng Phật giáo Quốc Tế; lan tỏa thông điệp Phật 
giáo vì hòa bình;… buổi gặp mặt đã diễn ra với sự kí kết 
trên 6 nội dung căn bản với sự tự nguyện của các đại diện. 

1)Mục đích: nhằm thiết lập mối quan hệ hợp tác giáo 
dục Phật pháp lâu dài, có kế hoạch giữa các bên; tăng cường 

47

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   47RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   47 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

sự giao lưu trong học tập, tu hành và văn hóa Phật giáo giữa 
các quốc gia, hướng đến sự đồng hành và phát triển cùng 
lợi lạc. 

2)Nội dung hợp tác: Trao đổi nhân sự, Tăng đoàn/ 
Tập đoàn Phúc Trí đồng ý tiếp nhận hằng năm các học viên, 
giáo viên, cán bộ do Trung Tâm Phật học ứng dụng giới 
thiệu sang học tập, tham quan hoặc đào tạo ngắn hạn tại 
Học viện Phật giáo Phúc Trí. Thỉnh chư Tăng Ni và giảng 
viên sang giao lưu hoằng pháp, tu học, giảng dạy các lĩnh 
vực trong Tam Tạng kinh điển đức Phật Bổn Sư Thích Ca 
Mâu Ni và chư Thánh Tăng để lại có truyền thừa rõ ràng; 
mở các khóa tu ngắn hạn. 

Về mặt hợp tác tổ chức hoạt động: các đầu phụ trách 
của Trung Tâm Phật học ứng dụng trong và ngoài nước nối 
kết cùng lên kế hoạch và tham gia các hoạt động giáo dục, 
như tại Đài Loan, tham gia: Trại doanh nhân, Trại giáo viên, 
Trại sinh viên đại học,… mời đại biểu Việt Nam tham dự. 
Tại Việt Nam: Các khóa học Quảng Luận, khóa Phật pháp 
ứng dụng, khóa tập huấn giáo thọ… mời chư Tăng Ni và 
giáo thọ Đài Loan tham gia giảng dạy. Tại Myanmar: Các 
lớp Thiền Vipassana, các khóa Phật pháp ứng dụng, trao 
đổi khoa học học thuật giữa giáo thọ… mời chư Tăng Ni và 
giáo thọ Đài Loan tham gia hoằng Pháp. 

Về phương diện chuyển giao kĩ thuật giáo dục: các 
bên có thể trao đổi tài liệu giảng dạy, ghi âm – ghi hình các 
khóa học, tài liệu dịch thuật, khuyến khích hợp tác dạy học 
trực tuyến và hướng dẫn từ xa để mở rộng phạm vi lợi ích 

3) Phương thức thực hiện: Đại diện Trung Tâm chỉ 
định nhân lực liên hệ và đơn vị phụ trách để điều phối và 
triển khai các nội dung cộng tu; các hoạt động và chương 

48

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   48RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   48 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

trình cụ thể sẽ được xem xét thông qua các kế hoạch thực 
hiện hằng năm hoặc các chuyên đề, tọa đàm, hội thảo; trao 
đổi nhân sự đảm bảo tuân thủ pháp luật, phong tục, tập quán 
và đảm bảo an toàn, tôn trọng lẫn nhau giữa quy định quản 
lý công dân của các nước. 

4) Tài chính và chia sẻ nguồn lực: các bên sẽ cùng 
trao đổi, hỗ trợ chi phí cho từng hoạt động cụ thể; trong 
trường hợp cần thiết, có thể cùng nhau tìm kiếm tài trợ từ 
các tổ chức Phi chính phủ vì hòa bình; hoặc tự nguyện dấn 
thân tự nguyện hộ trì theo khả năng cá nhân và hội nhóm 
không cần kêu gọi – vì Phật Pháp là nhân duyên và tự 
nguyên khi thông hiểu Nhân – Qủa và quy luật Pháp vận 
hành, parami. 

5) Những thay đổi nếu có: với mục tiêu 3 năm là giai 
đoạn đầu, có thể tiếp tục hợp tác với các kế hoạch trao đổi 
trước 6 tháng; có thể bổ sung các nội dung hoằng pháp khi 
hợp lý giữa các Tăng đoàn tự nguyện cộng tu dựa trên Pháp 
học và Pháp hành. 

6) Một số các nội dung khác: Buổi gặp mặt và kí kết 
như lời tuyên bố về thiện chí hợp tác, không mang tính ràng 
buộc pháp lý như một hợp đồng, các bên sẽ nỗ lực thực hiện 
các nội dung trên cơ sở thiện chí và tôn trọng lẫn nhau. Việc 
ký kết và thực hiện được đặt trên nền tảng tôn trọng, bình 
đẳng, tin tưởng và nguyện lực hoằng truyền Phật pháp. 

Nhấn mạnh trong tất cả các Phật sự giáo dục khi triển 
khai đồng có thể làm Phật sự hoằng Pháp và an sinh phúc 
lợi xã hội. Những người con Phật đồng hạnh nguyện. Ngôn 
ngữ và khoảng cách địa lý, hình tướng y áo không quan 
trọng bằng việc thấy ra Pháp và tự nguyện gắn kết với nhau 
trên tinh thần lời Phật dạy; chánh kiến những giáo lý căn 

49

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   49RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   49 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

bản để ứng dụng thiết thực pháp hành vào cuộc sống an vui 
mình lợi lạc nhân loại. 

Là khách mời của Đại lễ Vesak 2025 do Liên Hợp 
Quốc tổ chức tại TP Hồ Chí Minh Việt Nam vào ngày 6-7-
8/5/2025; đại diện học giả Quốc Tế của Trung Tâm Phật học 
ứng dụng Việt Nam có tham luận trình bày của Thiền sư 
Ottamathara – Myanmar; PGS Quách Gia Nhân – Đài Loan; 
đại diện diễn giả Việt Nam có Thầy Trần Việt Quân. 

 Thiền sư Ottamathara - Ngài là diễn giả theme 5 chủ 
đề “Thúc đẩy đoàn kết: Nỗ lực hợp tác vì hòa hợp toàn cầu”, 
đề tài “Tăng đoàn Thabarwa làm “thiện pháp không giới 
hạn” vì lục hòa Tăng đoàn Quốc Tế và thúc đẩy hòa hợp bền 
vững toàn cầu” (The Thabarwa Sangha’s practice of 
“unlimited wholesome deeds” for the international 
Saṅgha in Samaggi and the promotion of sustainable global 
harmony). Sau Đại lễ Vesak, Ngài Thiền sư Ottamathara cùng 
khoảng 100 chư Tăng Ni Cư sĩ hành giả Thabarwa đã có 
chuyến đi Xuyên Việt và tiếp tục dạy thiền Vipassana gieo 
duyên tại khu vực phía Bắc Việt Nam; song song đó Ngài và 
Tăng đoàn Thabarwa thường xuyên có các chuyến thăm viếng 
trân trọng thắm tình đạo vị đến quý Hòa Thượng, Thượng 
Tọa, chư Tăng Ni và Cư sĩ Việt Nam các truyền thống tại 
nhiều vùng miền. Có được các mối quan hệ thân thiết này 
cũng nhờ tinh thần Từ Bi, Vô Ngã, Bất Hại của những người 
con Phật cùng tri nhận nhau trong Pháp hành dựa trên chánh 
kiến đã được thông suốt; vì vậy các duyên lành không ngừng 
được tiếp tục mở rộng tại Việt Nam và các quốc gia có cộng 
đồng Phật giáo khác, ngay cả những người không theo Phật 
giáo cũng dễ tiếp nhận và hoan hỷ với các lời dạy sâu sắc, bất 

50

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   50RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   50 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

hại, trí tuệ, đầy cảm thông của Ngài trong năng lượng thân 
giáo Thiền khinh an, nhẹ nhàng, chân thành, siêu xuất. 

Hiện tại, các bài nghiên cứu, tham luận khoa học, Tạp 
chí, Hội thảo của Thiền của Ottamathara vẫn đang được lan 
rộng ra nhiều nước, mang tính học thuật và đóng góp cho công 
cuộc phục hưng hoằng Pháp Quốc tế trong thời hiện đại được 
đánh giá rất cao; hình ảnh Phật giáo Myanmar và Tăng đoàn 
Thabarwa ngày càng được cộng đồng Phật giáo Quốc tế và 
những người yêu chuộng cái đẹp Chân – Thiện – Mỹ biết đến; 
nhiều nhóm hội Phật tử tại Việt Nam và Quốc tế hưởng ứng 
lời dạy “Thiện pháp không giới hạn”, “Chánh niệm xả ly” của 
Ngài để lan tỏa các việc làm hướng thiện giúp đỡ cộng đồng 
và tinh tấn hộ trì Tam bảo, kết duyên lành chúng sanh. Các 
bài giảng Thiền của Ngài Ottamathara đã được các Thiền sinh 
tập hợp và xuất bản khoảng 6 cuốn sách chính thống tại Việt 
Nam và Srilank:  

(1) Sách Từ Vô Minh Tới Minh - tác giả Thiền sư Ashin 
Ottamathara. Nhà xuất bản Thanh Niên - Năm 2023 
(tái bản) 

(2) Sách The Lectures of Sayadaw Ashin Ottamathara 
- tác giả Thiền sư Ashin. Nhà xuất bản - Author 
Publication Srilanka, năm 2023 

(3) Sách Teachings & Questions - Answers 
Satipathana Meditation Course - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản - Author 
Publication Srilanka, năm 2024. 

(4) Sách Pháp Thoại Mùa An Cư - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản Tôn Giáo, tháng 
2 năm 2025. 

51

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   51RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   51 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

(5) Sách Pháp Thoại Mùa An Cư - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản Hồng Đức (tái 
bản) tháng 4 năm 2025. 

(6) Sách Thỉnh Pháp với Thiền Ottamathara - tác giả 
Thiền sư Ashin, Nhà xuất bản Hồng Đức.  

(7) Sách Dạo Chơi Giữa Đời Thấy Ra Sự Thật – sắp 
xuất bản, Nhà xuất bản Hồng Đức. 

(8) Sách Vấn Pháp Ở Pháp Vân – sắp xuất bản, Nhà 
xuất bản Hồng Đức. 

Hiện Thiền sư Ottamathara đang nhập Hà và giảng 
Thiền tại Mỹ vì mục đích giải thoát giác ngộ, chấm dứt sanh 
tử luân hồi, hướng đến đạo lộ Tứ Thánh quả - nguyện vẹn giá 
trị Phật Pháp; đồng thời qua đó lan tỏa thông điệp vì hòa bình, 
tiến bộ, an vui, bền vững nhân loại, theo định hướng Vesak 
Liên Hợp Quốc 2025 đã đề ra, và các tổ chức Phật giáo Châu 
Á vì hòa bình ABCP (Asian Buddhist Conference for Peace 
- ABCP) đề xướng. 

 
Cập nhật đến tháng 10/2025. 

  

52

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   52RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   52 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

53 
 

  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   53RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   53 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

SECTION I – DHAMMA TALK 
PHẦN I – PHÁP THOẠI 

DHAMMA TALK 1 (12/05/2025) 
This is the second time we are conducting a 10-day 

meditation retreat here at Phap Van Pagoda, Hanoi. The 
first time was in 2023, a three-month Vassa meditation 
retreat held in the same place. 

In this opening ceremony, I would like to remind the 
meditators and everyone to practice accordingly and 
appropriately, depending on the changing time, place, 
people, and conditions. 

In fact, the three-month Vassa meditation retreat was 
originally intended to be conducted in Bodh Gaya, India, in 
2021. But because of the Covid-19 pandemic, everyone 
stopped traveling. Only in 2023 did we get the chance to 
conduct the three-month retreat here in Hanoi. For me, 
three-month meditation retreats are very rare. Here at Phap 
Van Pagoda, Hanoi, it was the first time for both Myanmar 
and Vietnamese meditators. 

In 2024, we successfully conducted the three-month 
retreat for the second time in Bodh Gaya, India, especially 
with Vietnamese and Myanmar meditators. In 2025, a 
three-month Vassa meditation retreat will be conducted in 
California, United States of America, especially with 
Vietnamese, Chinese, and maybe some Myanmar 
meditators. 

This is the power of limitless teamwork. This is the 
power of doing good deeds without grasping, doing good 

54

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   54RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   54 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

deeds accordingly and appropriately, depending on 
changing time, place, people, and condition. 

Three-month Vassa meditation retreats are new 
records not only here in Hanoi, but also in Bodh Gaya, 
India. The consequences of these three-month meditation 
retreats are also beyond expectation. 

Because of the three-month meditation retreat here in 
Hanoi in 2023, the 203-Mile Naypyidaw Thabarwa Center 
could start at the end of the retreat in 2023. The 203-Mile 
Thabarwa Center is in a good location, opposite the capital 
of Myanmar, which is very difficult to get permission for. 

But because of the power of teamwork, practicing 
meditation for three months together, the new Thabarwa 
Center could be successfully established. This 203-Mile 
Thabarwa Center is one for all, one for everyone, one for 
everything. 

We can do all kinds of good deeds in just one place. 
Everyone, not only the local people but also international 
meditators and volunteers, can work together in this new 
203-Mile Thabarwa Center. 

In this 10-day meditation retreat here at Phap Van 
Pagoda, Hanoi, we will do our best to perform all kinds of 
good deeds as much as possible. In this way, you all will 
surely gain good experience for yourself. 

Thank you for everything. 
BÀI PHÁP SỐ 1 (12/05/2025) 

Đây là lần thứ hai chúng ta tổ chức khóa thiền 10 ngày 
tại chùa Pháp Vân, Hà Nội. Lần đầu tiên là vào năm 2023, 

55

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   55RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   55 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

một khóa thiền mùa an cư kéo dài ba tháng cũng đã được 
tổ chức tại nơi này. 

Trong buổi lễ khai mạc hôm nay, tôi xin nhắc nhở các 
thiền sinh và toàn thể đại chúng rằng việc thực hành phải 
luôn linh hoạt và phù hợp, tùy thuộc vào điều kiện thay đổi 
của thời gian, không gian, con người và hoàn cảnh. 

Thật ra, khóa thiền ba tháng mùa an cư vốn dĩ được 
dự định tổ chức tại Bồ Đề Đạo Tràng, Ấn Độ vào năm 2021. 
Tuy nhiên, do đại dịch Covid-19, mọi người đều phải tạm 
dừng việc đi lại. Mãi đến năm 2023, chúng ta mới có cơ hội 
tổ chức khóa thiền ba tháng này tại Hà Nội. Đối với tôi, các 
khóa thiền kéo dài ba tháng rất hiếm hoi . Và tại chùa Pháp 
Vân, Hà Nội, đây là lần đầu tiên có sự tham gia của cả thiền 
sinh Myanmar và Việt Nam. 

Năm 2024, chúng ta đã thành công tổ chức khóa thiền 
ba tháng lần thứ hai tại Bồ Đề Đạo Tràng, Ấn Độ, đặc biệt 
có sự tham gia của thiền sinh Việt Nam và Myanmar. Đến 
năm 2025, một khóa thiền mùa an cư ba tháng sẽ được tổ 
chức tại California, Hoa Kỳ, với sự tham dự của thiền sinh 
Việt Nam, Trung Quốc, và có thể có cả một số thiền sinh 
Myanmar. 

Đây chính là năng lực của việc làm việc nhóm không 
giới hạn. Đây là năng lực của việc làm các thiện pháp mà 
không dính mắc, làm thiện pháp một cách linh hoạt và thích 
hợp, tùy theo sự thay đổi về thời gian, không gian, con 
người và hoàn cảnh. 

Các khóa thiền an cư ba tháng mùa an cư không chỉ 
đánh dấu  những dấu mốc mới tại Hà Nội, mà còn tại Bồ 

56

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   56RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   56 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Đề Đạo Tràng, Ấn Độ. Những quả lành phát sinh từ các 
khóa thiền này thật sự vượt xa mọi kỳ vọng. 

Chính nhờ khóa thiền ba tháng tại Hà Nội năm 2023, 
Trung tâm Thabarwa 203-Mile tại Naypyidaw đã có thể 
được khởi sự ngay sau khi khóa thiền kết thúc. Trung tâm 
203-Mile được đặt tại một vị trí thuận lợi, đối diện thủ đô 
Myanmar, nơi rất khó để xin phép thành lập. 

Tuy nhiên, chính nhờ sức mạnh của việc làm việc 
nhóm thông qua sự thực hành thiền cùng nhau trong ba 
tháng, Trung tâm Thabarwa mới đã được thành lập thành 
công. Trung tâm 203-Mile Thabarwa này là nơi chung cho 
tất cả, là nơi mọi người và mọi việc thiện. 

Tại nơi này, chúng ta có thể thực hiện đủ mọi loại thiện 
pháp chỉ trong một địa điểm. Không chỉ người địa phương, 
mà cả thiền sinh và tình nguyện viên quốc tế đều có thể 
cùng nhau làm việc tại Trung tâm Thabarwa 203-Mile mới 
này. 

Trong khóa thiền 10 ngày tại chùa Pháp Vân, Hà Nội 
lần này, chúng ta sẽ nỗ lực hết sức để thực hành các thiện 
pháp nhiều nhất có thể. Qua đó, quý vị chắc chắn sẽ có được 
những kinh nghiệm quý báu cho bản thân mình. 

Xin tri ân tất cả. 
 

DHAMMA TALK 2 (13/05/2025) 
Today is 13/5/2025. We all will meditate together in 

this morning session here in 10 days. 

57

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   57RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   57 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

In this meditation retreat, we should emphasize being 
mindful with detachment, in order to detach from 
mindfulness with attachment. Especially, we should detach 
from ourselves - our body and mind, or our habit and desire. 
And also, we should detach from our intelligence and 
abilities. 

Instead of doing something intentionally, we should 
allow our body and mind to do naturally. We all should be 
mindful of the doing and happening of our body and mind 
by itself. 

In fact, no one is doing and knowing. Nothing is doing 
and knowing. Only both of knowing and doing are cause 
and effect of selfless impermanent nature. We should use 
this understanding in order to detach from the knowing and 
doing of someone or something. 

We all are using the limited intelligence and abilities 
of oneself or self. Now, we are practicing to know and use 
the limitless power of non-self or selflessness. 

Because of discovering and using the limitless power 
of non-self, the Buddha became unrivaled. Now, we all 
should try the Middle Way of Buddha Dhamma and 
Sangha. 

Most people in society are still using the limited 
power of self and oneself. Even nuclear is limited power of 
self.  Instead of paying attention to somebody or something, 
or some time or place, we all should emphasize the truth of 
cause and effect, or action and reaction of selfless nature. 

58

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   58RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   58 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

In the beginning, we can understand non-self or 
selflessness by relying on theories or teachings of the 
Buddha and Dhamma. Later, we all should understand the 
truth of selfless or non-self by our own practice like this, 
together with doing all kinds of good deeds. 

We all should close our eyes gently, not forcefully. At 
every present moment, relax the body and mind. Instead of 
grasping our body and mind as our own, we should relax 
our body and mind in order to reduce the misunderstanding 
of our belongings. 

This teaching is the right understanding about 
meditation or mindfulness and detachment. Right 
understanding is the object to be mindful of - not only in 
sitting meditation, but also in our daily activities: eating, 
sleeping, lying. 

This right understanding is also to be used or not used 
only, without grasping or attaching in the mind. Grasping 
the use of the mind is wrong. Using only with detaching 
mind is right. This right and wrong is mostly concerned 
with the mind. This is correcting the mental mistakes of the 
mind. 

Difficulties and easiness in this practice are concerned 
with the time, place, person, and condition. In the 
beginning, it will be difficult. In the long run, it will be easy. 
If only a few people are practicing like this, it will be 
difficult. If many people are practicing like this, it will be 
easy. 

In Thabarwa Centers and meditation retreats 
concerned with me and Thabarwa Centers, this teaching is 

59

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   59RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   59 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

easier to practice. If you practice in other retreats, it will be 
more difficult. If you have a strong attachment to it, it will 
be difficult. If you don’t have a strong attachment to 
practicing meditation and methods, it will be easy. 

I have been practicing and teaching like this for over 
20 years. That’s why mindfulness on right understanding is 
easy for me. Mindfulness on other objects is more difficult 
for me. 

Practice makes it easy and perfect. Whatever object 
we choose to be mindful of, we should practice seriously to 
get success and enlightenment. 

Most of the people in society are rejecting nature - the 
natural life of sun, moon, and stars, the natural wind, the 
natural food and medicine - by attaching to electricity, air 
conditioner, created food and medicine. In this way, most 
people in this modern world are not wealthy, healthy, and 
powerful. 

We should try to use both nature and creation - of 
selflessness and self - in the right way. We are used to doing 
something intentionally or deliberately by using our limited 
intelligence and abilities, with attachment to self or 
someone or something, or limited time and place. 

Now we all should change the habits of our body and 
mind. Instead of doing with self, we should do with the 
understanding of non-self. Instead of doing something 
intentionally or deliberately, we should do naturally or 
accordingly, depending on the always changing time, place, 
person, and condition. 

60

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   60RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   60 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

The object to be mindful of is the right understanding. 
The time to use is every present moment of impermanent 
nature. Detachment from every attachment is really 
important. The practice should be beyond self or limit. 

There will be a time limit - 2025, May 13th, 1h30p, 
one session. There will be understanding and not 
understanding. There will be difficulties or easiness. All 
these conditions need to be detached. 

Using with attachment is wrong. Using with detaching 
mind is right. ‘I’ and attachment are the cause of all 
suffering, questions, problems, difficulties, and 
inconvenience for all living beings. 

Practicing mindfulness and detachment like this is the 
cause of reducing suffering, questions, problems, 
difficulties, and inconveniences of all living beings. 
Mindfulness and detachment like this should be together 
with doing all kinds of good deeds as much as we can - by 
keeping precepts for all living beings, and doing only with 
detaching mind. 

Because of understanding and practicing like this, all 
my desires are fulfilled one after another. All my 
difficulties are also solved one after another. Even for the 
remaining desires and problems, I can detach. 

If we can detach, desire will not be desire, problems 
will not be problems - to be experienced only with 
detaching mind. 

Because of this right understanding and practice, 
Thabarwa Center can fulfill the needs of the country and 

61

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   61RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   61 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

the world. The value of right understanding and practice is 
beyond limit. In this way, we can save the limitless merits 
or good deeds every present moment. Limitless merits are 
the cause of limitless good results or consequences. 

You all are receiving the same opportunity. You all 
should try to use it in the right way - to fulfill your needs, 
to answer all your questions, to work together with 
everyone. 

BÀI PHÁP SỐ 2 (13/05/2025) 
Hôm nay là ngày 13 tháng 5 năm 2025. Trong mười 

ngày tới, chúng ta sẽ cùng nhau hành thiền mỗi buổi sáng 
tại nơi đây. 

Trong khóa thiền này, chúng ta nên nhấn mạnh việc 
chánh niệm có xả ly, để có thể xả ly khỏi chánh niệm có 
dính mắc. Đặc biệt, chúng ta cần xả ly khỏi chính bản thân 
mình - khỏi thân và tâm, khỏi những thói quen và ham 
muốn của bản thân. Chúng ta cũng nên xả ly khỏi trí tuệ và 
năng lực của chính mình. 

Thay vì cố ý làm điều gì đó, chúng ta nên để cho thân 
và tâm vận hành một cách tự nhiên. Tất cả chúng ta nên 
chánh niệm trên sự làm và sự xảy ra của thân và tâm, như 
nó đang là, tự vận hành. 

Thật ra, không có ai là người đang làm hay đang biết. 
Không có cái gì đang làm hay đang biết. Chỉ có sự làm và 
sự biết như là nhân và quả của bản chất vô ngã, vô thường. 
Chúng ta nên dùng tuệ tri (sự hiểu biết đúng đắn) này để xả 
ly khỏi ý niệm có người đang biết, đang làm. 

62

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   62RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   62 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Tất cả chúng ta vẫn còn đang sử dụng trí thông minh 
và năng lực có giới hạn của bản ngã. Bây giờ, chúng ta đang 
thực hành để nhận ra và sử dụng năng lực vô hạn của vô 
ngã. 

Chính nhờ khám phá và sử dụng sức mạnh vô hạn của 
vô ngã mà Đức Phật trở thành bậc Tối Thượng. Giờ đây, tất 
cả chúng ta nên nỗ lực bước đi theo con đường Trung đạo 
của Phật, Pháp và Tăng. 

Phần lớn mọi người trong xã hội vẫn còn đang sử dụng 
năng lực giới hạn của bản ngã. Ngay cả năng lượng hạt nhân 
cũng là một dạng năng lực giới hạn của bản ngã. Thay vì 
chú ý đến một ai đó, điều gì đó, một thời điểm nào đó, hay 
một nơi chốn nào đó, chúng ta nên quán sát sự thật về nhân 
quả hay về hành động và hệ quả của bản chất vô ngã. 

Ban đầu, chúng ta có thể hiểu về vô ngã thông qua 
giáo pháp và tuệ tri được chỉ dạy bởi Đức Phật. Nhưng sau 
đó, chúng ta cần tự mình thực hành để trực tiếp hiểu ra sự 
thật của vô ngã, đồng thời cùng nhau làm mọi loại thiện 
pháp. 

Chúng ta nên nhắm mắt một cách nhẹ nhàng, không 
gượng ép, trong từng khoảnh khắc hiện tại. Buông lỏng 
toàn thân và tâm. Thay vì chấp thủ thân và tâm là của mình, 
ta nên buông lỏng để giảm dần tà kiến về sở hữu. 

Giáo lý này chính là chánh kiến về thiền và về sự xả 
ly trong chánh niệm. Chánh kiến cũng chính là đối tượng 
để ta chánh niệm - không chỉ trong lúc ngồi thiền, mà còn 
trong các hoạt động hằng ngày như ăn, ngủ, nằm. 

63

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   63RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   63 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Chánh kiến này cần được sử dụng hoặc không sử 
dụng, một cách không dính mắc (chấp thủ) trong tâm. Việc 
sử dụng với tâm dính mắc là sai. Việc sử dụng với tâm xả 
ly là đúng. Đúng hay sai này phần lớn nằm ở tâm. Đây là 
cách chuyển hóa những sai lầm trong tâm. 

Sự thực hành sẽ trở nên khó khăn hay dễ dàng thì tùy 
thuộc vào thời gian, địa điểm, con người và hoàn cảnh. Lúc 
ban đầu sẽ khó, nhưng lâu dài sẽ dễ. Nếu chỉ có một vài 
người thực hành như vậy, sẽ khó. Nếu nhiều người cùng 
thực hành như vậy, sẽ dễ. 

Tại các Trung tâm Thabarwa và trong những khóa 
thiền có liên hệ với tôi và Trung tâm Thabarwa, giáo lý này 
dễ thực hành hơn. Nếu thực hành ở nơi khác, có thể sẽ khó 
hơn. Nếu bạn có dính mắc mạnh mẽ vào việc hành thiền 
hay vào phương pháp, sẽ khó. Nếu bạn không dính mắc vào 
việc hành thiền hay vào phương pháp, sẽ dễ. 

Tôi đã thực hành và giảng dạy theo cách này hơn 20 
năm. Vì vậy, chánh niệm trên chánh kiến đối với tôi là dễ 
dàng để thực hành. Còn chánh niệm trên các đối tượng khác 
thì sẽ khó khăn hơn. 

Sự thực hành sẽ giúp cho việc thực hành trở nên dễ 
dàng và thành tựu. Dù chọn đối tượng nào để chánh niệm, 
ta cần thực hành nghiêm túc để đạt được kết quả và giác 
ngộ. 

Phần lớn người trong xã hội hiện nay từ chối việc sống 
cùng với tự nhiên - từ chối ánh sáng tự nhiên của mặt trời, 
mặt trăng, và các vì sao; từ chối gió tự nhiên, thực phẩm tự 
nhiên, và thuốc tự nhiên - mà dính mắc vào điện, điều hòa, 
thực phẩm và thuốc nhân tạo. Vì vậy, phần đông người 

64

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   64RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   64 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

trong thế giới hiện đại không thật sự giàu, khỏe mạnh, hay 
có năng lực. 

Chúng ta nên biết cách sử dụng cả tự nhiên và những 
thứ tạo tác - cả vô ngã và bản ngã - một cách đúng đắn. 
Chúng ta quen làm mọi việc một cách có chủ ý, với trí thông 
minh và khả năng có giới hạn, với sự dính mắc vào cái “tôi”, 
vào ai đó, điều gì đó, hoặc thời gian, không gian giới hạn. 

Giờ đây, tất cả chúng ta cần thay đổi thói quen của 
thân và tâm. Thay vì hành xử với bản ngã, ta nên hành xử 
với sự hiểu biết về vô ngã. Thay vì làm điều gì đó một cách 
cố ý, ta nên hành xử một cách tự nhiên, thuận theo điều kiện 
luôn thay đổi của thời gian, địa điểm, con người và hoàn 
cảnh. 

Đối tượng để chánh niệm là chánh kiến. Thời điểm để 
sử dụng là từng khoảnh khắc hiện tại vô thường. Xả ly khỏi 
mọi sự dính mắc là điều vô cùng quan trọng. Việc thực hành 
cần vượt ra khỏi bản ngã và mọi giới hạn. 

Sẽ có thời gian có giới hạn - như ngày 13 tháng 5 năm 
2025, lúc 1 giờ 30 phút, một buổi thực hành. Sẽ có hiểu và 
không hiểu. Sẽ có khó và dễ. Tất cả các điều kiện này đều 
cần được xả ly. 

Sử dụng với sự dính mắc là sai. Sử dụng với tâm xả ly 
là đúng. "Tôi" và sự dính mắc chính là nguyên nhân của 
mọi khổ đau, mọi câu hỏi, mọi vấn đề, khó khăn và bất như 
ý cho tất cả chúng sinh. 

Thực hành chánh niệm và xả ly như vậy chính là 
nguyên nhân làm giảm bớt khổ đau, câu hỏi, vấn đề, khó 
khăn và vướng mắc của tất cả chúng sinh. Chánh niệm và 

65

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   65RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   65 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

xả ly như vậy nên đi đôi với việc thực hành mọi thiện pháp 
có thể - bằng cách giữ giới vì tất cả chúng sinh, và hành 
động chỉ với tâm xả ly. 

Chính nhờ hiểu và thực hành như vậy, tất cả những 
ước nguyện của tôi đã được thành tựu dần dần, và tất cả khó 
khăn của tôi cũng được giải quyết dần dần. Ngay cả những 
mong cầu và vấn đề còn lại, tôi vẫn có thể xả ly.Nếu chúng 
ta có thể xả ly, thì dục vọng sẽ không còn là dục vọng, vấn 
đề sẽ không còn là vấn đề - chỉ được trải nghiệm với tâm 
xả ly. 

Chính nhờ chánh kiến và pháp hành đúng đắn như 
vậy, Trung tâm Thabarwa mới có thể đáp ứng nhu cầu của 
đất nước và cả thế giới. Giá trị của chánh kiến và thực hành 
đúng đắn là không thể đo lường. Theo cách này, chúng ta 
có thể tích lũy vô lượng thiện pháp trong từng khoảnh khắc 
hiện tại. Vô lượng thiện pháp là nhân cho vô lượng quả báo 
tốt đẹp. 

Tất cả các bạn cũng đang nhận được cơ hội như nhau. 
Hãy cố gắng sử dụng nó một cách đúng đắn - để thành tựu 
các mong cầu của mình, để giải đáp mọi thắc mắc, và cùng 
nhau thực hành với tất cả mọi người. 

 
DHAMMA TALK 3 (14/05/2025) 

We all will meditate together in this morning session. 
The real meditation is the present action of 

mindfulness with detachment from living beings and non-
living beings. We should try to be mindful at every present 
moment. 

66

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   66RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   66 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

The object of mindfulness, what object we are mindful 
of is not much important, only to continue the action of 
mindfulness one present moment after another is really 
important. 

When we are practicing meditation, we should 
understand that the present moment of mindfulness itself is 
the object to be mindful. In this way, every present moment 
of mindfulness becomes both an object and subject. In this 
way, we don’t need other objects to be mindful, we just 
need to continue at one present moment mindfulness after 
another. 

Present moment mindfulness is detachment from 
present moment ignorance. This is the right practice: 
mindfulness together with detachment. 

If we are not practicing meditation, the power of 
ignorance and attachment in the mind will be much stronger 
than the power of mindfulness and detachment. This is a 
competition between the power of mindfulness and 
ignorance, detachment and attachment. 

This is the real mission of impossible. If we are not 
practicing with this right understanding, it is impossible; if 
we continue to practice with this right understanding, it will 
be possible as long as we can continue the practice. 

In the side of ignorance and attachment, there will be 
all living beings, infinite living beings. In the side of 
mindfulness and detachment, there will be Buddha 
Dhamma Sangha. In practicing meditation, we need to 
detach from ourselves, or our body and mind or our 
intelligence and ability of human beings. The more we can 

67

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   67RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   67 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

detach from ourselves, the more we can rely on Buddha 
Dhamma Sangha. 

We are not sure of success in this competition if we 
rely on ourselves because of fighting against infinite living 
beings by relying on oneself or ourselves, this is 
impossible. Buddha Dhamma and real Sangha already got 
success in this competition. That’s why we all should try to 
represent Buddha Dhamma Sangha in order to detach from 
relying on ourselves. As much as we can reduce reliance on 
ourselves, we can rely more and more on Buddha Dhamma 
Sangha. If we can completely detach from ourselves or 
normal intelligence and ability of human beings, we can 
fully rely on Buddha Dhamma Sangha, in this way we are 
sure to get success in this competition. The competition 
between ignorance and mindfulness, attachment and 
detachment. 

This is the only way for all living beings to be free 
completely from ignorance and attachment. 

Both ignorance and mindfulness, attachment and 
detachment is just selfless impermanent nature. 
Selflessness means non-self, not someone, not something, 
just cause and effect or action and the same reaction or 
impermanent nature only. This right understanding is to 
know continuously in order to detach from understanding 
with self or someone or something. 

In practicing mindfulness and detachment, we should 
try to be gentle in every action of our body and mind. 
Gentleness is detached from roughness or hardness. We 
need to be gentle as much as we are ungentle. We need to 

68

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   68RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   68 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

be nature as much as we are unnatural. We need to release 
or let go or abandon as much as we are grasping, attaching 
in the mind. This is changing from hard power to soft 
power. This is also changing from physical power to mental 
power. 

Our body and mind should be as still and silent as a 
dead body. We must be in stillness as much as we are active 
or moving. Our body and mind should be silent or quiet as 
much as it can make sound or noise. 

It should be mindfulness as much as there is 
ignorance. It should be detachment as much as there is 
attachment. This is the right use of our ignorance and 
attachment to change to mindfulness and detachment. 

Now we are all busy in this meditation retreat to use 
our own ignorance and attachment to change as 
mindfulness and detachment. This is the best use of all. In 
this way, the power of mindfulness and detachment will be 
more and more strong here in Hanoi, Vietnam. 

Like a water purification machine, meditation is 
purifying the mind of living beings to be more and more 
stable and pure. 

An unstable mind is the cause of greed, anger, 
delusion, stress, destruction including many other mental 
problems. A stable mind is the power or wealth of the mind, 
which can fulfill the needs of the mind, which can solve the 
problems of the mind. 

69

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   69RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   69 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

The impure mind is the cause of stupidness, doubt, 
worry, and fear. The pure mind is the cause of wisdom or 
enlightenment. 

Grasping or attaching is wrong, using only without 
grasping and detaching in mind is right. The mind and the 
body we are using will be stable or unstable, we should not 
grasp this opposite condition, we should accept both being 
stable and unstable as it is. This is the nature of ourselves 
or our body and mind, there will be changes all the time. 
We cannot stop the change. Changing from good to bad, 
bad to good, we should be mindful of the ever-changing 
impermanent nature of ourselves or our body and mind. 

When we practice like this, there will be difficulty and 
ease, understanding and not understanding, we all should 
try to accept every happening of the change as it is, and try 
to be using only without grasping and attaching in the mind. 
We used to misunderstand ourselves as oneself or someone 
or something, now we should try to understand ourselves 
as non-self, not someone, not something, just cause and 
effect or impermanent nature only. This right 
understanding and practice should be our own 
understanding and practice. 

This is mindfulness with detachment from both 
understanding and not understanding, difficulty, and 
easiness. If we do not practice like this, we will not be able 
to practice like this, the longer we practice like this, the 
more we will be skillful to practice like this. 

This kind of teaching and practice is the most difficult 
for me. I have been teaching like this for over 20 years 

70

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   70RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   70 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

continuously, that’s why the other things or needs concern 
with Thabarwa center and people in the society, the other 
problems concern with Thabarwa center and people in the 
society or in the world become more and more easy to 
understand, to do, to solve. This is the limitless power of 
mindfulness and detachment, if we are not practicing 
mindfulness and detachment like this; education, business, 
healthcare, family, relationship, everything will be difficult 
as before. That’s why we all should continue to understand 
and practice like this. In this way, the problems concerned 
with our life in society will be more and more easy and 
comfortable. 

Instead of saving money, friends, and properties, we 
should emphasize to save more and more power of 
mindfulness and detachment. 

Teaching is over now, we will share merits! 
 

BÀI PHÁP SỐ 3 (14/05/2025) 
Sáng hôm nay, chúng ta sẽ cùng nhau hành thiền. 
Hành thiền thật sự chính là hành động chánh niệm 

trong hiện tại, đi cùng với sự xả ly khỏi chúng sinh và phi 
chúng sinh. Chúng ta nên cố gắng chánh niệm ở từng 
khoảnh khắc hiện tại. 

Đối tượng của chánh niệm — tức là ta đang chánh 
niệm trên cái gì — không quá quan trọng. Điều quan trọng 
là ta liên tục duy trì hành động chánh niệm, từ khoảnh khắc 
này sang khoảnh khắc khác. 

71

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   71RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   71 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Khi hành thiền, ta nên hiểu rằng chính khoảnh khắc 
chánh niệm hiện tại là đối tượng để chánh niệm. Theo cách 
này, mỗi khoảnh khắc chánh niệm trở thành cả đối tượng 
lẫn chủ thể. Và như vậy, ta không cần thêm bất kỳ đối tượng 
nào khác — chỉ cần liên tục duy trì chánh niệm từng khoảnh 
khắc là đủ. 

Chánh niệm trong hiện tại chính là sự xả ly khỏi vô 
minh trong hiện tại. Đây chính là hành thiền đúng: chánh 
niệm đi cùng với xả ly. 

Nếu không hành thiền, thì sức mạnh của vô minh và 
dính mắc trong tâm sẽ lớn hơn rất nhiều so với sức mạnh 
của chánh niệm và xả ly. Đây là một cuộc tranh đấu giữa 
chánh niệm và vô minh, giữa xả ly và dính mắc. 

Đây chính là nhiệm vụ bất khả thi. Nếu không hành 
thiền với chánh kiến như vậy, thì việc này là bất khả thi. 
Nhưng nếu ta tiếp tục thực hành với chánh kiến ấy, thì nó 
sẽ trở nên khả thi, miễn là ta còn tiếp tục. 

Ở phía vô minh và dính mắc là tất cả chúng sinh – vô 
lượng chúng sinh. Ở phía chánh niệm và xả ly là Phật – 
Pháp – Tăng. Khi hành thiền, ta cần xả ly khỏi chính mình, 
khỏi thân – tâm của mình, khỏi trí tuệ và khả năng của con 
người. Càng xả ly được khỏi cái tôi, ta càng có thể nương 
tựa vào Phật – Pháp – Tăng. 

Nếu ta vẫn còn dựa vào bản thân, thì không thể thắng 
trong cuộc tranh đấu này — vì ta đang đơn độc chống lại 
vô số chúng sinh. Đức Phật, Pháp và Tăng chân thật đã vượt 
qua được cuộc tranh đấu ấy. Vì vậy, tất cả chúng ta nên đại 
diện cho Phật – Pháp – Tăng, để buông bỏ việc chỉ dựa vào 
chính mình. 

72

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   72RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   72 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Càng giảm sự lệ thuộc vào bản thân, ta càng có thể 
nương tựa nhiều hơn vào Phật – Pháp – Tăng. Khi buông 
bỏ hoàn toàn cái tôi và cả trí tuệ cũng như khả năng giới 
hạn của con người, ta sẽ hoàn toàn dựa vào Phật – Pháp – 
Tăng. Và khi ấy, ta chắc chắn có thể vượt qua được cuộc 
tranh đấu giữa vô minh và chánh niệm, giữa dính mắc và 
xả ly. 

Đây là con đường duy nhất để mọi chúng sinh giải 
thoát hoàn toàn khỏi vô minh và dính mắc. 

Cả vô minh và chánh niệm, dính mắc và xả ly — đều 
chỉ là biểu hiện của bản chất vô ngã – vô thường. Vô ngã 
nghĩa là không có cái tôi, không ai cả, không có gì cả — chỉ 
là nhân và quả, là hành động và phản ứng tương ứng của 
bản chất vô thường mà thôi. 

Chánh kiến là sự hiểu biết liên tục về điều này, để 
buông bỏ cái nhìn có “tôi”, có “ai đó”, có “cái gì đó”. 

Khi hành trì chánh niệm và xả ly, chúng ta nên thực 
tập sự nhẹ nhàng trong từng hành động của thân và tâm. Sự 
nhẹ nhàng ấy chính là biểu hiện của việc buông bỏ sự thô 
tháo, cứng cỏi. Ta càng nhẹ nhàng bao nhiêu, tức là càng 
buông được bấy nhiêu sự cứng chặt, nắm giữ và cưỡng ép 
đang tiềm ẩn trong tâm. Ta càng để mọi việc xảy ra một 
cách tự nhiên, thuận theo duyên sinh, thì càng buông khỏi 
thói quen điều khiển, kiểm soát và nắm bắt, chấp chặt. Sự 
thực tập như vậy chính là chuyển hóa từ sức mạnh cứng rắn 
sang sức mạnh mềm mại, từ quyền lực của thân thể sang 
năng lực của tâm thức. 

Thân và tâm của chúng ta nên tĩnh lặng như một thân 
xác đã chết. Phải yên lặng nhiều như việc chúng ta chuyển 

73

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   73RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   73 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

động. Cần phải yên tĩnh nhiều như khi ta tạo ra những âm 
thanh, sự náo động. 

Có chánh niệm nhiều bao nhiêu là đang buông khỏi vô 
minh nhiều bấy nhiêu. Có xả ly nhiều bao nhiêu là đang 
buông xả khỏi dính mắc nhiều bấy nhiêu. Đây chính là cách 
sử dụng vô minh và dính mắc để chuyển hóa thành chánh 
niệm và xả ly. 

Giờ đây, trong khóa thiền này, tất cả chúng ta đang 
bận rộn hành thiền để sử dụng vô minh và dính mắc ấy làm 
điều kiện để chuyển hóa thành chánh niệm và xả ly. Đây là 
cách sử dụng tốt đẹp nhất của mọi sự sử dụng. 

Bằng cách ấy, năng lượng của chánh niệm và xả ly sẽ 
ngày càng mạnh mẽ hơn — ngay tại Hà Nội, Việt Nam. 

Giống như một chiếc máy lọc nước, thiền là phương 
pháp thanh lọc tâm của chúng sinh để trở nên ngày càng ổn 
định và thanh tịnh. 

Tâm không ổn định là nguyên nhân của tham, sân, si, 
của căng thẳng, phá hoại và mọi loại vấn đề về tâm. Còn 
tâm ổn định chính là tài sản quý giá của tâm, là thứ có thể 
đáp ứng nhu cầu của tâm, giải quyết vấn đề của tâm. 

Tâm không trong sạch là gốc rễ của ngu si, hoài nghi, 
lo lắng và sợ hãi. Tâm trong sạch là nền tảng của trí tuệ và 
giác ngộ. 

Nắm giữ hay dính mắc là sai. Chỉ sử dụng mà không 
nắm giữ và có tâm xả ly mới là đúng. 

Thân và tâm mà ta đang sử dụng có thể ổn định hoặc 
không ổn định — nhưng ta không nên bám vào hai trạng 
thái đối nghịch ấy. Hãy chấp nhận cả hai như chúng đang 

74

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   74RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   74 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

là. Đây là bản chất của ta — của thân và tâm — luôn luôn 
thay đổi. Ta không thể ngăn sự thay đổi đó. 

Sự thay đổi từ tốt sang xấu, từ xấu sang tốt — ta cần 
chánh niệm về bản chất vô thường luôn biến đổi của thân 
và tâm. 

Khi hành thiền như vậy, sẽ có khó khăn và dễ dàng, sẽ 
có lúc hiểu và không hiểu — nhưng ta nên chấp nhận mọi 
điều đang xảy ra, chỉ sử dụng mà không bám chấp trong 
tâm. 

Chúng ta từng hiểu sai về bản thân — tưởng mình là 
“tôi”, là “ai đó”, là “một cái gì đó”. Bây giờ, ta nên hiểu 
bản thân là vô ngã, không có ai cả, không có gì cả — chỉ là 
nhân quả, chỉ là bản chất vô thường. 

Sự hiểu biết và thực hành này nên trở thành hiểu biết 
và thực hành trên chính mình 

Đây là chánh niệm đi kèm với xả ly, cả việc hiểu và 
không hiểu, khó và dễ. Nếu ta không thực hành như thế, thì 
ta sẽ không thể nào thực hành được theo cách này. Nhưng 
càng thực hành, ta sẽ càng thuần thục và tự nhiên trong việc 
thực hành. 

Pháp hành này là điều khó nhất đối với tôi. Tôi đã 
giảng dạy như thế này suốt hơn 20 năm. Chính vì vậy, mọi 
điều khác liên quan đến trung tâm Thabarwa, đến xã hội, 
hay các vấn đề của thế giới trở nên ngày càng dễ hiểu, dễ 
làm, dễ giải quyết. Đây là sức mạnh vô hạn của chánh niệm 
và xả ly. Nếu không thực hành như vậy, thì giáo dục, kinh 
doanh, y tế, gia đình, các mối quan hệ — tất cả vẫn sẽ tiếp 
tục khó khăn như trước. 

75

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   75RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   75 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Vì vậy, chúng ta nên tiếp tục hiểu và thực hành như 
thế này. Nhờ đó, mọi vấn đề trong đời sống và xã hội sẽ trở 
nên dễ dàng và thoải mái hơn nhiều. 

Thay vì cố tích lũy tiền bạc, bạn bè, hay tài sản — 
chúng ta nên tích lũy ngày càng nhiều sức mạnh của chánh 
niệm và xả ly. 

Pháp thoại đến đây là kết thúc. Chúng ta hãy cùng 
nhau hồi hướng và chia phước! 

 
DHAMMA TALK 4 (14/05/2025) 

Today is 14 May 2025. I will explain about the Noble 
Eightfold Path in this afternoon session. 

The Noble Eightfold Path is a fundamental teaching in 
Buddhism outlined by the Buddha as the path to liberation 
from suffering (dukkha) and the attainment of Nirvana. It 
is the foot of the Four Noble Truths and consists of eight 
interconnected factors that cultivate wisdom, ethical 
conduct, and mental discipline. 

1.  Right View (Sammā-Diṭṭhi): Understanding 
the true nature of reality, including the Four Noble Truths, 
karma, and the impermanent nature: see things as they truly 
are, free from delusion. 

2.  Right Intention (Sammā-Saṅkappa): 
Cultivating wholesome intentions such as renunciation 
(letting go of craving), goodwill (Metta), and harmlessness 
(ahimsa). This means moving away from greed, hatred, and 
harmful thoughts. 

76

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   76RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   76 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

3.  Right Effort (Sammā-Vāyāma): Cultivating 
positive mental states and preventing negative ones. It 
includes persisting in wholesome mental habits and 
abandoning unwholesome ones. 

4.  Right Mindfulness (Sammā-Sati): 
Developing awareness of the body, feelings, mind, and 
mental phenomena, as in the Four Foundations of 
Mindfulness. It means being fully present without 
attachment or aversion. 

5.  Right Concentration (Sammā-Samādhi): 
Developing a deeply focused, and undistracted mind 
through meditation, to cultivate a calm undistracted mind 
leading to insight Vipassana and Wisdom 

6.  Right Speech (Sammā-Vācā): Avoiding 
false speech, lying, harsh words, divisive speech, and idle 
chatter. Instead, speaking truthfully, kindly, and 
meaningfully. 

7.  Right Action (Sammā-Kammanta): Ethical 
behaving, abstaining from killing, stealing, and sexual 
misconduct. Practicing compassion and respect for all 
living beings. 

8.  Right Livelihood (Sammā-Ājīva): Earning a 
living in a way that does not cause harm to others. Avoiding 
trades like selling weapons, poisons, or engaging in 
exploitation. Choosing an honest and peaceful profession. 

Threefold Training: 
 The path is often grouped into three essential 

trainings: 

77

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   77RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   77 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Wisdom (Paññā): Right view and right intention. 
Mental Discipline (Samādhi): Right effort, right 

mindfulness, and right concentration. 
Ethical Conduct (Sīla): Right speech, right action, 

and right livelihood. 
The purpose of the Noble Eightfold Path is to offer a 

Middle Way between indulgence and extreme asceticism, 
leading to the cessation of suffering (dukkha) and the 
realization of enlightenment (Nirvana). 

We should understand that Noble Eightfold Path, 
there is none self — not someone, not something, just to be 
using or doing only with a detached mind. 

There is none self or no self or selflessness, the main 
of the Noble Eightfold Path, when we are practising 
meditation we should follow these eightfold paths, we 
should accept separateness as separateness, we should 
accept the truth as it is, we should not accept or 
misunderstand selflessness as self. 

Every physical, verbal, and mental action is noneself.  
No one is doing anything. Nothing is doing. Doing is just 
doing only. 

There is no one and no thing doing or not doing. Only 
the selfless impermanent nature is doing or not doing. 

 
BÀI PHÁP SỐ 4 (14/05/2025) 

Hôm nay là ngày 14 tháng 5 năm 2025. Trong buổi 
chia sẻ chiều nay, tôi sẽ giảng giải về Bát Chánh Đạo. 

78

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   78RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   78 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Bát Chánh Đạo là một giáo lý căn bản trong Phật giáo, 
được Đức Phật chỉ dạy như con đường đưa đến sự giải thoát 
khỏi khổ đau (dukkha) và chứng đạt Niết-bàn. Đây là phần 
then chốt của Tứ Diệu Đế và bao gồm tám yếu tố tương 
quan mật thiết, giúp hành giả tu tập trí tuệ, giới hạnh và 
định lực. 

1.  Chánh Kiến (Sammā-Diṭṭhi): Hiểu đúng về 
bản chất thực của thực tại, bao gồm Tứ Diệu Đế, luật nhân 
quả (nghiệp), và bản chất vô thường của vạn pháp. Quán 
chiếu sự vật như thật, không mê lầm. 

2.  Chánh Tư Duy (Sammā-Saṅkappa): Nuôi 
dưỡng ý nghĩ thiện lành như buông bỏ ái dục, khởi tâm từ 
(Metta), và tâm không hại (Ahimsa), xa lìa tham dục sân 
hận và ác ý. 

3.  Chánh Tinh Tấn (Sammā-Vāyāma): Tinh 
cần phát triển các trạng thái tâm tích cực và ngăn ngừa các 
trạng thái tiêu cực. Duy trì các pháp thiện và đoạn trừ các 
pháp bất thiện. 

4.  Chánh Niệm (Sammā-Sati): Quán niệm rõ 
ràng về thân, thọ, tâm và pháp như được dạy trong Tứ Niệm 
Xứ. An trú trong hiện tại, không chấp thủ hay ghét bỏ. 

5.  Chánh Định (Sammā-Samādhi): Phát triển 
tâm định an tĩnh, không tán loạn thông qua thiền tập, dẫn 
đến tuệ giác (Vipassanā) và trí tuệ giải thoát. 

6.  Chánh Ngữ (Sammā-Vācā): Tránh nói dối, 
nói lời chia rẽ, lời thô ác và lời phù phiếm. Thực hành lời 
nói chân thật, ái ngữ và có ích. 

79

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   79RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   79 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

7.  Chánh Nghiệp (Sammā-Kammanta): Hành 
xử có đạo đức: không sát sinh, không trộm cắp hay tà dâm. 
Thực hành lòng từ bi và tôn trọng muôn loài. 

8.  Chánh Mạng (Sammā-Ājīva): Mưu sinh 
chân chánh, không gây tổn hại đến chúng sinh. Tránh các 
nghề như buôn bán vũ khí, độc dược hoặc bóc lột. Chọn 
nghề nghiệp lương thiện và thanh tịnh. 

Ba phương diện tu học: 
Con đường này thường được chia thành ba nhóm tu 

học chính: 
Tuệ học (Paññā): Gồm Chánh Kiến và Chánh Tư 

Duy. 
Định học (Samādhi): Gồm Chánh Tinh Tấn, Chánh 

Niệm, Chánh Định. 
Giới học (Sīla): Gồm Chánh Ngữ, Chánh Nghiệp và 

Chánh Mạng 
Mục đích của Bát Chánh Đạo là chỉ ra con đường 

Trung Đạo, vượt thoát hai cực đoan là hưởng thụ dục lạc và 
hành xác khổ hạnh, từ đó đưa đến sự đoạn tận khổ đau 
(dukkha) và chứng ngộ Niết-bàn. 

Chúng ta nên hiểu rằng cốt lõi của Bát Chánh Đạo là 
vô ngã  không có cái “tôi”, không có “ai” hay không có “cái 
gì”. Chỉ có sử dụng mà thôi, chỉ có làm mà thôi với tâm xả 
ly. 

Vô ngã hay “không có cái tôi” chính là điểm cốt lõi 
của Bát Chánh Đạo. Khi thực hành thiền, ta nên đi theo điều 
dạy của con đường này. Ta nên chấp nhận sự biệt lập của 

80

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   80RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   80 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

các pháp như chính nó, chấp nhận sự thật như nó là; không 
nên hiểu sai vô ngã là một cái “tôi”. 

Mọi hành động của thân, khẩu và ý đều là vô ngã.  
Không ai đang làm gì cả. Không có điều gì đang xảy 

ra. Chỉ có làm mà thôi. Không có ai hay cái gì đang làm hay 
không làm. Chỉ có bản chất vô thường vô ngã luôn mới 
đang vận hành. Làm hay không làm đều là sự vận hành của 
pháp. 

 
DHAMMA TALK 5 (14/05/2025) 

The truth is non-self. We cannot grasp the truth as 
something or someone. If there is a cause, there will be an 
effect. If the cause is good, the effect will be good. If the 
cause is bad, the effect will be bad. 

Because of listening to the Dhamma talk or the 
Dhamma answer, you can understand the truth. The truth is 
Dhamma. Dhamma is nature. There are two kinds of nature: 
one is impermanent, and one is permanent. 

If you are listening to business or education, you find 
it difficult to find the truth concerned with education or 
business. Everything is not sure. Everyone is not sure. Only 
the Buddha, Dhamma, and Sangha are sure. So the truth 
concerned with the Buddha, Dhamma, and Sangha is sure. 

But we cannot grasp it as something or someone. By 
listening to the Dhamma talk or my answer like this, our 
mind will become more and more healthy and wealthy, 
because of the power of the Buddha, Dhamma, and Sangha. 
This is like an energy drink. Dhamma is energy for the 

81

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   81RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   81 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

mind. Dhamma is concerned with the Buddha and the 
Sangha. 

In the beginning, we need to learn Dhamma indirectly 
by reading the Dhamma books, or listening to the Dhamma 
talk, or answering the Dhamma, and listening to the 
Dhamma answer like this. If we can apply the Dhamma by 
using our body and mind, by using our belongings, we can 
learn the Dhamma directly. Without listening to Dhamma 
talks or reading Dhamma books, we can also practice to 
learn Dhamma directly. 

Because of paying homage to the Buddha, Dhamma, 
and Sangha, we can receive back paying homage by others. 
Now, we are worshipping the Buddha and Sangha, this is 
the cause. The effect will be that you will be respected by 
others because you are respecting the Buddha, Dhamma, 
and Sangha. Whatever we do to others, there will be the 
same reaction from others - maybe the same person or 
different others - but the person is not important. Whenever 
there is action, there will be the same reaction for sure. This 
is the Dhamma. This is the law of karma or action. 

Because of listening to the teaching of the meditation 
teacher, my teachings are being listened to by others at this 
time. Because of practicing the teaching of the meditation 
master, my teachings are also practiced by others. 
Whenever there is action, there will be the same reaction. 

Because of distributing or donating my books and the 
teachings of the meditation teacher, my teachings are 
distributed and donated to others. I already did the same as 

82

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   82RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   82 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

a new meditator. Now, I am receiving the same reaction as 
I did before. 

Before I could establish Thabarwa center, I was not as 
busy like this. Therefore, I had time to listen to the 
teachings of others, to write my notes, and then establish 
them as my book. I could inform people about the 
meditation retreat of the meditation master. That's why my 
meditation retreats were also advertised on social media. 

Because of fully donating my life and my belongings 
to Buddha, Dhamma, and Sangha - especially for practicing 
meditation-I have been receiving the lives and belongings 
of others. Whenever there is action, there will be the same 
reaction for sure. If there is no action, there will be no 
reaction. So nothing is in vain when doing good deeds 
concerned with Buddha, Dhamma, and Sangha. 

Because of donating my life for Dhamma, I have been 
receiving the life of many people to use in the Thabarwa 
center. If I donate to my friends or other laypeople, I may 
not receive as much as like this. But because of donating to 
Buddha, Dhamma, and Sangha, I can receive much more 
than I donate. Because of working or volunteering for 
Buddha, Dhamma, and Sangha like this, in the meditation 
retreat, I have been receiving many more volunteers in 
return. 

This is the law of karma. This is really predictable. 
Only by listening, we find it difficult to understand. Only 
by practicing, can we understand more and more clearly. If 
there is attachment, there will be suffering. If there is 

83

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   83RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   83 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

mindfulness and detachment, there will be absence of 
suffering. 

Attachment is the cause of suffering. Detachment is 
freedom from suffering or cessation of suffering. So, if we 
apply these Four Noble Truths in our daily activities, we 
should be mindful of ourselves to know the present 
attachment. Not knowing the present attachment is the 
cause of suffering. Knowing our own present attachment 
reduces suffering. 

We all are living in the same world. We all are the 
same human beings. Some human beings are doing all 
kinds of bad things. On the other hand, some human beings 
are doing all kinds of good things. Only when we are doing 
good things seriously and continuously can we also know 
about doing good deeds like this. 

This is a 10-day meditation retreat here in Phap Van 
Pagoda, Hanoi, Vietnam. But for non-meditators, they may 
not know about this retreat. Only the meditators can know 
about the retreat. For the non-meditators, most of their 
knowing will be concerned with doing bad things and 
having bad experiences. 

In fact, the competition between good and bad, right 
and wrong, hot and cold, and light and dark will always 
exist. Only for those who are doing good deeds like this, we 
can know about doing good deeds and getting good results. 
For the non-meditators, they may know good cause and 
effect only a little. Most of their knowing will be bad causes 
and bad results. 

84

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   84RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   84 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Knowing like this – is knowing the truth of living 
beings. My teaching is about the permanent truth-the truth 
which exists all the time. Only by practice, we can 
understand by ourselves. 

Impermanent nature (or anicca) is everything and 
everyone. In fact, living beings are not permanent. Non-
living beings are also not permanent. Only impermanent 
nature is permanent. 

This is knowing what we didn't know before. This is 
the knowing of Buddha. We should try to know like this as 
a meditator. This is applying meditation in our daily life. 

In 2023, we already conducted a three-month 
meditation retreat with Myanmar and Vietnameses here in 
Phap Van Pagoda. As a non-meditator, we will see and 
know the same building, the same pagoda, the same people, 
the same airport. This is seen from the side of self or 
someone. 

Knowing the same impermanent nature is knowing 
the same ever-new impermanent nature, seen from the side 
of non-self. Impermanence is everything. If we see from the 
side of impermanence, it is not the same pagoda, not the 
same building, not the same Dhamma Hall-just ever-new 
impermanent nature. 

We need to understand from both sides of self and 
non-self. I practice like this, then I can understand like this, 
I can practice like this. If I did not practice like this, I would 
not be able to practice like this. So if you practice like this, 
you will be able to practice like this. If you are not 
practicing like this, you will not be able to practice like this. 

85

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   85RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   85 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

This is just mental action-using the mind in a different 
way. Seeing things as they are, free from delusion, is seeing 
human beings just as human beings, seeing animals as 
animals, seeing meditators as meditators, seeing the pagoda 
as pagoda. But we should understand to see only, to use 
only-not to misunderstand as real, not to misunderstand as 
real human beings, not to misunderstand as real meditators, 
not to misunderstand as real pagoda or real Dhamma Hall. 

This is applying the truth in our daily life. When I 
listen to the teaching of Buddha, I understand like this and 
then I practice like this. Some meditation practitioners may 
listen to the same teaching, but they may understand 
differently and then practice differently. 

The teacher is the same Buddha. The teachings are 
also the same teaching of Buddha. But intelligence is 
different. That's why understanding will be different. This 
is applying some right view (or Sammādiṭṭhi) in our daily 
life 

BÀI PHÁP SỐ 5 (14/05/2025) 
Sự thật là vô ngã. Chúng ta không thể nắm bắt sự thật 

như một “ai đó” hay một “điều gì đó”. Nếu có nhân, thì sẽ 
có quả. Nhân tốt sẽ sinh ra quả tốt. Nhân xấu sẽ dẫn đến 
quả xấu. 

Nhờ lắng nghe Pháp thoại hay lời giải đáp Pháp, bạn 
có thể hiểu được sự thật. Sự thật chính là Pháp (Dhamma). 
Dhamma chính là tự nhiên (nature). Có hai loại tự nhiên: 
một là vô thường, và một là thường hằng. 

86

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   86RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   86 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Nếu bạn đang nghe về kinh doanh hay giáo dục, thì rất 
khó để tìm thấy sự thật nằm trong đó. Mọi thứ đều không 
chắc chắn, mọi người cũng không chắc chắn. Chỉ có Phật – 
Pháp – Tăng là chắc chắn. Vậy nên, sự thật gắn liền với 
Phật – Pháp – Tăng là điều đáng tin cậy nhất. 

Nhưng ta không thể nắm bắt Pháp như một cái gì đó, 
hay một ai đó. Khi lắng nghe những lời dạy như thế này, 
tâm ta sẽ trở nên khỏe mạnh và đủ đầy hơn, nhờ vào năng 
lực của Phật – Pháp – Tăng. Pháp giống như một loại năng 
lượng cho tâm - như một loại nước tăng lực tinh thần. 
Dhamma liên quan trực tiếp đến Phật và Tăng. 

Ban đầu, chúng ta cần học Pháp gián tiếp - qua sách 
vở, qua nghe giảng, hỏi đáp. Nhưng nếu ta có thể áp dụng 
Pháp vào thân và tâm, vào tài sản, đời sống của chính mình, 
thì ta sẽ học được Pháp trực tiếp. Khi đó, không cần đọc 
sách hay nghe pháp thoại, ta vẫn có thể trực tiếp thực hành 
và sống trong Pháp. 

Khi ta đảnh lễ Phật – Pháp – Tăng, ta cũng sẽ nhận lại 
được sự tôn kính từ người khác. Bây giờ bạn đang tôn kính 
Phật và Tăng - đó là nhân. Quả sẽ là: bạn sẽ được người 
khác tôn trọng - vì bạn đang tôn trọng Phật – Pháp – Tăng. 
Bất kỳ điều gì ta làm với người khác, ta sẽ nhận lại phản 
ứng tương tự, dù từ người đó hay từ người khác. Nhưng ai 
là người hồi đáp không quan trọng - điều quan trọng là hễ 
có hành động thì sẽ có phản ứng tương ứng. Đây là Pháp, 
là luật nhân quả (karma). 

Nhờ tôi đã từng nghe lời dạy của các thiền sư, nên hôm 
nay có người khác đang lắng nghe lời dạy của tôi. Nhờ tôi 
từng thực hành theo lời dạy của thiền sư, nên hôm nay 

87

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   87RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   87 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

người khác cũng đang thực hành theo lời dạy của tôi. Hễ có 
hành động, thì sẽ có phản ứng tương ứng. 

Nhờ tôi từng in ấn, chia sẻ sách, tài liệu giảng dạy của 
các thiền sư, nên giờ đây giáo pháp của tôi cũng được 
truyền bá rộng rãi. Tôi từng là một thiền sinh mới - tôi đã 
làm như vậy. Và bây giờ, tôi nhận lại đúng những gì mình 
đã gieo trồng. 

Trước khi tôi có thể thành lập trung tâm thiền 
Thabarwa như hiện nay, tôi không bận rộn như bây giờ. Tôi 
có thời gian để nghe pháp và viết lại các ghi chú, sau đó 
chuyển thành sách. Tôi có thể thông báo cho người khác về 
các khóa thiền của các thiền sư. Vì thế, sau này các khóa 
thiền của tôi cũng được người khác truyền thông rộng rãi. 

Nhờ việc tôi đã hiến dâng toàn bộ cuộc sống và tài sản 
của mình cho Phật – Pháp – Tăng, đặc biệt là cho sự thực 
hành thiền, nên tôi đang nhận lại đời sống và sự đóng góp 
của nhiều người khác. Nếu tôi chỉ hiến tặng cho bạn bè hay 
những người cư sỹ, tôi có thể sẽ không nhận được nhiều 
như vậy. Nhưng vì cúng dường cho Phật – Pháp – Tăng, tôi 
nhận lại nhiều hơn cả những gì tôi đã cho đi. 

Nhờ tôi tình nguyện phụng sự cho Phật – Pháp – Tăng, 
tôi đã nhận lại được rất nhiều người khác tình nguyện phụng 
sự trở lại, trong khóa thiền này và các nơi khác. 

Đây là luật nhân quả, và nó rất dễ đoán trước. Chỉ nghe 
thôi thì khó mà hiểu hết. Chỉ có thực hành mới giúp ta hiểu 
rõ dần dần. 

Nếu có dính mắc, sẽ có khổ đau. Nếu có chánh niệm 
và xả ly, sẽ vắng mặt khổ đau. 

88

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   88RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   88 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Dính mắc là nhân của khổ đau. Xả ly là sự giải thoát 
khỏi khổ đau. Vậy nên, nếu ta thực hành Tứ Diệu Đế trong 
đời sống hàng ngày, ta nên chánh niệm để thấy sự dính mắc 
của chính mình. Không biết rằng ta đang dính mắc chính là 
nguyên nhân của khổ. Biết được sự dính mắc trong hiện tại, 
chính là bước đầu giúp giảm bớt khổ đau. 

Chúng ta đều sống trong cùng một thế giới. Chúng ta 
đều là con người. Có những người làm đủ thứ điều xấu. 
Nhưng cũng có những người làm rất nhiều việc thiện. Chỉ 
khi nào bạn thật sự làm thiện pháp một cách nghiêm túc và 
liên tục, bạn mới biết rõ con đường hành thiện là như thế 
nào. 

Khóa thiền này đang diễn ra 10 ngày tại chùa Pháp 
Vân, Hà Nội, Việt Nam. Nhưng với những người không 
hành thiền, họ có thể không biết gì về khóa thiền. Chỉ những 
ai thật sự hành thiền mới biết và hiểu được giá trị của khóa 
thiền. 

Người không hành thiền thì phần lớn sự hiểu biết của 
họ là liên quan đến điều xấu và các trải nghiệm tiêu cực. 
Trên thực tế, cuộc đối đầu giữa tốt – xấu, đúng – sai, nóng 
– lạnh, sáng – tối sẽ luôn tồn tại. Chỉ những người đang làm 
điều thiện như chúng ta mới hiểu được ý nghĩa và kết quả 
của việc làm thiện. Còn với người không hành thiền, họ có 
thể chỉ hiểu rất ít về nhân quả tốt, mà phần lớn là nhân xấu 
– quả xấu. 

Hiểu như vậy là thấy được sự thật của chúng sinh. Lời 
dạy của tôi là về chân lý thường hằng - chân lý luôn hiện 
hữu. Chỉ khi tự thân thực hành, ta mới tự mình hiểu ra. 

89

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   89RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   89 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Bản chất vô thường (anicca) là mọi thứ, là mọi người. 
Chúng sinh không thường hằng. Vật vô tri cũng không 
thường hằng. Chỉ có bản chất vô thường là thường hằng. 

Đây là sự hiểu biết mà trước đây ta chưa biết. Đây là 
cái thấy của Đức Phật. Ta nên cố gắng biết như vậy - như 
một thiền sinh. Đây là ứng dụng thiền trong đời sống hàng 
ngày. 

Năm 2023, chúng tôi đã tổ chức một khóa thiền ba 
tháng tại chùa Pháp Vân, với thiền sinh từ Myanmar và Việt 
Nam. Nếu là người không hành thiền, họ sẽ chỉ thấy ngôi 
chùa cũ, căn phòng cũ, con người cũ, sân bay cũ. Họ nhìn 
từ cái nhìn của cái ngã. 

Khi thấy rõ bản chất vô thường từ góc nhìn vô ngã, ta 
sẽ nhận ra rằng mọi thứ đều luôn luôn mới mẻ trong từng 
khoảnh khắc. Ngôi chùa này, thiền đường này — tưởng như 
vẫn vậy — nhưng thực chất không bao giờ là cái cũ, mà 
luôn là pháp vô thường đang đổi thay không ngừng. 

Chúng ta cần học cách quán chiếu từ cả hai góc nhìn: 
ngã và vô ngã. Tôi có thể hành và hiểu như vậy, bởi vì tôi 
đã từng thực hành theo cách đó. Nếu tôi chưa từng hành 
như vậy, thì tôi đã không thể hiểu được như ngày hôm nay. 
Cũng vậy, nếu bạn thực hành như vậy, bạn cũng sẽ có khả 
năng hiểu được như thế. Ngược lại, nếu không thực hành, 
sự hiểu biết sẽ không thể có mặt. 

Tất cả chỉ là hành động của tâm - sử dụng tâm theo 
một cách khác. Thấy sự vật như nó là - không mê mờ - là 
thấy người là người, con vật là con vật, thiền sinh là thiền 
sinh, chùa là chùa. Nhưng ta nên thấy chỉ là thấy, dùng chỉ 
là dùng - không nên hiểu lầm là thật, không hiểu sai rằng 

90

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   90RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   90 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

đây là con người thật, thiền sinh thật, chùa thật hay giảng 
đường thật. 

Đây là ứng dụng sự thật vào đời sống thường ngày. 
Khi tôi nghe lời dạy của Đức Phật, tôi hiểu như vậy và 

tôi thực hành như vậy. Một số thiền sinh khác có thể nghe 
cùng lời dạy, nhưng họ có thể hiểu khác và thực hành khác.  

Người thầy vẫn là Đức Phật. Giáo lý vẫn là giáo lý của 
Đức Phật. Nhưng trí tuệ của mỗi người khác nhau, nên sự 
hiểu biết cũng khác nhau. Đây chính là ứng dụng Chánh 
kiến (Sammādiṭṭhi) trong đời sống hàng ngày. 
 

DHAMMA TALK 6 (16/05/2025) 
Today is 16/05/2025, we all will meditate together in 

this morning session. 
In sitting meditation or in our daily activities, we 

should try to be mindful of the most obvious object of all. 
If the sound of the chanting is obvious, we should be 
mindful of the sound of the chanting. When we are mindful, 
we should use the real time which is the present moment of 
impermanent nature. Try to be mindful of every present 
moment. Try to be mindful of the sound of chanting. 

For the non-meditator, we will understand the sound 
as something. If they like, they will think the sound as 
something good. If they don’t like, they will think the sound 
as something bad. The aim of mindfulness on the sound is 
to know the impermanence or emptiness or nothingness of 
the sound and the knowing of the sound at the present 
moment of impermanent nature. 

91

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   91RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   91 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

We used to think something as real, as a meditator, we 
should try to understand nothing or non-self or 
impermanence is more real. 

To hear a sound, there will be touching or connecting 
with the sound and ear consciousness, and then there will 
be hearing consciousness and then there will be knowing 
consciousness. The sound, the ear consciousness, hearing 
consciousness, and knowing consciousness, all are selfless 
impermanent nature. They all are just selflessness 
appearing and disappearing process only. There is no one 
who is speaking or listening, and there is also nothing 
which is speaking, listening, and hearing. All these are just 
cause and effect or action and the same reaction of selfless 
impermanent nature. 

Mindfulness on the chanting or the speaking should be 
the same right understanding. The truth is the same for all 
the sound, all the things, all the smell, all the taste, all 
touching, and all the things to know, which are just selfless 
impermanent nature. The more we are knowing like this by 
practicing mindfulness and detachment, the more our mind 
will be selfless. 

I am a meditation teacher, I am not a language teacher. 
I try to use the right words in my teaching, but there will be 
the right usage because of my weakness in language. But 
my understanding is sure to be right, I am just sharing the 
right understanding to everyone. I need to teach like this by 
sharing the right understanding because most of the people 
in the society or meditators are using the wrong 
understanding. Because of using wrong understanding, 

92

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   92RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   92 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

there will be wrong speech and action. In this way, there 
are problems and inconveniences in their life. 

Now I am helping to correct mental mistakes of wrong 
understanding or wrong views. I rarely correct physical and 
verbal mistakes, I am more emphasized on correcting 
mental mistakes. 

As a meditator, we need to practice mindfulness and 
detachment by doing all kinds of good deeds and keeping 
precepts. Besides, we need to do good deeds for others, for 
all, and for doing only with detaching from the idea of self 
or someone or something, or created time, place. 

It is easy to do good deeds, keep precepts, and practice 
meditation as much as we can, but most of the people are 
difficult to understand non-self or selfless or not someone, 
not something, not particular time and place, this is mental 
exercise. We must use the mind to accept non-self as much 
as we accept self or someone or something. 

If you are asking how to meditate, you are asking the 
question with the limit of oneself, one method. In fact, 
meditators should use every method we can use or 
understand. 

The teaching of Buddha is for all living beings, not 
only for monks, nuns, and Buddhists. Dhamma or his 
teaching is also everything, not something. Getting 
enlightenment as Buddha is also everyone, not only 
someone. Buddha is a real teacher, real father, real mother, 
real friend, real leader, real businessman, Buddha is also a 
real hero. We need to detach from self or oneself from the 

93

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   93RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   93 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

mind to understand Buddha Dhamma and Sangha freely, 
limitlessly. 

I have been making many decisions concerned with 
me and the people in Thabarwa center and with the people 
in the society who are concerned with me and Thabarwa 
center. I can make many decisions at the right time because 
of teaching meditation, conducting meditation retreats, and 
establishing new meditation center limitlessness. In this 
way, the greatest merits caused by meditation retreats like 
this help me to make many right decisions. 

When it is the right time, you can also use the power 
of doing good deeds to make decisions for yourself and the 
other. We just need to do good deeds seriously, 
continuously, steadily. In this way, the power of doing good 
deeds will fulfill our need for sure. Buddha Dhamma and 
Sangha are still remaining in this modern society, that is 
why we get the chance to use it for multi-purpose. 

I have been learning and teaching to use Buddha 
Dhamma and Sangha in the best way from 1999 till now. I 
mainly use practical ways of learning, that is why I am more 
skillful to teach practically than answering the questions. I 
am teaching meditation together with doing all kinds of 
good deeds. I am also doing all kinds of good deeds 
together with teaching meditation, answering questions and 
sharing experiences. But for me, I emphasize on doing good 
deeds more than teaching meditation or answering the 
question. 

94

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   94RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   94 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

BÀI PHÁP SỐ 6 (16/05/2025) 
Hôm nay ngày 16 tháng 5 năm 2023, chúng ta sẽ cùng 

nhau hành thiền trong thời khóa sáng nay. 
Dù đang ngồi thiền hay trong các sinh hoạt thường 

ngày, chúng ta nên chánh niệm trên đối tượng rõ ràng nhất. 
Nếu âm thanh tụng kinh là điều rõ nhất, thì hãy chánh niệm 
trên chính âm thanh đó. Khi chánh niệm, ta nên sử dụng 
thời gian thật sự, tức là hiện tại vô thường. Hãy cố gắng 
chánh niệm vào từng khoảnh khắc hiện tại, chánh niệm trên 
âm thanh tụng kinh ấy. 

Đối với người chưa hành thiền, họ sẽ nhận thức âm 
thanh như một điều gì đó. Nếu họ thích, họ sẽ nghĩ âm thanh 
ấy là “hay”; nếu họ không thích, họ sẽ nghĩ nó “khó chịu”. 
Mục đích của chánh niệm trên âm thanh không phải để đánh 
giá tốt xấu, mà để nhận ra tính vô thường, rỗng không, 
không có gì cả — của âm thanh, của sự hay biết âm thanh, 
và của bản chất vô thường nơi khoảnh khắc hiện tại. 

Chúng ta thường quen nghĩ mọi thứ là “có thật”. Là 
một thiền sinh, ta nên học cách hiểu rằng “không có gì” – 
“vô ngã” – “vô thường” mới là thật hơn cả. Để nghe một 
âm thanh, cần có sự tiếp xúc giữa âm thanh và tai. Sau đó, 
sẽ có nhĩ thức sinh khởi, theo đó là sự nghe sinh khởi, rồi 
đến sự hay biết. Cả âm thanh, tai, nhĩ thức, và sự hay biết 
— tất cả đều là tiến trình vô ngã – vô thường. 

Chúng chỉ là những tiến trình sinh lên – diệt đi, không 
có ai đang nói, không có ai đang nghe. Cũng không có “cái 
gì” đang nói hay nghe. Tất cả chỉ là nhân quả, là hành động 
và phản ứng tương ứng, là bản chất vô ngã – vô thường mà 
thôi. 

95

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   95RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   95 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Chánh niệm trên tiếng tụng kinh hay lời nói đều phải 
dựa trên chánh kiến đó. Sự thật là như nhau đối với mọi âm 
thanh, mọi vật, mọi mùi, mọi vị, mọi xúc chạm, mọi đối 
tượng nhận biết — tất cả đều là vô ngã, vô thường. Càng 
hành thiền với chánh niệm và xả ly theo cách này, tâm ta sẽ 
càng trở nên vô ngã hơn. 

Tôi là người dạy thiền, không phải là giáo viên ngôn 
ngữ. Tôi cố gắng dùng từ ngữ chính xác trong lời dạy, 
nhưng vì hạn chế ngôn ngữ, đôi khi có thể chưa chuẩn. Tuy 
nhiên, sự hiểu biết của tôi là đúng, và tôi chỉ chia sẻ chánh 
kiến đó đến mọi người. 

Tôi cần dạy như vậy — chia sẻ sự hiểu đúng — bởi vì 
phần lớn người đời hay thiền sinh đang sử dụng cách hiểu 
sai. Mà khi hiểu sai, lời nói và hành động cũng sẽ sai theo, 
từ đó cuộc sống sẽ có nhiều vấn đề và rối ren. 

Giờ đây, tôi đang giúp sửa chữa những sai lầm trong 
tâm, trong cái nhìn sai, quan kiến sai. Tôi hiếm khi chỉnh 
sửa lời nói hay hành động bên ngoài, mà tập trung vào việc 
sửa cái sai bên trong tâm trí. 

Là thiền sinh, chúng ta cần hành thiền với chánh niệm 
và xả ly, đồng thời làm các việc thiện và giữ giới. Bên cạnh 
đó, chúng ta cũng nên làm việc thiện vì người khác, vì tất 
cả hay chỉ làm mà thôi, và hãy làm với tâm xả ly khỏi “tôi”, 
“ai đó”, “việc gì đó”, hay không gian, thời gian ngụy tạo. 

Làm việc thiện, giữ giới, hành thiền — điều đó dễ. 
Nhưng hiểu được vô ngã, “không ai cả”, “không điều gì 
cả”, “không có thời gian, không có nơi nào cụ thể” — thì 
lại khó hơn nhiều. Đây là bài tập cho tâm. Chúng ta cần rèn 

96

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   96RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   96 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

luyện để tâm có thể chấp nhận “vô ngã” giống như cách ta 
vẫn quen chấp nhận “cái tôi” hay “ai đó”. 

Nếu bạn hỏi: “Làm sao để hành thiền?” — thì chính 
câu hỏi ấy đã bị giới hạn bởi cái “tôi” và một phương pháp 
cụ thể. Trong khi thật ra, thiền sinh nên sử dụng mọi 
phương pháp mà mình có thể hiểu và thực hành được. 

Giáo pháp của Đức Phật là dành cho tất cả chúng sinh, 
không chỉ cho người xuất gia hay Phật tử. Dhamma — giáo 
pháp ấy — là tất cả, không phải chỉ là “một điều gì đó”. 
Chứng ngộ như Đức Phật cũng là dành cho tất cả, không 
chỉ cho một ai. Phật là người thầy chân thật, là người cha, 
người mẹ, người bạn, người lãnh đạo, người doanh nhân, 
và cũng là người anh hùng thật sự. Muốn hiểu được Phật – 
Pháp – Tăng một cách tự do và không giới hạn, ta cần xả ly 
khỏi cái tôi, khỏi cái gọi là “ta” trong tâm. 

Tôi đã từng đưa ra nhiều quyết định liên quan đến bản 
thân mình, đến trung tâm Thabarwa, và đến những người 
trong xã hội. Tôi có thể đưa ra quyết định đúng lúc là nhờ 
vào việc dạy thiền, tổ chức các khóa thiền, và xây dựng các 
trung tâm thiền một cách không giới hạn. Chính những 
công đức to lớn từ các khóa thiền như thế này giúp tôi đưa 
ra được những quyết định đúng đắn vào đúng thời điểm. 
Bạn cũng có thể dùng sức mạnh của việc làm việc thiện để 
quyết định cho mình và giúp người khác. 

Chúng ta chỉ cần làm việc thiện một cách nghiêm túc, 
liên tục, ổn định. Theo cách đó, năng lượng của thiện pháp 
sẽ đáp ứng được những điều ta cần, chắc chắn là như vậy. 
Phật – Pháp – Tăng vẫn đang hiện hữu trong xã hội hiện đại 

97

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   97RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   97 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

ngày nay, và đó là lý do vì sao ta có cơ hội ứng dụng Pháp 
trong rất nhiều lĩnh vực. 

Tôi đã học và dạy cách ứng dụng Phật – Pháp – Tăng 
một cách đúng đắn nhất từ năm 1999 cho đến nay. Tôi chủ 
yếu sử dụng cách học từ việc thực hành, vì vậy tôi giỏi dạy 
làm thực tế hơn là trả lời lý thuyết. 

Tôi giảng dạy thiền đi cùng với việc làm mọi việc 
thiện pháp, và tôi cũng làm mọi thiện pháp cùng với việc 
dạy thiền, trả lời câu hỏi và chia sẻ kinh nghiệm. Nhưng đối 
với tôi, tôi đặt chú trọng vào việc làm làm thiện pháp nhiều 
hơn là việc dạy thiền hay trả lời câu hỏi. 

 
DHAMMA TALK 7 (16/05/2025) 

We all will meditate together. As a meditator, we are 
not someone, not something, just selfless impermanent 
nature. No one is practicing meditation. Nothing is 
practicing meditation. Only selfless impermanent nature is 
practicing mindfulness by using every present moment. 

We need to use this right understanding in practicing 
meditation and also doing all kinds of good deeds. All the 
bad actions and evil minds, negative minds need to stop or 
detach. If we cannot stop, we should detach. 

The power of this theory and practice is limitless. We 
can do all kinds of good deeds, we can answer most of the 
questions, we can share our experience by using this 
limitless power of right understanding and practice. If we 
can understand and do good deeds like this, we can repeat 
the right understanding and practice one after another. 

98

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   98RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   98 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

This right understanding and practice is helpful to 
detach from wrong understanding and action. The more we 
understand and practice, the more we can detach from our 
former wrong understanding and practice. 

If there is no wrong understanding and action or 
practice, only right understanding and action or practice 
will still remain. That is the end of doing good deeds for 
oneself. 

Buddha Dhamma and Sangha is not only for 
enlightenment or wisdom but also for all kinds of good 
consequences. With this right understanding, we should 
practice meditation together with all kinds of doing good 
deeds. In this way, we can get not only enlightenment, but 
also all kinds of good consequences as much as we can 
practice. 

Relying on Buddha or Dhamma or Sangha is sure. 
Relying on other living beings and non-living beings is not 
sure. That’s why we should try to detach from relying on 
ourselves or other living beings and non-living beings. 

If we are relying on ourselves or our belongings, we 
need to worry about losing our life, our belongings. If we 
are relying on Buddha or Dhamma or real Sangha, we don’t 
need to worry about them. In this way, our mind will be free 
from worry, fear, greed and delusion. 

Buddha Dhamma and Sangha are the real medicine for 
all mental diseases. That's why we should always keep 
Buddha Dhamma and Sangha in mind. In this way, our 
body and mind can be healthy and wealthy. 

99

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   99RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   99 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

The power of Buddha Dhamma and Sangha are 
limitless, that’s why it is really difficult to explain about 
Buddha Dhamma and Sangha. The power of living beings 
including ourselves is limited, that’s why it is easy to speak 
about ourselves and other living beings. 

Now we all are teaching, learning and practicing, 
doing good deeds together including practicing 
mindfulness and detachment beyond the limit of the normal 
meditators.  Because of attachment to limits or discipline, 
we may find it difficult to do, to understand, and do good 
deeds freely or limitlessly. 

We just need to continue the practice with this right 
understanding. In this way, we will be able to detach from 
oneself or someone or something or limited time and place. 
This is doing good deeds with detachment from limit. 

We need to be mindful of ourselves or our body and 
mind. Besides, we need to detach from ourselves or our 
body and mind. We need to be mindful of cause and effect 
or action and the same reaction of selfless impermanent 
nature. Besides, we need to detach from the attachment to 
this mindfulness. 

We should be mindful for detachment. We should 
detach for mindfulness. 

The original truth of non self o selflessness or 
impermanent nature or cause and effect or action and the 
same reaction of selflessness impermanent nature are 
simple and really powerful. Created truth of living beings 
and non-living beings are not simple, not much powerful. 

100

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   100RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   100 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

That's why we also try to know and see from this side of 
non self or selfless impermanent nature. 

Because of using the electric, fan and air-con with 
attachment, we are rejecting the natural wind, we may not 
know how to use the natural wind. In this way, we may 
destroy nature unintentionally. That was the cause of being 
destroyed by nature in return. 

Nature is more powerful than the creation of human 
beings. With this right understanding, we should be 
friendly with nature. We should be together with the natural 
wind, natural life of sun, moon and star. In this way, we can 
use the limitless power of nature. We will not be enemies 
of nature. 

This is not rejecting the creation of the human being, 
just detaching from the mind. We can use it, but we should 
not attach it. 

This is the same for practicing meditation. We should 
not reject this method and that method in practicing 
meditation. But we should not attach to these created 
methods. We can use every method with a detaching mind. 

Besides, we should try to be mindful of the original 
truth, which is selfless impermanent nature. We also try to 
be mindful of cause and effect or action and the same 
reaction of selfless impermanent nature. This is the original 
object to be mindful of. 

We must use both created objects and natural objects 
to be mindful with a detaching mind. 

101

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   101RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   101 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

BÀI PHÁP SỐ 7 (16/05/2025) 
Chúng ta sẽ cùng nhau hành thiền. Là một hành giả, 

chúng ta không còn là một người nào đó, cũng không phải 
một cái gì đó — chỉ đơn thuần là bản chất vô ngã và vô 
thường. Không có ai đang hành thiền. Không có cái gì đang 
hành thiền. Chỉ có bản chất vô ngã và vô thường đang thực 
hành chánh niệm trong từng khoảnh khắc hiện tại. 

Chúng ta cần vận dụng chánh kiến này không chỉ 
trong khi hành thiền, mà còn trong mọi việc làm thiện pháp. 
Tất cả những hành động xấu, những tâm xấu ác, những tâm 
tiêu cực — đều cần được dừng lại hoặc được xả ly. Nếu 
không thể dừng được, thì chúng ta nên buông bỏ. 

Sức mạnh của pháp hành này và lý thuyết này là vô 
hạn. Nhờ đó, ta có thể làm mọi thiện pháp, có thể trả lời 
phần lớn các câu hỏi, và có thể chia sẻ kinh nghiệm của 
mình bằng chính sức mạnh vô hạn của chánh kiến và thực 
hành đúng đắn. Nếu ta có thể hiểu và làm việc thiện theo 
cách này, ta sẽ có thể lặp lại sự thực hành đúng đắn ấy hết 
lần này đến lần khác. 

Chánh kiến và sự thực hành đúng này giúp ta xả ly 
khỏi tà kiến và hành động sai lầm. Càng hiểu và thực hành 
đúng, ta càng dễ buông bỏ những hiểu lầm và lối thực hành 
cũ sai lệch. 

Khi trong tâm không còn tà kiến, không còn hành 
động và thực hành sai, thì chỉ còn lại chánh kiến và sự thực 
hành đúng đắn. Và đó cũng chính là sự chấm dứt của việc 
làm thiện chỉ vì cái “tôi”. 

102

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   102RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   102 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Phật, Pháp và Tăng không chỉ là con đường dẫn đến 
giác ngộ và trí tuệ, mà còn là nền tảng cho mọi thiện quả 
trong cuộc sống. Với chánh kiến này, chúng ta nên thực 
hành thiền cùng với tất cả các thiện pháp trong đời sống. 
Như vậy, ta không chỉ tiến gần đến giác ngộ, mà còn gặt 
hái được vô số thiện quả, tương ứng với mức độ hành trì 
của mình. 

Nương tựa vào Phật, Pháp và Tăng là con đường chắc 
chắn. Nương tựa vào con người hay vật chất là điều không 
chắc chắn. Do đó, chúng ta nên tập xả ly khỏi sự nương tựa 
vào bản thân, người khác hay các pháp hữu vi. 

Nếu còn nương tựa vào chính mình hay những thứ 
thuộc về mình, thì tâm sẽ luôn lo sợ mất mát, hoang mang 
vì sinh tử vô thường. Nhưng nếu nương tựa vào Phật, Pháp 
và Tăng chân chánh, ta không còn gì phải lo sợ. Nhờ đó, 
tâm được giải thoát khỏi lo lắng, sợ hãi, tham lam và si mê. 

Phật, Pháp và Tăng chính là liều thuốc chân thật chữa 
trị mọi bệnh tật trong tâm. Vì vậy, ta nên luôn ghi nhớ Phật, 
Pháp, Tăng trong tâm. Nhờ vậy, thân và tâm sẽ được bình 
an, khỏe mạnh và sung túc về mặt tâm linh. 

Sức mạnh của Phật, Pháp và Tăng là vô biên, nên rất 
khó để có thể diễn giải, trình bày trọn vẹn bằng lời nói. 
Ngược lại, sức mạnh của chúng sinh, kể cả bản thân ta, là 
hữu hạn, nên mới dễ nói về con người và những điều giới 
hạn. 

Giờ đây, tất cả chúng ta đang cùng nhau dạy, học và 
hành trì, làm các việc thiện, bao gồm cả chánh niệm và xả 
ly — vượt qua giới hạn thông thường của một hành giả. Vì 
còn dính mắc vào giới hạn và khuôn khổ, nên ta dễ thấy khó 

103

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   103RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   103 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

khăn khi muốn hiểu, hành, và làm việc thiện một cách tự 
do và vô hạn. 

Chúng ta chỉ cần tiếp tục hành trì với chánh kiến này. 
Từ đó, ta sẽ dần dần xả ly khỏi cái “tôi”, cái “người”, cái 
“vật”, và cả giới hạn của thời gian và không gian. Đây chính 
là làm thiện pháp với tâm không còn dính mắc vào giới hạn. 

Chúng ta cần tỉnh thức với thân và tâm của chính 
mình. Đồng thời, ta cũng cần xả ly khỏi sự đồng nhất và 
bám víu vào thân tâm ấy. Chúng ta cần chánh niệm về nhân 
quả — về hành động và phản ứng tương ứng của bản chất 
vô ngã và vô thường. Nhưng cũng cần xả ly khỏi sự bám 
chấp vào chính sự chánh niệm đó. 

Chúng ta nên thực hành chánh niệm để xả ly. Và cũng 
nên xả ly để có được chánh niệm. 

Chân lý nguyên thủy về vô ngã, về bản chất vô 
thường, hay về nhân và quả — tức là hành động và phản 
ứng tương ứng của bản chất vô ngã vô thường — vốn rất 
đơn giản nhưng vô cùng mạnh mẽ. Trong khi đó, những gì 
do con người và thế giới hữu vi tạo ra thì phức tạp và ít sức 
mạnh hơn. Vì vậy, chúng ta cần học cách thấy và biết từ 
góc nhìn của vô ngã và vô thường. 

Vì chúng ta dùng điện, quạt máy hay điều hòa với tâm 
tham ái, nên ta dần từ chối gió trời, thậm chí không còn biết 
cách sống hòa hợp với gió trời nữa. Từ đó, ta vô tình làm 
tổn hại thiên nhiên. Và chính sự phá hoại đó trở thành 
nguyên nhân để thiên nhiên đáp trả lại bằng tai họa. 

Tự nhiên có sức mạnh lớn hơn tất cả những gì do con 
người tạo ra. Với chánh kiến ấy, ta nên sống thân thiện với 

104

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   104RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   104 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

thiên nhiên — sống cùng với gió trời, ánh sáng mặt trời, 
mặt trăng và các vì sao. Nhờ vậy, ta có thể sử dụng được 
nguồn năng lượng vô tận của tự nhiên, và không còn là kẻ 
thù của thiên nhiên nữa. 

Điều này không có nghĩa là phải từ bỏ hay bài xích 
những gì do con người sáng tạo. Chúng ta vẫn có thể sử 
dụng chúng, nhưng nên sử dụng với tâm không dính mắc. 

Việc thực hành thiền cũng như vậy. Chúng ta không 
cần phủ nhận bất kỳ phương pháp thiền nào. Nhưng cũng 
không nên dính mắc vào các phương pháp được tạo lập ấy. 
Ta có thể dùng bất kỳ phương pháp nào, miễn là tâm luôn 
giữ được sự xả ly. 

Quan trọng hơn, ta nên cố gắng chánh niệm về chân 
lý nguyên thủy — đó là bản chất vô ngã và vô thường. Hãy 
quan sát kỹ nhân và quả, hành động và phản ứng xảy ra theo 
nguyên lý vô ngã và vô thường ấy. Đó chính là đối tượng 
chánh niệm nguyên thủy. 

Chúng ta cần sử dụng cả đối tượng do con người tạo 
ra và đối tượng tự nhiên để hành thiền — với một tâm xả 
ly. 

 
DHAMMA TALK 8 (20/05/2025) 

Today is 20th May 2025. We all will meditate together 
this morning. 

Close the eyes gently, not forcefully. Relax the whole 
body and mind. We need to be gentle in whatever we do. 
Gentle action is detachment from ungentle action. We need 
to release the whole body and mind in every present 

105

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   105RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   105 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

moment. Relaxing practice is detachment from the grasping 
habit of the self. 

Whatever we do or not, we should relax the whole 
body and mind. We need to relax as much as we can grasp. 

In this practice, we need to be mindful of gentle or 
ungentle actions and release our grasping habits. 
Everything and everyone are objects to be mindful of. 
Mindfulness of only one person or one thing is not enough. 

Most of the meditators are mindful only of themselves 
and only one object. That’s why I need to teach like this. 
Every present action of mindfulness should be free from 
self, someone, or something. 

Mindfulness with attachment to the self is not enough. 
Mindfulness of the same object we want to be mindful of is 
not enough. Mindfulness of the same object we used to be 
mindful of is also not enough 

We should be mindful of every action of our physical, 
verbal, and mental, whether it is gentle or not. We need to 
change every ungentle action of our body and mind to be as 
gentle as possible. 

We also need to be mindful of the grasping and 
releasing habits of the mind. Every grasping action should 
be mindful to know and then should try to release or let go. 

The more we practice like this, the more we will 
develop a gentle, relaxing and peaceful mind and life. The 
more we practice like this, the more we detach from the 
attachment to the self in the mind. 

106

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   106RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   106 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

"Someone," or "I," "something," or "mine," "created 
time and place", these are concerned with the idea of self. 
Attachment to self is the cause of the appearance of all 
living beings and infinite universes or non-living beings. 

Detachment from self is the cause of the 
disappearance of all infinite living beings and infinite 
universe or non-living beings from the mind. Now we are 
solving the problem of attachment to the idea of the self in 
our created mind. 

Both ungentle and gentle actions should be doing 
only, using only, experiencing only, knowing only with a 
detaching mind. Both grasping and releasing actions are 
also to be doing only, using only, experiencing only, 
knowing only with a detaching mind. 

I am also trying to teach from a state of detachment 
from self, who I am, where I am, how long I have been 
teaching, and what I am teaching. You should also try to 
listen with detachment, try to be listening only with 
detachment from self which is who you are, where you are 
now, how long you are practicing meditation and what you 
are listening now also 

We should all try to be teaching and listening or 
learning or practicing only by detaching from the idea of 
self, someone, something, or limited time and place. 

If I am not teaching or training people like this, I will 
not be able to teach or train in this way for sure. If you are 
not listening, learning, or practicing like this, you will not 
be able to do so. 

107

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   107RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   107 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

This is impossible practice if we are not practicing. 
This is detachment from the practice we are capable of 
doing. This kind of teaching, learning, training, and 
practice is very useful to increase our intelligence and 
ability. 

By understanding and practicing like this 
continuously and seriously, we are sure to deepen our 
understanding and capability. This is truly practical. If we 
do not understand and practice like this, we may not be able 
to understand and practice like this. Only through practice 
can we understand and practice more and more. 

This is selfless understanding and practice. If we dare 
not detach from self or oneself or one thing or one time and 
one place, we cannot practice, we cannot understand and 
practice like this. 

We are what we do. If we are mindful, we are 
mindfulness. Mindful action is selfless, mindful action is 
our real life. If we are not mindful, we are ignorance or 
wrong understanding and present wrong understanding 
becomes our real life. 

If we detach, we are alive with detachment. Present 
action of detachment becomes our true life. If we do not 
detach, we are attachment and we live with an attaching 
mind. Present attachment becomes our real life. 

The more we are understanding and practicing like 
this, the easier whatever we know and do in our daily life 
will become. This is not changing the society, this is only 
changing our wisdom and ability. 

108

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   108RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   108 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

If more people in society understand and practice 
selflessly, or beyond limits, society and the world will have 
fewer problems, difficulties and more peace. 

Difficulties and not understanding are not to be 
rejected, but to be detached from and used both for doing 
good deeds and daily activities of laypeople. 

When I started practising meditation in 1999, there 
were many good deeds I could not understand or practice. I 
tried to continue doing good deeds by using my lack of 
understanding and inability to practice. In this way, I began 
to understand and do more good deeds. 

If I had stopped doing good deeds because of not 
understanding or wrong understanding and inability to 
practice, I would have made a rejecting mistake and fallen 
into many troubles for sure, whether as a layperson or a 
businessman. 

Infinite living beings and universes or non living 
beings are created by ignorance and attachment. That’s why 
no one or nothing is easy to understand or use. This makes 
both the life of a meditator and the life of ordinary people 
difficult to understand and manage. 

With this right understanding, we should use our 
ignorance, misunderstanding or not understanding, and the 
problems and difficulties of our life to continue doing good 
deeds one after another. In this way, we are sure to gain 
wisdom, enlightenment, and freedom from samsara or the 
endless life cycle. 

109

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   109RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   109 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

BÀI PHÁP SỐ 8 (20/05/2025) 
Hôm nay là ngày 20 tháng 05 năm 2025, chúng ta hãy 

cùng nhau hành thiền. 
Nhẹ nhàng nhắm mắt lại, thư giãn và thả lỏng cả thân 

và tâm của mình. Hãy nhẹ nhàng và thư giãn trong tất cả 
mọi hành động. Như thế, chúng ta đang xả ly khỏi sự cứng 
rắn, ép buộc. 

Hãy thư giãn và thả lỏng cả thân và tâm của mình 
trong từng khoảnh khắc hiện tại. Thư giãn như vậy là đi 
ngược lại thói quen dính mắc, nắm giữ vào chính bản thân 
chúng ta. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, hãy làm với sự thư giãn 
trên thân và tâm. Chúng ta cần có khả năng thư giãn, thả 
lỏng tương ứng với khả năng nắm giữ của mình. 

Trong pháp hành này, chúng ta cần có khả năng chánh 
niệm trên cả hai trạng thái: thư giãn hay không thư giãn, 
nắm giữ hay không nắm giữ. Cho dù ở bất cứ trạng thái tâm 
nào, chúng ta cũng cần phải giữ chánh niệm. 

Tất cả mọi thứ, tất cả mọi đối tượng, tất cả mọi người 
đều là đối tượng để chúng ta chánh niệm. 

Chánh niệm trên một ai đó hay một cái gì đó thì không 
đủ. Đa phần các thiền sinh chỉ có thói quen chánh niệm trên 
chính bản thân họ hoặc chỉ chánh niệm trên một đối tượng. 
Do vậy mà tôi đã phải hướng dẫn và giảng dạy như thế này. 

Mọi hành động chánh niệm ở hiện tại cần không bị 
vướng mắc vào ý niệm về ngã, về cái gì đó hoặc ai đó. 

110

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   110RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   110 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Chánh niệm đi cùng với sự dính mắc về cái tôi hay về 
ai đó thì không đủ. Chỉ chánh niệm trên một đối tượng mà 
chúng ta mong muốn cũng là không đủ. Chánh niệm trên 
cùng một đối tượng mà chúng ta đã quen thuộc là không 
đủ. 

Chúng ta cần phải có chánh niệm trên từng khoảnh 
khắc hành động của thân, khẩu và tâm, cho dù chúng có thư 
giãn hay không. Chúng ta cần chuyển đổi những hành động 
thô tháo trên thân và tâm sang những hành động nhẹ nhàng, 
thư giãn, vi tế. 

Chúng ta cũng cần có chánh niệm trên cả hai trạng 
thái: trạng thái nắm giữ và trạng thái thư giãn buông bỏ của 
tâm. Tất cả những trạng thái, những hành động nắm giữ đều 
cần phải được hay biết, được ghi nhận chánh niệm và sau 
đó là thư giãn, buông bỏ. 

Càng thực hành như vậy thì tâm của chúng ta sẽ ngày 
càng trở nên nhẹ nhàng, thư giãn và cuộc sống của chúng 
ta cũng trở nên nhẹ nhàng, yên bình hơn. Càng thực hành 
như vậy thì chúng ta càng có khả năng xả ly khỏi sự dính 
mắc vào ý niệm về cái tôi ở trong tâm. 

“Ai đó”, “tôi”, “cái gì đó”, “cái của tôi”, hay cả thời 
gian và không gian do tâm tạo dựng, tất cả đều liên quan 
đến ý niệm về cái ngã hay cái tôi. Sự dính mắc vào ý niệm 
về cái ngã chính là khởi nguồn của tất cả chúng sinh hữu 
tình, tất cả những vật vô tri và toàn thể vũ trụ vô hạn này. 

Xả ly khỏi ý niệm về ngã chính là nguyên nhân dẫn 
đến sự chấm dứt của chúng sinh hữu tình, của các vật vô tri 
và của cả vũ trụ vô hạn ở trong tâm. Và bằng cách thực 
hành này, chúng ta sẽ giải quyết được vấn đề của sự dính 

111

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   111RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   111 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

mắc trong tâm vào ý niệm về ngã, dính mắc vào cái tôi chế 
định, vào tâm tạo tác. 

Tất cả các hành động, dù là thô tháo hay nhẹ nhàng, 
thì cũng chỉ để làm, sử dụng, trải nghiệm và biết với tâm xả 
ly. Tất cả các hành động nắm giữ hay buông bỏ cũng chỉ để 
làm mà thôi, chỉ để kinh nghiệm mà thôi, chỉ để sử dụng 
mà thôi và chỉ để biết mà thôi , với tâm xả ly. 

Giờ đây, trong lúc giảng dạy như thế này, tôi cũng 
đang cố gắng chỉ giảng dạy mà thôi, với sự xả ly vào những 
ý niệm xung quanh cái tôi, chẳng hạn như: “Tôi là ai”, “Tôi 
đang giảng dạy ở đâu”, “Tôi đã giảng được bao nhiêu lâu 
rồi”, hay “Tôi đang giảng cái gì”. 

Về phía các bạn, các bạn cũng nên cố gắng để xả ly 
khỏi những ý niệm xung quanh cái tôi như: “Các bạn là ai”, 
“Các bạn đang học ở đâu”, “Các bạn đã hành thiền được 
bao nhiêu lâu rồi”, và “Các bạn đang lắng nghe gì”. Hãy 
nghe với sự xả ly. Hãy chỉ nghe mà thôi, không dính mắc 
vào ý niệm về tôi ở đó. 

Chúng ta cùng nhau cố gắng thực hành việc xả ly. 
Chúng ta chỉ giảng dạy, lắng nghe, học hỏi hay thực hành 
thiền với sự xả ly khỏi ý niệm về tôi, ý niệm về cái ngã, về 
ai đó, cái gì đó, xả ly khỏi những thời gian và nơi chốn chế 
định. 

Nếu tôi không giảng dạy hay hướng dẫn theo cách 
này, thì chắc chắn tôi không thể tiếp tục giảng dạy hay 
hướng dẫn theo cách này được. Tương tự như vậy, nếu các 
bạn không thực hành khả năng lắng nghe, học hỏi và thực 
hành thiền như thế này thì các bạn sẽ không thể phát triển 
được những khả năng đó. 

112

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   112RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   112 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Nếu chúng ta không thực hành thì sẽ không có kết quả. 
Và chúng ta cũng cần phải xả ly khỏi cả việc “chúng ta có 
thể làm được đến đâu”. Cách giảng dạy và học hỏi, cách 
hướng dẫn và thực hành này thực sự rất hữu ích trong việc 
phát triển trí tuệ và khả năng của chúng ta. Bằng cách hiểu 
như vậy và thực hành như vậy một cách liên tục và nghiêm 
túc, chắc chắn chúng ta có thể phát triển được sự hiểu biết 
của mình và hành động một cách đúng đắn hơn. 

Pháp hành này rất thực tế. Nếu như chúng ta không 
hiểu và hành thì sẽ không thể có khả năng hiểu và hành như 
vậy. Nhưng nếu chúng ta hiểu và thực hành một cách 
nghiêm túc, thì chắc chắn chúng ta sẽ có khả năng hiểu sâu 
hơn và thực hành đúng đắn hơn. 

Sự hiểu biết và sự thực hành này là vô ngã. Nếu như 
chúng ta không dám xả ly khỏi chính bản thân mình, khỏi 
ai đó, cái gì đó hay những ý niệm về thời gian, nơi chốn chế 
định thì chắc chắn chúng ta không thể hiểu và thực hành 
như vậy. 

Chúng ta là chính những gì chúng ta làm. Những gì 
chúng ta làm tạo nên chúng ta. Do vậy, nếu như chúng ta 
chánh niệm thì chúng ta chính là sự chánh niệm. Hành động 
chánh niệm vô ngã lúc đó trở thành đời sống thực của chúng 
ta. Nếu như chúng ta không chánh niệm thì chúng ta sẽ 
chính là vô minh hay tà kiến, và vô minh hay tà kiến trong 
hiện tại lúc đó sẽ trở thành đời sống thực của chúng ta. 

Nếu như chúng ta thực hành xả ly thì chúng ta sống 
trong sự xả ly, và những hành động hiện tại của xả ly sẽ 
chính là đời sống thực của chúng ta. Nếu như chúng ta 
không xả ly thì chắc chắn chúng ta sẽ dính mắc, và chúng 

113

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   113RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   113 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

ta sẽ sống với tâm dính mắc. Hành động hiện tại của tâm 
dính mắc sẽ chính là đời sống thực của chúng ta. 

Chúng ta càng học, càng hiểu và thực hành như vậy 
thì bất kỳ việc gì chúng ta làm trong cuộc sống hàng ngày 
cũng sẽ trở nên dễ dàng và thoải mái hơn. Mặc dù sự thực 
hành này có thể không làm thay đổi xã hội, nhưng sẽ thay 
đổi được trí tuệ và khả năng của chính chúng ta. 

Nếu như ngày càng có nhiều người trong xã hội hiểu 
và thực hành vô ngã, vượt lên trên mọi giới hạn giống như 
thế này thì chắc chắn rằng xã hội, cũng như toàn thế giới, 
sẽ trở nên ít vấn đề hơn, giảm thiểu những khó khăn, xung 
đột và ngày càng trở nên hòa bình, thịnh vượng hơn. 

Khó khăn và thiếu hiểu biết không phải để chối bỏ, mà 
để xả ly và sử dụng. Chúng ta có thể sử dụng khó khăn và 
thiếu hiểu biết ngay cả trong việc làm thiện pháp lẫn trong 
đời sống hàng ngày. 

Khi tôi bắt đầu việc thực hành thiền vào năm 1999, có 
rất nhiều thiện pháp tôi không thể hiểu được, cũng như 
không thể làm được. Tuy nhiên, tôi vẫn cố gắng tiếp tục 
làm thiện pháp với sự không hiểu biết, cũng như sự không 
có khả năng thực hành của mình. Dần dần, theo cách này, 
tôi có thể hiểu được nhiều hơn và làm thiện pháp được 
nhiều hơn. 

Nếu như vào thời điểm đó tôi quyết định ngừng lại 
việc làm thiện pháp chỉ bởi vì tôi không hiểu và cũng không 
thể làm được, thì tôi đã không có khả năng để làm. Và như 
thế thì chắc chắn tôi đã phạm phải sai lầm là chối bỏ việc 
thực hành. Với tư cách là một người cư sĩ tại gia hay là một 

114

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   114RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   114 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

thương gia lúc đó, tôi sẽ gặp rất nhiều vấn đề và khó khăn 
trong đời sống của mình. 

Vũ trụ vô tận này, các chúng sinh hữu tình hay các vật 
vô tri, tất cả đều khởi nguồn từ vô minh và dính mắc. Đó là 
lý do mà không dễ để có thể hiểu được và sử dụng được. 
Không chỉ đời sống của một thiền sinh, mà ngay cả đời sống 
của một người cư sĩ bình thường trong xã hội cũng không 
dễ để có thể hiểu và sử dụng được. 

Với hiểu biết đúng đắn này, chúng ta hãy cố gắng sử 
dụng vô minh, sự không hiểu biết hay sự hiểu biết sai lầm 
của mình, sử dụng tất cả những vấn đề, những khó khăn 
trong cuộc sống để tiếp tục duy trì việc làm thiện pháp, làm 
hết việc thiện pháp này đến việc thiện pháp khác với những 
hiểu biết còn hạn chế như vậy. Và với cách này thì chắc 
chắn chúng ta sẽ đạt được trí tuệ. Đến một ngày nào đó, 
chắc chắn chúng ta sẽ đạt được giác ngộ và tự do khỏi vòng 
luân hồi vô tận. 

 
DHAMMA TALK 9 (22/05/2025) 

Today is 22nd of May 2025, we are going to meditate 
together in this morning session. We are able to be mindful 
of breathing or one of the objects of our body and mind. 

Now, in this morning section, we should stop self-
action or doing. We should allow our body and mind doing 
by itself. Instead of using our life or body and mind with 
the idea of someone or I, something or mine, we should try 
to detach from the idea of self or oneself by accepting the 

115

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   115RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   115 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

truth of selflessness or not someone, no I not something, 
not mine. 

Accept and use the truth of selflessness in order to let 
go of the idea of self in the mind in whatever we do, in 
whatever action, including practicing meditation. Both self 
and selflessness or cause and effect of selflessness 
impermanent nature are to be used only with detaching 
mind. Attaching or rejecting using is wrong and endless. 
Using only with detaching mind is right. 

Ignorance and attachment are the traditional directors 
who are controlling the living beings and human beings. 
Now we need to understand and use the new director with 
mindfulness and detachment. 

Both ignorance and attachment and mindfulness and 
detachment are not to reject and attach but to using only 
with a detaching mind. If we are using ignorance and 
attachment, the mind is not free from limited time, place, 
person and condition.  If we are knowing and using 
mindfulness and detachment, limited time, place and 
person and condition may not be important in the mind. 

Close the eye gently, not forcefully. Try to be gentle 
whatever we do. Relax in order to detach from grasping or 
attaching to the habit of our body and mind. 

In my teaching and guiding meditation, I emphasize 
to continue the present action of one mindfulness after 
another. There is no fake object to be mindful of. 
Everything is the object to be mindful of. Natural action and 
happening of our body and mind also is the object to be 
mindful of. Our body and mind are always changing by 

116

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   116RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   116 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

itself or naturally. We need to be mindful of the natural 
changes or the impermanent nature of our body and mind. 

This is teaching freely, or selflessly or teaching only. 
You should try to be listening or practicing freely and 
selflessly, to be doing only. In this practice, who is teaching 
or learning is not important. The subject of teaching is also 
not very important. Understanding and not understanding 
are not very important. What time and what place we are 
using is not very important. To be doing only or doing 
freely or selflessly with a detaching mind is really 
important. 

Selflessness impermanent nature is the real meditation 
teachers and meditators. Selflessness impermanent nature 
is the real time and place of practicing meditation. 
Selflessness impermanent nature is the main object of 
mindfulness and detachment. 

This understanding and practice is detachment from 
limited understanding and practice. The more we are 
practicing like this, the more we can detach from limited or 
one-sided understanding and practice. 

Attachment on self or oneself, or someone, some time, 
some place, some thing or one time, one place,… are the 
cause of suffering, misunderstanding, problems and 
difficulties. Therefore, detachment from self or oneself is 
reducing the suffering, misunderstanding, problems and 
difficulties of the mind and life for sure. This is the surest 
indirect method of solving physical and mental problems of 
the living beings. 

117

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   117RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   117 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

BÀI PHÁP SỐ 9 (22/05/2025) 
Hôm nay là ngày 22 tháng 5 năm 2025, chúng ta sẽ 

cùng nhau hành thiền trong buổi sáng này. Mỗi người đều 
có thể chánh niệm với hơi thở, hoặc với bất kỳ đối tượng 
nào thuộc thân và tâm. Trong thời khóa sáng nay, chúng ta 
nên dừng lại việc hành động theo thói quen "tôi đang làm". 
Hãy để thân và tâm tự hoạt động một cách tự nhiên, không 
bị điều khiển bởi ý niệm "tôi" hay "của tôi". 

Thay vì sử dụng thân tâm với ý niệm về bản ngã — về 
một người nào đó, một cái gì đó — ta nên thực tập xả ly 
khỏi ý niệm “tôi” và “của tôi”, bằng cách chấp nhận sự thật 
về vô ngã. Hãy tiếp nhận và ứng dụng chân lý vô ngã trong 
mọi hành động, kể cả trong việc hành thiền. Khi ấy, chúng 
ta không còn sử dụng thân tâm với tâm dính mắc hay chối 
bỏ, mà chỉ đơn thuần là hành trì với tâm xả ly. 

Cả hai — bản ngã và vô ngã, hay nhân duyên và vô 
thường — đều chỉ nên được dùng như những phương tiện, 
với tâm không dính mắc. Việc chấp thủ hay phủ nhận đều 
là sai lầm và đưa đến vòng luẩn quẩn, tiếp diễn không 
ngừng. Chỉ có sử dụng với tâm xả ly mới là con đường đúng 
đắn. 

Vô minh và tham ái chính là những “đạo diễn” cũ kỹ 
vẫn đang chi phối đời sống của tất cả chúng sinh. Giờ đây, 
chúng ta cần thay thế bằng vị đạo diễn mới — đó là chánh 
niệm và xả ly. Dù là đang bị điều khiển bởi vô minh và 
tham ái, hay đang thực tập chánh niệm và xả ly, thì cả hai 
đều không nên bị dính mắc. Chúng ta chỉ nên sử dụng, rồi 
buông bỏ. 

118

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   118RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   118 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Nếu còn vận hành dưới sự dẫn dắt của vô minh và 
tham ái, thì tâm vẫn sẽ bị giới hạn bởi thời gian, không gian, 
con người, hoàn cảnh. Ngược lại, nếu vận hành với chánh 
niệm và xả ly, thì các giới hạn đó sẽ dần trở nên không quan 
trọng. Hãy nhắm mắt lại một cách nhẹ nhàng, không cưỡng 
ép. Hãy thực hành mọi việc bằng sự nhẹ nhàng, để thân và 
tâm được buông khỏi thói quen nắm giữ. 

Trong sự hướng dẫn hành thiền này, tôi nhấn mạnh 
vào việc tiếp nối từng khoảnh khắc chánh niệm — hết cái 
này đến cái kia. Không có đối tượng nào là giả để ta ghi 
nhận cả. Mọi thứ đều là đối tượng của chánh niệm, bao gồm 
cả hành động và hiện tượng tự nhiên của thân và tâm. Thân 
và tâm luôn luôn thay đổi một cách tự nhiên. Vì thế, chúng 
ta cần chánh niệm với sự thay đổi đó — tức là với bản chất 
vô thường. 

Việc giảng dạy này là hành động tự nhiên, không 
mang tính cá nhân — là “chỉ làm thôi”. Bạn cũng nên lắng 
nghe và thực hành như thế — tự nhiên, vô ngã, và chỉ làm 
thôi. Trong pháp hành này, người đang giảng hay người 
đang học không phải là điều quan trọng. Nội dung giảng 
dạy cũng không quá quan trọng. Hiểu hay không hiểu cũng 
không phải điều cốt lõi. Thời gian và địa điểm càng không 
phải điều quyết định. Điều quan trọng nhất là hành động 
với tâm xả ly — tự nhiên, tự do, vô ngã. 

Chính bản chất vô ngã và vô thường là bậc thầy thật 
sự của người hành thiền. Cũng chính bản chất đó là thời 
gian và không gian thật sự cho việc hành thiền. Vô ngã và 
vô thường là đối tượng chính yếu của chánh niệm và xả ly. 
Khi hiểu và thực hành như vậy, ta đang rời xa khỏi cái thấy 

119

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   119RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   119 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

hạn hẹp và thiên lệch. Càng thực hành như vậy, ta càng xả 
ly khỏi sự giới hạn của hiểu biết hay phương pháp cố định. 

Sự dính mắc vào "tôi", vào một ai đó, một nơi chốn, 
một thời điểm, một phương pháp nào đó — chính là nguyên 
nhân của khổ đau, hiểu lầm và khó khăn. Do đó, việc xả ly 
khỏi cái “tôi” và các yếu tố dính mắc liên quan là con đường 
chắc chắn giúp giảm bớt khổ đau, phiền não và vấn đề trong 
thân tâm. Đây chính là phương pháp gián tiếp nhưng vững 
chắc nhất để giải quyết mọi vấn đề của thân và tâm trong 
đời sống này. 
 

DHAMMA TALK 10 (22/05/2025) 
In sitting meditation like this, we need to stop every 

action of our body and every intentional or deliberate action 
of our body and mind as much as possible. This is 
detachment from our physical, verbal and mental action. 
Our body and mind need to be silent and stillness as much 
as possible. This is the way to learn about noble silence and 
stillness of our body and mind. 

Before I started practicing meditation, silence or 
quietness, stillness and darkness were really fearful for me. 
The more I practice sitting meditation silently with 
stillness, the more I am friendly with the power of silence, 
stillness and coolness of the darkness. 

If we cannot accept stillness, silence and emptiness, 
darkness, we cannot make use of these powers. The more 
we are able to be mindful of stillness, silence, emptiness 
and coldness or darkness, we will be able to use this power 
of nature. 

120

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   120RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   120 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

If we are not practicing meditation seriously and 
continuously, there will be attachment of self or someone 
or something or one time or one place in our mind. The 
more we can accept the truth of non-self or selflessness of 
impermanent nature, the more we can detach from 
attachment to self or one person, one time, one place, one 
thing. 

Only when our physical and verbal actions become 
still and silent, the mind will also be silent, stillness and 
emptiness and selflessness. 

The more the mind becomes gentle, still and silent, 
our physical and verbal action will also be gentle, still and 
silent. The power of silence, stillness, emptiness, gentleness 
and selflessness of the mind is much stronger than our 
physical and verbal actions. 

Teaching will stop right now. You can share your 
experience or ask questions. 

BÀI PHÁP SỐ 10 (22/05/2025) 
Khi thực hành thiền tọa như thế này, chúng ta cần 

dừng lại mọi hành động của thân, và cả những chủ ý hay 
suy nghĩ có chủ đích trong thân và tâm, càng nhiều càng 
tốt. Đây chính là sự xả ly khỏi hành động của thân, khẩu và 
ý. Thân và tâm cần được lắng lại trong tĩnh lặng và yên 
lặng, hết mức có thể. Đây chính là con đường để học và 
cảm nhận sự yên lặng và tịch tĩnh cao thượng của thân và 
tâm. 

Trước khi bắt đầu thực hành thiền, tôi từng rất sợ sự 
im lặng, sự yên tĩnh và bóng tối. Nhưng càng thực hành 

121

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   121RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   121 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thiền tọa trong lặng lẽ và tĩnh lặng, tôi lại càng trở nên thân 
thiện và gần gũi với năng lực của sự im lặng, tịch tĩnh và 
cái mát mẻ của bóng tối. 

Nếu chúng ta không thể chấp nhận được sự lặng yên, 
tịch tĩnh, trống rỗng hay bóng tối, thì chúng ta cũng không 
thể sử dụng được năng lực đó trong pháp hành. Ngược lại, 
nếu chúng ta có thể chánh niệm trên sự tịch tĩnh, lặng yên, 
trống rỗng và mát lạnh, thì chúng ta sẽ có thể vận dụng được 
sức mạnh tự nhiên từ chính những yếu tố đó. 

Nếu chúng ta không hành thiền một cách nghiêm túc 
và liên tục, tâm sẽ dễ dính mắc vào bản ngã — vào một cái 
tôi, một ai đó, một nơi chốn hay một thời điểm nào đó. Chỉ 
khi nào chúng ta chấp nhận được sự thật về vô ngã trong 
bản chất vô thường, thì khi ấy, ta mới có thể xả ly khỏi sự 
dính mắc vào "tôi", vào người, vào thời gian hay không 
gian. 

Chỉ khi thân và khẩu được dừng lại, trở nên định tĩnh 
và yên lặng, thì tâm mới thật sự có cơ hội trở nên yên lặng, 
tịch tĩnh, trống rỗng và không còn cái tôi. Và khi tâm trở 
nên nhẹ nhàng, tĩnh lặng và sâu sắc, thì hành động của thân 
và khẩu cũng sẽ trở nên nhẹ nhàng, tĩnh lặng và tự nhiên 
theo. 

Sức mạnh của sự im lặng, tịch tĩnh, trống rỗng, dịu 
dàng và vô ngã trong tâm còn mạnh mẽ hơn nhiều so với 
bất kỳ hành động nào của thân hay lời nói. 

Pháp thoại tạm dừng tại đây. Nếu quý vị có điều muốn 
chia sẻ hoặc có câu hỏi, xin cứ tự nhiên. 
 

122

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   122RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   122 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

DHAMMA TALK 11 (23/05/2025) 
Today is 23rd May, 2025, the closing ceremony for 10 

days meditation retreat here in Phap Van Pagoda, Ha Noi. 
Meditation retreat here in Vietnam are changing to be 

more and more complete. This is a modern meditation 
retreat. We are teaching both of online and offline. We are 
using many Myanmar and many Vietnamese social media 
to spread to the world. We are also making the Dharma 
books within this meditation retreat. 

We all can be together here in this retreat. We can 
make the final decision for another retreat, to establish 
more meditation centers around the world. We can solve 
many difficult problems concerning with wife and husband, 
the parent and children, teacher and student. 

Besides, we can find the solution for business, 
healthcare, and many things. We can solve mental 
problems also. To be doing all kinds of good deeds 
successfully within a few days like this, is really difficult. 

The good point of this retreat is a strong belief in 
Buddha, Dharma and Sangha, besides working very hard 
for different individual good deeds. 

We are also open to each other. We are working 
together not only for ourselves but also for everyone. That's 
why we dare to share our mistakes and good points with the 
public. In this way, we can find better teamwork than one 
retreat after another. 

This kind of retreat in Vietnam began all in one. We 
are free to do everything within this retreat. We can solve 

123

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   123RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   123 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

many difficult problems within this retreat. The place, the 
pagoda, the time are limited, but the limitless teamwork of 
doing good deeds here is really surprising and amazing and 
unbelievable. I hope this will be the beginning of more and 
more successful teamwork in the future. 

Thank you for everything. 
BÀI PHÁP SỐ 11 (23/05/2025) 

Những khóa thiền như thế này tại Việt Nam đang dần 
trở nên hoàn thiện hơn nữa. Đây chính là khóa thiền thời 
hiện đại, giờ đây chúng tôi đang giảng dạy cả online lẫn 
offline. Chúng tôi đang sử dụng rất nhiều nền tảng mạng xã 
hội ở trên Việt Nam lẫn Myanmar, để có thể chia sẻ giáo lý 
của mình cho toàn bộ thế giới. Chúng tôi cũng đang sản 
xuất ra rất nhiều quyển sách về chánh pháp ở trong khóa 
thiền lần này. Giờ đây chúng ta đang cùng nhau có mặt tại 
khóa thiền lần này, và chúng ta đã đang dần có thể đưa ra 
những quyết định lớn khác cho những khóa thiền khác, để 
từ đó chúng ta có thể tổ chức được nhiều khóa thiền hơn, 
mở ra được nhiều trung tâm thiền hơn ở khắp thế giới. 

Chúng tôi đã có thể giải quyết được rất nhiều vấn đề 
khó khăn giữa vợ và chồng, giữa cha mẹ và con cái, giữa 
giáo viên và học sinh, và ngoài ra chúng tôi đã có thể tìm 
ra những giải pháp phù hợp cho những doanh nghiệp, cho 
chăm sóc y tế và cho nhiều khía cạnh khác nữa. Chúng tôi 
cũng đã có thể giải quyết được rất nhiều vấn đề tâm lý trong 
khóa thiền lần này. Để có thể thành tựu trong việc làm thiện 
pháp như thế này chỉ trong một vài ngày thôi là điều cực kỳ 
khó khăn. 

124

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   124RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   124 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Điểm mạnh của khóa thiền lần này chính là ai cũng 
đều có niềm tin mạnh mẽ vào Phật Pháp Tăng. Ngoài ra, 
từng cá nhân một trong khóa thiền này cũng đều đã phụng 
sự rất là hết mình, phụng sự vô giới hạn cho môi trường 
Tam bảo. Con người tại nơi đây cũng rất là cởi mở, mở lòng 
với nhau và chúng ta đang làm thiện pháp với nhau không 
chỉ cho riêng bản thân mình, mà còn làm thiện pháp cho tất 
cả những người xung quanh. 

Chúng ta đã can đảm chia sẻ ra những lỗi lầm của bản 
thân mình cũng như can đảm chia sẻ những mặt tích cực 
của bản thân cho đại chúng. Chính vì thế, chúng ta chắc 
chắn sẽ tìm ra được những giải pháp tốt hơn để làm việc đội 
nhóm trong những khóa thiền sắp tới. Khóa thiền như thế 
này tại việt nam thì có rất nhiều hữu dụng, chúng ta có thể 
tự do để làm bất kỳ cứ điều gì chúng ta muốn, chúng ta có 
thể tự do để làm tất cả mọi thứ trong khóa thiền lần này và 
chúng ta đã có thể giải quyết được rất nhiều vấn đề khó 
khăn trong khóa thiền lần này. 

Nơi chốn, chùa chiền hay thời gian thì có giới hạn. 
Tuy nhiên, việc làm việc đội nhóm, việc phụng sự thiện 
pháp tại nơi đây thì là vô hạn, rất bất ngờ và có những điểm 
tốt gần như là không thể tin nổi. Tôi mong rằng đây là sự 
khởi đầu mới cho những đội nhóm ngày càng phát triển và 
thành công hơn nữa trong tương lai. 

Cảm ơn mọi người vì tất cả mọi thứ. 
  

125

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   125RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   125 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

126 
 

 
 

  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   126RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   126 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

SECTION 2 – QUESTION & ANSWER 
PHẦN II – HỎI VÀ ĐÁP 

WHAT IS MINDFULLNESS AND DETACHMENT? 
CHÁNH NIỆM VÀ XẢ LY LÀ GÌ? 

 
Question 1: Dear Sayadaw, may I ask how we can 

know if we are practicing correctly according to your 
teachings on right understanding, mindfulness, and 
detachment? 

Answer: 
Now you are attaching with your practice, whether it 

is practice in the right way or not, that attachment is the 
cause of not understanding. You need to detach from that 
attachment. If you cannot detach, you are not following the 
Middle Way for sure. 

You may be able to detach from the former method 
and former teaching, but you are still attached to my present 
teaching or present method of using only with a detaching 
mind. 

You need to practice more seriously, you need to do 
more and more good deeds, and you need to understand 
your mistakes or bad actions, or negative mind. You can 
practice in meditation retreats, but you need to practice in 
more and more meditation retreats and your daily life more 
and more, besides, you need to detach from yourself, and 
your life as a layperson. You need to detach from 
everything, and everyone concerned with you. 

127

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   127RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   127 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Practicing meditation should be together with 
detaching practices. Some of the meditators who are 
following me only can listen to my former teaching and 
cannot listen to my current teaching, because of attachment 
to my old teaching. They attach to my former teaching and 
practice. 

In this way, they should stop listening only to my old 
teaching, they need to listen to the updated and new 
teaching. They need to be in harmony with my latest 
teaching and present teaching and present doing good 
deeds. Because they are practicing in the present, not in the 
past. 

That is why they should not reject the present 
changing time, place, teaching, conditions, and person also. 
If you can listen to my latest teaching, and new teaching, 
you can practice new methods. 

You need to detach from yourself. If you cannot 
detach from your mind easily, you must detach physically, 
you need to stay more and more in meditation retreats like 
this. You need to be together with the meditators more and 
more, in order to detach from society. You should try to be 
a nun in order to detach from your life as a layperson. 
Meditation centers, full-time meditators, long-term monks 
and nuns are really helpful to detach from the society and 
from the life of the people in the society. 

We are not working for money and everything, we are 
working only for the truth of doing only with a detaching 
mind. In this way, we are helping the meditator to detach 

128

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   128RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   128 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

from money and everything. You can also do like us to 
improve your detachment power. 

Once you practice meditation, you should emphasize 
to continue the practice one after another, you should 
continue to do good deeds one after another. You should 
not accept the thinking whether you are right or wrong, 
practice right or not. Now you cannot detach from the 
thinking, that’s why the problem of not following the 
Middle Way still remains in your mind and practice. 

Stop thinking like this by doing more and more good 
deeds, if you can stop, you will have no doubt and you can 
continue the practice more and more without grasping your 
practice as right or wrong. 

In fact, the real Middle Way is doing only with a 
detaching mind whether we do include doing good deeds. 
If there is grasping as right or wrong, we are not following 
the Middle Way. We must be able to do all kinds of good 
deeds, whether it is difficult or easy, whether understanding 
or not. We must try to stop doing bad deeds, concerned with 
our physical, verbal, and mental actions. But we cannot 
grasp both the conditions of difficulty or ease. We just need 
to continue doing good deeds like this with a detaching 
mind, this is the Middle Way. 

I am teaching like this, I am not grasping my teaching 
as something right or wrong. In this way, I can continue to 
teach like this to everyone, every time and everywhere. 

 

129

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   129RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   129 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Câu hỏi 1: Kính bạch thiền sư, cho con hỏi làm thế 
nào để biết được là chúng con đang thực hành đúng theo 
lời dạy của Ngài về hiểu biết đúng, về chánh niệm và xả 
ly? 

Trả lời:  
Bây giờ bạn đang dính mắc vào chính sự hành thiền 

của mình — dù bạn hành đúng hay không, thì sự dính mắc 
ấy chính là nguyên nhân khiến bạn không hiểu. Bạn cần xả 
ly khỏi sự dính mắc ấy. Nếu bạn không xả ly được, thì chắc 
chắn bạn chưa thực hành theo con đường Trung đạo. 

Bạn có thể đã buông bỏ phương pháp cũ, lời dạy cũ 
— nhưng giờ bạn lại bám vào lời dạy hiện tại của tôi, hoặc 
phương pháp hiện tại là “chỉ làm mà không dính mắc”. 

Bạn cần thực hành nghiêm túc hơn, cần làm nhiều việc 
thiện hơn, và cần nhìn lại những lỗi lầm, hành động bất 
thiện, những tâm tiêu cực của mình. Bạn có thể đang thực 
hành trong một khóa thiền, nhưng cần tham gia nhiều khóa 
thiền hơn nữa, và đặc biệt là cần thực hành trong đời sống 
hàng ngày nhiều hơn nữa. 

Bên cạnh đó, bạn cần xả ly khỏi bản thân, khỏi cuộc 
sống của một người cư sĩ, xả ly khỏi mọi người và mọi việc 
có liên quan đến bạn. 

Việc hành thiền không thể tách rời khỏi sự thực hành 
xả ly. Có một số thiền sinh đi theo tôi, nhưng chỉ có thể 
nghe những lời dạy cũ của tôi, không thể tiếp nhận lời dạy 
hiện tại. Họ dính mắc vào lời dạy cũ và cách thực hành cũ. 

Những người như vậy nên dừng việc chỉ nghe lời dạy 
cũ, nên mở lòng đón nhận lời dạy mới, điều kiện mới, môi 

130

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   130RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   130 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

trường hiện tại và sự thay đổi hiện nay. Bởi vì họ đang sống 
và hành thiền trong hiện tại, chứ không phải trong quá khứ. 

Vì vậy, đừng bác bỏ sự thay đổi của thời gian, nơi 
chốn, phương pháp, điều kiện, hay con người. Nếu bạn có 
thể lắng nghe lời dạy mới nhất của tôi, thì bạn có thể thực 
hành theo phương pháp mới. Nhưng để làm được điều đó, 
bạn phải xả ly khỏi cái tôi. 

Nếu bạn chưa thể buông bỏ trong tâm, thì hãy buông 
bỏ trong hành động bên ngoài: hãy ở lại trong khóa thiền 
như thế này lâu hơn, hãy sống gần các thiền sinh nhiều hơn, 
để xả ly khỏi xã hội. Bạn nên xuất gia làm tu nữ để có thể 
xả ly nhiều hơn khỏi đời sống cư sĩ. 

Các trung tâm thiền, các thiền sinh toàn thời gian, các 
tu sĩ lâu năm chính là môi trường thuận lợi để xả ly khỏi xã 
hội, khỏi cuộc sống đời thường. Chúng tôi không làm việc 
vì tiền bạc hay vì bất cứ điều gì. Chúng tôi chỉ làm vì chân 
lý hay “chỉ làm mà không dính mắc”. Và bằng cách đó, 
chúng tôi có thể hỗ trợ các thiền sinh xả ly khỏi tiền bạc và 
mọi điều khác. Bạn cũng có thể sống như chúng tôi để tăng 
trưởng sức mạnh xả ly. 

Một khi bạn đã hành thiền, bạn nên chú trọng tiếp tục 
thực hành không gián đoạn, nên tiếp tục làm việc thiện 
không ngừng nghỉ. Bạn không nên cứ suy nghĩ đúng sai, 
hay việc mình hành đúng hay không. Chính vì bạn còn chưa 
buông khỏi suy nghĩ đó, nên vấn đề không đi đúng con 
đường Trung đạo vẫn còn tồn tại trong tâm và trong cách 
bạn thực hành. 

Hãy ngưng suy nghĩ như vậy bằng cách làm nhiều việc 
thiện hơn. Nếu bạn có thể ngưng, bạn sẽ không còn hoài 

131

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   131RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   131 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

nghi, và bạn sẽ có thể tiếp tục hành thiền không ngừng mà 
không cần bám chấp vào suy nghĩ đúng hay sai. 

Thật ra, Trung đạo chân thật chính là “chỉ làm với tâm 
xả ly”, bao gồm cả việc làm thiện pháp. Nếu còn dính mắc 
vào việc đúng hay sai, thì ta chưa đi đúng Trung đạo. 

Chúng ta phải có khả năng làm mọi việc thiện pháp — 
dù là dễ hay khó, dù hiểu hay không hiểu. Đồng thời, phải 
cố gắng ngưng làm các điều bất thiện, từ thân, khẩu, đến ý. 

Nhưng ta không nên bám vào việc dễ hay khó. Chỉ cần 
tiếp tục làm điều thiện như vậy, với tâm xả ly — đó chính 
là Trung đạo. 

Tôi đang dạy như vậy, và tôi không bám vào lời dạy 
của mình là đúng hay sai. Nhờ vậy, tôi có thể tiếp tục giảng 
dạy cho bất kỳ ai, vào bất kỳ thời điểm nào, ở bất kỳ nơi 
đâu. 

 
Question 2: Dear Sayadaw, should we let go of 

every kind of attachment, without exception? For 
example, when I reflect on the noble virtues and 
exemplary conduct of a meditation master, I often think 
about those wholesome qualities and aspire to develop 
them myself. Would that be considered an attachment? 
And if so, is it something that should also be let go of? 

Answer: 
If we are practicing meditation, we may experience 

with the meditation master. In this way, we may attach to 
the meditation master. We may want to be a meditation 
master. We need to attach like this in order to detach from 

132

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   132RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   132 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

the other. We need to attach to be a skillful meditation 
teacher in order to detach from our former attached person. 

Before I practiced meditation, I attached to be a good 
teacher, but not a meditation teacher. When I started 
practicing meditation, my attachment changed from school 
teacher to meditation teacher. 

Because of attachment to be a skilful meditation 
teacher, I have to work hard in practicing meditation. I have 
to learn from many meditation masters. If I don't have 
attachment to be a meditation teacher, I will not practice 
meditation seriously. I will not try to find a better 
meditation teacher. Attachment made me busy to know 
more and more about meditation teachers. 

I have the ability to learn school lessons. I got a BA 
degree from university. That's why learning the teachings 
of meditation teachers and Buddhist literature is not very 
difficult for me. I already have to read and learn about 
meditation. I just need to change my ability from school 
lessons to Buddhist meditation. 

Besides, I have the ability to work very hard in my 
business for seven years continuously. That's why 
practicing meditation seriously is not very difficult for me. 
I already have the ability to work very hard. I just need to 
change my ability from business to practice meditation. 
This is using attachment in the right way. 

But most of the meditators have attachments to get 
enlightenment or to be a skillful teacher, but they don't have 
enough ability to work very hard in doing good deeds and 
Buddhist meditation. In this way, they need to attach for 

133

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   133RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   133 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

many years. They cannot make use of their attachment to 
make their dream come true. I know very well about the 
weakness of meditators and people in society. That's why I 
have been teaching like this for over 23 years continuously. 

This is teaching the theory only. There are also some 
meditators who can listen as much as I teach, from the 
beginning till now. In this way, they have the ability to learn 
meditation theoretically for many years. 

After teaching for five years continuously, I came to 
understand that teaching only is not enough for most 
people. I need to open a full-time meditation center to fulfill 
the needs of practical meditation beyond the limit. Most of 
the meditation centers will open short time but not all time. 
That's why I opened a full-time meditation center. 

In this way, some of the meditators are staying and 
doing good deeds in Thabarwa center from the beginning 
till now. In this way, they have the ability to do good deeds 
for over 17 years continuously. 

I have the ability in teaching and learning theory only, 
and learning by practicing for many years continuously. 
Besides, I am able to teach my followers to have the ability 
in learning meditation or doing good deeds in both 
theoretically and practically. Because of learning, teaching, 
and practicing freely beyond limits, we are able to detach 
from many attachments. 

We can have a desire to be a full-time meditator or 
meditation teacher, but we must be able to detach from self. 
We must be able to use good desire while detaching from 
self, or someone, or something. I have an attachment to 

134

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   134RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   134 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

being a meditation teacher, but I can detach from that 
desire. In this way, I can use that good desire not only for 
me, but for everyone and can use that desire for all. I want 
everyone to be a good meditation teacher. This is using 
good desire freely — not only for someone, but for 
everyone, or for using only. 

With the knowing of selfless impermanent nature, I 
want to be a full-time meditator. Besides, I can detach from 
oneself. In this way, I'm helping everyone to be full-time 
meditators. This is the positive view. This is needed for 
everyone. 

You may not have belief in yourself to be a full-time 
meditator or meditation teacher. That’s why you need help. 
You need someone to believe in you. You need someone to 
have a positive view of you and can fulfill that need. 

I met with many people who are doing bad things. 
Most of them have good intentions. They want to stop. 
They don’t want to do what is bad. But they cannot stop by 
themselves. They need help, they need someone. They 
don’t believe in themselves. That’s why they need someone 
to believe in them. 

Because of experiences like this, I can fulfill their 
needs. But most of the people will not understand and do 
good deeds like this. That’s why I have to do it. If they can 
do by themselves, they don't need me. They will correct 
their mistakes by themselves. But most of the people are 
not like that — they need help. 

I understand very well about the need of the mind. I’m 
also fulfilling that need all the time with everyone. My 

135

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   135RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   135 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

belief in them is without limit of time. That’s why it is free 
— don’t need to be urgent. I can detach from the limited 
time. 

Because of being a real Buddha, Buddhas have to do 
good deeds beyond limits, beyond our understanding. In 
this way, I came to know how to use the limitlessness. In 
fact, there will be a limit, but we find it difficult to know 
that limit. 

For me, I believe in the people who are doing good 
deeds now. Everything has limits, therefore, they will stop 
doing bad things in the future for sure. Nothing is 
permanent. No one is permanent. That’s why they are sure 
to change their mind, their life, their intelligence, and 
ability will change for sure. 

My learning is directly from the people who are doing 
bad things. I have been learning beyond limit — not only 
from a few people. I have been learning till now. In this 
way, I believe in this learning — directly from the people 
who are doing bad things, who are having a negative mind. 
If I'm not learning like this, I will not understand like this. 
Before I practiced meditation, I believed I was a good 
person. But when I practiced meditation, I came to 
understand I’m not good at all. I could understand myself 
as a stupid one because of comparing with Buddha 
Dhamma and Sangha. 

Before I practiced meditation, I compared myself with 
the other laypeople. In this way, I thought I was good. But 
when I compared myself with Buddha Dhamma and 

136

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   136RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   136 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Sangha, I was nothing. That’s why I wanted to change my 
life, my mind — to be a full-time meditator. 

So, in my understanding, caused by practice, every 
attachment needs to detach. Especially, we need to detach 
from the idea of self. If we have the desire to be and like 
the enlightened one, that is attachment. Besides, if we don't 
want to be enlightened or don't like the enlightened one, 
that is also attachment. Desire to be and desire not to be are 
both concerned with attachment. So we need to detach from 
both — the desire to be and the desire not to be. 

We must try to be a real meditator, whether we want 
to be or not. We must try to be a good meditation teacher 
or a skillful teacher, whether we want to be or not — 
because this is the right thing to do. Doing good is beyond 
liking or disliking, understanding or not understanding, 
being or not being. These are all concerned with self. We 
need to detach from ourselves. We need to detach from all 
our wishes or desires. 

With this right understanding, I could successfully 
detach from my desire to help people. That’s why I can help 
people — because of detachment from that desire. 

Before I could not detach from that desire, I couldn’t 
help as much as I was satisfied. Because of detachment 
from that desire, now I can help more than I am satisfied. 

 
Câu hỏi 2: Có phải bất kỳ dính mắc nào cũng nên 

xả ly hay không? Ví dụ: Khi con nghĩ về đạo hạnh cao 
đẹp của thiền sư và hay nghĩ về những phẩm chất tốt 

137

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   137RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   137 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

đẹp đó, muốn được như vậy. Dó có phải dính mắc 
không, có cần xả ly hay không? 

Trả lời: 
Khi chúng ta thực hành thiền, ta có thể gặp gỡ và trải 

nghiệm với các thiền sư. Từ đó, ta có thể dính mắc vào thiền 
sư, muốn trở thành một thiền sư. Nhưng chính sự dính mắc 
này lại cần thiết, để ta buông bỏ khỏi người mà ta từng dính 
mắc trước đó. 

Tôi cũng từng như vậy. Trước khi hành thiền, tôi dính 
mắc vào ước muốn trở thành một giáo viên giỏi, nhưng 
không phải là thiền sư. Khi bắt đầu hành thiền, sự dính mắc 
ấy chuyển sang mong muốn trở thành một thiền sư giỏi. 
Chính vì có tâm mong muốn trở thành một thiền sư giỏi, tôi 
mới nỗ lực hành thiền một cách nghiêm túc. Tôi phải học 
từ nhiều thiền sư khác nhau. Nếu tôi không có sự dính mắc 
ấy, tôi sẽ không học thiền nghiêm túc như vậy, cũng không 
tìm kiếm những thiền sư giỏi hơn. Chính sự dính mắc đã 
thúc đẩy tôi. 

Tôi có khả năng học tập từ khi còn đi học. Tôi từng 
lấy bằng cử nhân. Vì vậy, học giáo lý Phật giáo và lời dạy 
của các thiền sư không quá khó với tôi. Tôi chỉ cần chuyển 
năng lực học từ sách vở sang thiền định. Tôi cũng từng làm 
việc rất chăm chỉ trong kinh doanh suốt bảy năm liên tục. 
Vì thế, việc hành thiền nghiêm túc không phải là điều quá 
khó. Tôi chỉ cần chuyển năng lực làm việc từ kinh doanh 
sang hành thiền. 

Đây là cách dùng sự dính mắc một cách đúng đắn. 

138

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   138RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   138 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Phần lớn thiền sinh có mong muốn được giác ngộ, hay 
trở thành một thiền sư giỏi, nhưng họ không có đủ khả năng 
và nỗ lực để làm thiện pháp hay hành thiền một cách 
nghiêm túc. Vì vậy, họ phải dính mắc rất lâu mà không đạt 
được điều mình mong muốn. Tôi hiểu rất rõ những điểm 
yếu như vậy — của cả thiền sinh lẫn người đời.  Đó là lý do 
vì sao tôi đã dạy như thế này suốt hơn 23 năm không ngừng 
nghỉ. 

Đây là phần giảng lý thuyết — chỉ giảng lý thuyết thôi. 
Có những thiền sinh có khả năng lắng nghe toàn bộ lời dạy 
từ trước đến nay của tôi, vì vậy họ có năng lực lắng nghe 
pháp suốt nhiều năm. Sau 5 năm liên tục giảng dạy, tôi nhận 
ra rằng chỉ dạy lý thuyết là không đủ. Tôi cần mở một trung 
tâm thiền toàn thời gian, để đáp ứng nhu cầu thực hành vượt 
ngoài giới hạn. Hầu hết các trung tâm thiền chỉ mở thời gian 
ngắn — vài ngày, vài tuần — chứ không mở toàn thời gian. 
Vì vậy, tôi đã mở Trung tâm thiền Thabarwa toàn thời gian. 
Và từ đó đến nay, có nhiều thiền sinh ở lại hành thiền và 
làm thiện tại đây liên tục suốt hơn 17 năm. 

Tôi có năng lực học lý thuyết, dạy lý thuyết, và thực 
hành lâu dài. Bên cạnh đó, tôi hướng dẫn đệ tử của mình 
cũng có khả năng học lý thuyết và thực hành một cách sâu 
sắc. Nhờ việc học, dạy và thực hành vượt ngoài mọi giới 
hạn, chúng tôi có thể xả ly khỏi nhiều sự dính mắc. 

Chúng ta có thể có mong muốn trở thành một thiền 
sinh toàn thời gian hay một thiền sư, nhưng ta phải biết xả 
ly khỏi bản ngã. Ta cần học cách dùng thiện ý một cách 
đúng đắn, nhưng không bám chặt vào “tôi”, “ai đó”, hay 
“điều gì đó”. 

139

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   139RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   139 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Tôi có mong muốn trở thành thiền sư, nhưng tôi có thể 
xả ly khỏi chính mong muốn ấy. Nhờ đó, tôi không chỉ dùng 
nó cho bản thân, mà còn dùng để giúp tất cả mọi người. Tôi 
mong ai cũng trở thành một thiền sư tốt. 

Đây là cách sử dụng thiện ý một cách tự do — không 
phải chỉ cho “một ai”, mà là cho tất cả, hoặc chỉ đơn thuần 
là chỉ sử dụng thôi mà không chấp thủ. Với cái thấy vô ngã 
– vô thường, tôi muốn trở thành thiền sinh toàn thời gian, 
nhưng tôi cũng có thể xả ly khỏi ý niệm “tôi”. Nhờ vậy, tôi 
giúp người khác trở thành thiền sinh toàn thời gian. Đó là 
cái nhìn tích cực, và ai cũng cần có cái nhìn đó. 

Bạn có thể chưa đủ niềm tin vào chính mình để trở 
thành thiền sinh toàn thời gian hoặc thiền sư. Vậy nên bạn 
cần được giúp đỡ. Bạn cần ai đó tin tưởng vào bạn, cần ai 
đó có cái nhìn tích cực về bạn, và giúp bạn thực hiện điều 
đó. 

Tôi đã gặp nhiều người mặc dù có làm việc xấu, nhưng 
họ cũng có những ý định tốt. Họ muốn dừng lại, họ không 
muốn tiếp tục làm điều sai, nhưng họ không thể dừng lại 
một mình. Họ không tin vào bản thân, và họ cần một ai đó 
tin vào họ. Nhờ kinh nghiệm đó, tôi có thể đáp ứng nhu cầu 
của họ. Nhưng phần lớn người đời không hiểu, nên không 
thể làm điều thiện như vậy. Vì thế, tôi phải làm thay họ. 
Nếu họ có thể tự làm, họ không cần đến tôi. Họ sẽ tự sửa 
lỗi. Nhưng đa số không như vậy — họ cần giúp đỡ. 

Tôi hiểu rất rõ nhu cầu của tâm. Và tôi liên tục đáp 
ứng điều đó, với tất cả mọi người. Niềm tin của tôi vào họ 
là không giới hạn bởi thời gian. Vì vậy, không cần vội vã. 
Tôi có thể xả ly khỏi thời gian giới hạn. 

140

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   140RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   140 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Đức Phật — để trở thành một vị Phật Chánh Đẳng 
Chánh Giác — đã làm nhiều thiện pháp vượt ngoài mọi giới 
hạn, vượt cả hiểu biết thông thường. Nhờ đó, tôi hiểu được 
cách dùng “sự vô hạn” một cách đúng đắn. Thật ra, mọi thứ 
đều có giới hạn, nhưng ta khó thấy được giới hạn ấy. 

Tôi tin vào những người đang làm điều thiện ngay lúc 
này. Mọi thứ đều vô thường, nên họ sẽ dừng làm điều xấu 
trong tương lai. Không gì là vĩnh viễn, không ai là vĩnh 
viễn. Vậy nên chắc chắn họ sẽ thay đổi, tâm họ sẽ đổi, đời 
sống họ sẽ đổi, trí tuệ và năng lực của họ cũng sẽ thay đổi. 
Tôi học trực tiếp từ những người đang làm việc xấu, từ 
những người có tâm tiêu cực. Và tôi vẫn đang học không 
ngừng nghỉ, không chỉ từ vài người. Nhờ đó, tôi tin tưởng 
sâu sắc vào quá trình học ấy. Nếu tôi không học như vậy, 
tôi sẽ không thể hiểu như bây giờ. 

Trước khi hành thiền, tôi nghĩ mình là người tốt — vì 
tôi so sánh bản thân với những người cư sĩ khác. Nhưng khi 
tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi nhận ra rằng tôi không tốt 
như mình nghĩ. Tôi thấy mình rất ngu si khi so với Phật – 
Pháp – Tăng. Tôi từng nghĩ mình tốt, nhưng đó là vì tôi so 
sánh với người đời. Còn khi so với Phật – Pháp – Tăng, tôi 
thấy mình chẳng là gì cả. Đó là lý do vì sao tôi muốn thay 
đổi cuộc đời, thay đổi tâm mình, để trở thành một thiền sinh 
toàn thời gian. 

Từ trải nghiệm đó, tôi hiểu rằng: Mọi sự dính mắc đều 
cần được xả ly, đặc biệt là xả ly khỏi ý niệm về bản ngã. 
Nếu bạn có ước muốn trở thành bậc giác ngộ — đó là dính 
mắc. Nếu bạn không muốn giác ngộ — cũng là dính mắc. 
Muốn có hay không có, muốn là hay không là, đều là dính 

141

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   141RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   141 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

mắc. Vì vậy, chúng ta cần xả ly khỏi cả hai chiều — Cả 
mong muốn có, lẫn mong muốn không có. 

Chúng ta nên cố gắng trở thành thiền sinh thật sự, dù 
có muốn hay không. Chúng ta nên cố gắng trở thành thiền 
sư giỏi, dù có thích hay không. Vì điều đúng đắn nên được 
làm, bất chấp ta thích hay không thích, hiểu hay không hiểu, 
là hay không là. 

Tất cả những điều đó đều liên quan đến cái tôi. Vì vậy, 
chúng ta cần xả ly khỏi bản ngã, và xả ly khỏi mọi ước 
muốn. Với chánh kiến này, tôi có thể xả ly khỏi cả mong 
muốn giúp người. Chính nhờ đó, tôi mới thật sự giúp được 
những người khác. Trước đây, khi tôi còn dính mắc vào 
mong muốn giúp người, tôi không giúp được như mong đợi. 
Nhưng khi tôi xả ly khỏi chính mong muốn đó, tôi lại có 
thể giúp được nhiều hơn cả sự mong đợi của mình. 

 
Question 3: Dear Sayadaw, your teachings 

continue to emphasize the concept of non-self in 
physical, verbal, and mental actions. However, when I 
observe our community, including me, in our decisions, 
even though we say all those kinds of decisions are based 
on non-self, I also see that underneed of those decisions, 
we also have a dedicated self. There's still the self deep 
down. So my question is, how could I realize that kind 
of the dedicated self in our present moment action. 

Answer: 
In the beginning, it will be the same for every 

practitioner that the idea of self is rooted deeply in the mind. 

142

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   142RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   142 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

The truth of non-self is just a visitor, just knowledge. By 
practicing meditation and doing all kinds of good deeds, by 
keeping precepts continuously and seriously, we must try 
to know the Truth of non-self from visitor to owner. 

Both self and non-self are to be using only with 
detachment mind, to be experiencing only with detaching 
mind. We need to detach because of attachment. If there is 
no attachment concerned with self, we don't need to detach 
anymore. As long as there is attachment, there will be self 
in the mind. If there is no attachment concerned with self 
or someone or something or particular time and place, the 
mind will be natural, the mind will be free from self, the 
mind will be self-free-mind. 

Now the mind we are using is strongly attached to self 
or someone or something. Now there is the sound of the 
music, behind the sound there is natural silence. Because of 
continuous using musical instruments, the sound of the 
music is appearing continuously. You can see the self 
behind the physical, verbal, and mental actions of human 
beings and living beings, that knowing is to use only, not to 
attach. 

Now, you are attaching to the self behind the present 
action. If you can detach, having self under the action will 
not be a problem. This will be the same for the music, we 
can hear the sound of the music. Besides, we must try to 
know the silence behind the music. Because of the sound of 
the music, the silence or quietness cannot be known but still 
exists. 

143

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   143RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   143 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

So if we don't want to hear the music, we should try to 
find the silence or quietness behind the sound of the music. 
Both the sound and silence are to be experienced only with 
a detaching mind. In fact, silence is long lasting. The sound 
of the music is just a temporary visitor, whether we like it 
or not it will stop, it will finish for sure. 

This is the same for everything and experience. We 
need to detach from every attachment concerned with self 
and selflessness. Like the movie actors, in the beginning, 
they may not be the one with the character, they are acting. 
If they are acting for a long time, they will not be a movie 
actor, they will be the one with the character they are acting. 

For the new meditators, we need to practice like the 
actors. In the beginning, the idea of self may still remain. If 
we are practicing seriously and continuously by doing all 
kinds of good deeds and by detaching from the idea of self, 
at the end, there will be no self or non self behind our 
physical, verbal and mental action. At that time,  doing will 
be doing only, speaking will be speaking only, listening 
will be listening only, knowing will be knowing only, non 
knowing will be non knowing only. All are just cause and 
effect, or action and the same reaction of selfless 
impermanent nature. 

At the end we all must try to represent the truth of 
selfless impermanent nature. That is the end, the 
completeness of the practice. 

 
Câu hỏi 3: Hôm nay con có một câu hỏi về vô ngã. 

Trong lời hướng dẫn của Ngài, Ngài  liên tục nhắc nhở 

144

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   144RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   144 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

hãy ý thức về tâm vô ngã trên mọi hành động về thân 
khẩu ý. Tuy nhiên, với quan sát của con thì hầu hết 
những người tu tập trong đó có cả con có rất nhiều 
quyết định được đưa ra mà mình cho rằng đó là của tâm 
vô ngã vị tha, nhưng khi quan sát lại cẩn thận thì luôn 
có cái ngã hoạt động âm thầm bên dưới chi phối rất tinh 
vi. Vì đây là cốt lõi của việc thực hành nên con rất muốn 
nghe Ngài phân tích thêm về góc nhìn này của con và 
giúp cho con phát triển thiện xảo trong việc phát hiện 
ra bản ngã ngủ ngầm này ạ. 

Trả lời: 
Ban đầu, mọi thiền sinh đều giống nhau, ý niệm về cái 

tôi ăn sâu vào tâm thức. Chân lý vô ngã chỉ là những vị 
khách. Bằng cách thực hành thiền, làm các loại thiện pháp, 
giữ giới liên tục và nghiêm túc, chúng ta phải trải nghiệm 
Sự Thật. Nhận biết Sự Thật về vô ngã từ vị trí chỉ là những 
vị khách, sang vị trí chủ nhân. Cả cái tôi và vô ngã chỉ được 
sử dụng với tâm xả ly, chỉ được trải nghiệm với tâm xả ly. 

Chúng ta cần xả ly bởi vì do có sự dính mắc. Nếu 
không có sự dính mắc liên quan đến cái ngã thì chúng ta 
không cần phải xả ly nữa. Ngay khi có sự dính mắc, thì cái 
tôi sẽ có trong tâm trí. Nếu không có sự dính mắc liên quan 
đến cái ngã, thì sẽ không có ai cả, không có điều gì cả, 
không có một thời gian hay địa điểm cụ thể. Tâm trí sẽ được 
tự nhiên, tâm trí sẽ được tự do khỏi bản ngã, tự do khỏi 
chính nó. 

Giờ đây chúng ta đang sử dụng sự dính mắc vào cái 
ngã một cách mạnh mẽ, dính mắc vào một ai đó hay cái gì 
đó. Giờ đây đang có âm thanh ở bên ngoài, âm thanh của 

145

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   145RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   145 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

nhạc cụ.  Đằng sau âm thanh đó, sẽ có cái sự tĩnh lặng tự 
nhiên. Vì nhạc cụ được sử dụng liên tục, âm thanh của âm 
nhạc xuất hiện liên tục. Bạn có thể thấy cái ngã ở đằng sau 
hành động của thân khẩu ý của con người và các chúng 
sinh, nhưng điều đó cũng chỉ để biết mà thôi, không phải 
để dính mắc. 

Giờ đây đạn bạn đang bị dính mắc vào cái ngã ở trong 
các hành động hiện tại. Nếu bạn có thể xả ly khỏi cái ngã, 
những hành động đó sẽ không phải là vấn đề. Điều này cũng 
tương tự với âm thanh, bạn có thể nghe âm thanh của tiếng 
nhạc. Ngoài ra, bạn nên cố gắng nhận biết được sự tĩnh lặng 
đằng sau âm thanh này. Bởi vì có âm thanh của tiếng nhạc 
nên sự tĩnh lặng không thể được nhận biết, nhưng nó vẫn 
luôn tồn tại. Vậy nên nếu chúng ta không muốn nghe âm 
nhạc, chúng ta nên cố gắng tìm kiếm sự tĩnh lặng phía sau 
âm thanh của âm nhạc. Cả âm thanh tiếng nhạc hay sự tĩnh 
lặng đều chỉ để trải nghiệm mà thôi với tâm xả ly. 

Thực tế, sự tĩnh lặng là lâu dài, còn âm thanh của âm 
nhạc chỉ là một vị khách tạm thời—dù chúng ta thích hay 
không, nó sẽ dừng lại, nó sẽ kết thúc chắc chắn. Điều này 
là giống với tất cả mọi thứ, với tất cả mọi người, chúng ta 
cần phải xả ly với từng dính mắc liên quan đến cái ngã và 
cả cái vô ngã. 

Giống như những diễn viên điện ảnh, ban đầu họ có 
thể chưa hoàn toàn hòa nhập với nhân vật mà họ đang diễn. 
Nhưng nếu họ diễn trong một thời gian dài, họ sẽ không 
còn chỉ là diễn viên nữa mà trở thành chính nhân vật đó. 

Đối với những thiền sinh mới, chúng ta cũng cần rèn 
luyện giống như diễn viên. Ban đầu, ý niệm về cái tôi vẫn 

146

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   146RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   146 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

có thể còn tồn tại. Nhưng nếu chúng ta thực hành một cách 
nghiêm túc và liên tục, làm tất cả những việc thiện và xả ly 
ý niệm về cái tôi, thì cuối cùng sẽ không còn cái tôi hay vô 
ngã phía sau hành động thân khẩu ý của chúng ta. 

Lúc đó, làm chỉ là làm mà thôi, nói chỉ là nói mà thôi, 
nghe chỉ là nghe mà thôi, biết chỉ là biết mà thôi, không biết 
chỉ là không biết mà thôi. Tất cả chỉ là nhân quả, là hành 
động và phản ứng tương ứng của bản chất vô ngã và vô 
thường. 

Đó chính là mục đích, là sự hoàn thiện của việc thực 
hành. 

 
Question 4: Dear Sayadaw, I would like to ask 

about the meditation technique I’m currently using. 
Previously, I practiced according to Goenka’s 

method — scanning the body from the top of the head 
to the toes. Recently, a teacher following Mahasi 
method also guided me to add a counting system to help 
keep focus: for example, point 1 is the top of the head, 
point 2 is the cheek, point 3 is the back of the head, and 
so on, up to point 65 at the toes — then I scan back in 
reverse. 

In each session of 1.5 hours, I complete about 10 
rounds of this, and I feel very concentrated and 
peaceful. My body stays still, and my mind is stable. 

My question is: Is it appropriate to combine body 
scanning with counting like this? Is this method in line 
with mindfulness and detachment? 

147

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   147RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   147 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

My second question is about self and non-self. I 
work in marketing and often introduce products or 
services to clients, sometimes on international 
platforms. 

I wonder — is this kind of work considered as 
being attached to self (or ego)? And if so, how should we 
practice in such a way that aligns with the teaching of 
non-self in Buddhism? I respectfully ask for your kind 
guidance. 

Answer: 
You are free, you can watch your body from top to 

toe, you can count the number of times but you must also 
be able to stop whatever you do, what you are doing. It’s 
suitable for beginners, the weakness is you are doing or 
practicing intentionally, not naturally. You will choose the 
object that you used to be mindful of, you are practicing 
with attachment to do like this. That attachment needs to be 
detached. 

If you cannot detach, your practice will not end. You 
need to practice like this for many years. Your mind will be 
peaceful when you are practicing like this, but if you stop, 
it will be normal again. You are free to do but you should 
understand to detach from doing. 

In order to detach from doing, we should stop both 
doing and not doing, or stopping doing or not doing only 
with detaching mind. The real meditation is the present 
action of mindfulness and detachment for everyone. So the 
object you choose to be mindful of or the method you are 
using and the place or meditation centre you are using and 

148

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   148RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   148 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

who is practicing, man or woman, young or old, all these 
are not important. The real meditation is the same for 
everyone, present action of mindfulness and detachment. If 
you cannot understand and practice like this, your practice 
is not complete. 

Now you are practicing with attachment on the created 
method, Goenka or Mahasi method. Now the object of your 
mindfulness is your body from top to toe, you need to 
practice like this. Beside you need to detach from that 
practice, from the object of mindfulness you are using, from 
the counting also. You are free to count, besides, you must 
detach from counting. 

Now you cannot detach from the method of Goenka 
or Mahasi,  from the object of the whole body from top to 
toe. Now you are paying attention to counting, that's why 
you are practicing mindfulness with attachment.Your 
understanding and practice are not complete yet, you are 
just the created meditator, not real meditator. But we all are 
the same created meditator in the beginning we must 
develop more and more. 

 
Câu hỏi 4: Kính bạch Thiền sư, con xin hỏi về 

phương pháp thực hành thiền. 
Trước đây con từng thực hành theo phương pháp 

thiền Goenka, tức là quan sát thân từ đỉnh đầu xuống 
gót chân (toàn thân). Gần đây, con thực hành thêm theo 
hướng dẫn của một vị thiền sư theo trường phái Mahasi, 
đó là kết hợp đếm số: ví dụ điểm 1 là đỉnh đầu, điểm 2 
là má dưới, điểm 3 là ót… cho đến điểm 65 là ngón chân, 

149

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   149RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   149 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

rồi quan sát ngược lại. Mỗi lần con thực hành khoảng 
10 vòng như vậy trong 1 tiếng rưỡi, và con cảm thấy tâm 
rất an tĩnh, thân không nhúc nhích, rất chuyên chú. 

Vậy con xin hỏi, việc quan sát toàn thân từ đỉnh 
đầu đến gót chân theo số đếm như vậy có phù hợp không 
ạ? Phương pháp đó có đúng với chánh niệm và xả ly 
không? Mong Thiền sư từ bi chỉ dạy. 

Câu hỏi tiếp theo của con liên quan đến “ngã” và 
“vô ngã”. Hiện tại con vẫn đang làm việc trong lĩnh vực 
kinh doanh – cụ thể là tiếp thị và giới thiệu sản phẩm 
cho khách hàng, thậm chí là trên các nền tảng quốc tế. 

Con băn khoăn rằng việc quảng bá sản phẩm, xây 
dựng hình ảnh doanh nghiệp, liệu có liên quan đến cái 
ngã hay không? Nếu có, thì chúng con nên thực hành ra 
sao để đúng với con đường vô ngã mà Đức Phật đã dạy? 

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật. Con kính 
tri ân và mong được Thiền sư từ bi chỉ dạy 

Trả lời: 
Bạn có thể tự do trong việc thực hành, bạn có thể quan 

sát cơ thể mình từ đầu đến chân. Bạn có thể đếm số lần, 
nhưng bạn cũng phải có khả năng dừng lại bất cứ điều gì 
bạn đang làm. Điều này phù hợp với người mới bắt đầu, 
nhưng điểm yếu là bạn đang thực hành một cách có chủ 
đích, không tự nhiên. Bạn sẽ chọn đối tượng để giữ chánh 
niệm, nhưng bạn đang thực hành với sự dính mắc vào việc 
làm điều đó. Sự dính mắc này cần được xả ly. 

Nếu bạn không thể xả ly, sự thực hành của bạn sẽ 
không thể đi đến hồi kết. Bạn có thể sẽ thực hành theo cách 

150

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   150RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   150 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

này trong nhiều năm. Khi thực hành như vậy, tâm bạn có 
thể sẽ bình an, nhưng nếu bạn dừng lại, mọi thứ sẽ trở lại 
bình thường. Bạn có thể tự do làm bất cứ điều gì, nhưng 
bạn cũng cần hiểu để xả ly việc làm ấy. 

Để xả ly khỏi việc làm, chúng ta cần dừng khỏi cả việc 
làm hay không làm, hoặc dừng lại việc làm hay không làm 
với tâm xả ly. Thực hành thiền thực sự chính là hành động 
chánh niệm và xả ly trong hiện tại, dành cho tất cả mọi 
người. Vì vậy, đối tượng bạn chọn để giữ chánh niệm, 
phương pháp bạn đang sử dụng, nơi bạn thực hành, trung 
tâm thiền bạn đang theo, người đang thực hành—dù là nam 
hay nữ, trẻ hay già—tất cả những điều đó đều không quan 
trọng. Thực hành thiền thực sự thì giống nhau cho tất cả 
mọi người, đó là hành động chánh niệm và buông bỏ trong 
hiện tại. Nếu bạn không thể hiểu và thực hành như vậy, sự 
thực hành của bạn chưa hoàn thiện. 

Hiện tại, bạn đang thực hành với sự dính mắc vào các 
phương pháp như phương pháp Goenka hoặc Mahasi. Đối 
tượng của chánh niệm của bạn là cơ thể từ đầu đến chân, 
bạn cần thực hành như vậy. Tuy nhiên, bên cạnh đó, bạn 
cũng cần xả ly khỏi việc thực hành ấy, xả ly khỏi đối tượng 
của chánh niệm mà bạn đang sử dụng, xả ly luôn cả việc 
đếm số. Bạn có thể tự do đếm, nhưng đồng thời cũng phải 
xả ly khỏi việc đếm đó. 

Hiện tại, bạn chưa thể xả ly khỏi phương pháp Goenka 
hoặc Mahasi, chưa thể xả ly đối tượng là toàn bộ cơ thể từ 
đầu đến chân. Giờ đây, bạn đang chú ý đến việc đếm số, đó 
là lý do vì sao bạn đang thực hành chánh niệm với sự dính 
mắc. Sự hiểu biết và thực hành của bạn chưa hoàn thiện—

151

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   151RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   151 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

bạn vẫn chỉ là một thiền sinh ngụy tạo, chưa phải là một 
thiền sinh chân thực. Nhưng tất cả chúng ta đều giống 
nhau—ban đầu đều là những thiền sinh ngụy tạo, và cần 
phải tiếp tục phát triển hơn nữa. 

 
Question 5: Dear Sayadaw, I want to develop the 

right effort and mindfulness. I often get distracted by 
thinking about the past and the future. It's easy to get 
angry when I hear sounds while sitting in meditation. 

Even though I joined your three-month meditation 
retreat two years ago, I still do not understand and 
cannot practice according to your teachings. The 
practice is about observing the mind. 

I listened to many audiobooks of Sayadaw U 
Tejaniya. Sayadaw U Tejaniya also suffered from some 
mental problems, such as depression, and he was able to 
overcome that. So he teaches about observing the mind. 

When I do sitting meditation, I observe the breath 
or the rising and falling of my belly. Anytime I get 
distracted, I come back to the breath or the object. Then 
I listen to Dhamma talks. I think it helps reduce my 
negative thinking. 

I also suffer from some mental issues, so I want to 
know how to develop mindfulness and right effort. 

Sayadaw: How long have you been working? What 
kind of job? 

Meditator: I'm working in the marketing field. I'm a 
staff member. I must work from 8 a.m. to 5 p.m., but I often 

152

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   152RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   152 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

spend two more hours until 7 p.m. to work more, because I 
don’t have consistent mindfulness. I have been working 
since 2016 and I have worked for this job for 8 years. I have 
some months off for medication courses. 

Sayadaw: So your job is going around or only one 
place? 

Meditator: Just in Hanoi. Only in the office. I work 
eight hours a day in the office and if I have more work, I 
bring my laptop to my home. And I often work more than 
10 hours a day. 

Sayadaw:  What do you mean you don't have 
concentration? 

Meditator: I am easily distracted and lack focus and 
concentration, because I want to do many tasks at the same 
time. But I fail to do that, and it affects my practice. So 
when I practice meditation, I cannot focus on my object. 

Sayadaw: What is your job in that company? 
Meditator: I write content words for advertising and 

SEO (Search Engine Optimization). The job is about using 
keywords to push content to the top of Google search 
results. 

For example, when you search for a keyword like 
"Thabarwa," you can find your site or product on the first 
line of the results — like that. It's all about online 
marketing. 

Sayadaw: How old are you now 
Meditator: I'm 33 years 

153

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   153RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   153 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Sayadaw: What is the cause of your mental problem? 
Meditator: 
I think it’s probably due to life pressure, family 

pressure, sadness, and the parents’ arguments, which affect 
a child’s psychology. Since childhood, I have felt sad 
because of those things, and they accumulated over time. 
When it finally happens, it just happens. 

When we have emotional disorders, we cannot control 
our actions well. Also, if someone has experienced 
depression, they know it’s very scary. It’s like a "Black 
Dog." You feel like you always want to die, and your mind 
keeps telling you, "Why don’t you just die?" It’s very 
negative, and there seems to be no way out, and no one can 
really help. 

For example, in Vietnam, there are only three 
treatment options. One is going to the hospital where 
doctors give medication. Taking the medication makes you 
forget all your worries and sadness, but it directly affects 
your nervous system. You forget everything you are doing, 
including your work, so you have to take a break for a 
while. 

Or, if you cannot control your emotions well, when 
you face relationships with others, people might 
misunderstand and think you are angry with them. But 
actually, you are not okay, so that’s why you behave like 
that. 

After four years of knowing about Buddhism, I have 
improved a lot. Knowing the teachings of the Buddha 

154

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   154RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   154 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

helped me balance my emotions better because I have 
always been searching for meditation. I started searching 
about five years ago, when I was 20 or 21 years old. At that 
time, I looked for energy meditation. 

Of course, that type of meditation has its benefits, but 
it also generates mental formations. People say that if you 
develop your chakras, you will cure all diseases and can 
even heal others. But that is not the right view. 

It was not until 2018, when I started going to Thailand, 
that I had the chance to visit some temples. Around 2021, I 
participated in my first offline Vipassana retreat. After that, 
I joined online courses. 

In my path of doing good deeds, I always try to 
meditate regularly because I look up to meditation masters 
like Sayadaw Uddaka and Sayadaw Tejaniya. They have 
overcome depression and psychological problems. Before 
ordaining, they also had rebellious phases. I feel connected 
to them, so I really enjoy listening to their Dhamma talks 
and try to meditate according to their guidance to observe 
my mind. I also try to do the opposite of what my impulses 
tell me—not following them blindly. 

Because, actually, as the Sayadaw Ottamathara 
teaches, no one is really here. We have to let go of 
everything. To let go doesn’t mean abandoning 
everything—you still live with your family, but you don’t 
cling to it. That is how I understand Sayadaw’s method. 

Sayadaw: Are you staying together with your 
parents? 

155

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   155RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   155 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Meditator: Yes, I am still living with my parents 
now. But after more than thirty years, everything is better 
now. 

Sayadaw: Are they still having problems with each 
other after 30 years? 

Meditator: Father and mother are still saying bad 
words toward each other, having conflicts but I don’t care 
anymore. 

Back then, when I was a child, I didn’t have any 
reaction at all — I didn’t take anyone’s side. I just sat and 
cried, held my cat and cried. 

Now I just let it go, because I have more things to be 
busy with and many other issues to care about. For 
example, I get worried about work, or about relationships 
that are not going well — with friends or family. 

So now there are other problems, and the conflicts in 
my family — it’s like they’ve become a habit between the 
two people. It’s like they argue just for fun, so it doesn’t 
affect me too much anymore. 

There’s a book called Healing the Inner Child, and I 
feel like every child must have experienced some kind of 
emotional wound growing up. That might be the root cause 
— it accumulates over time. And when we meditate, we 
start to remember things from the past, or painful emotions 
like sadness or anger — they come up during practice. 

But actually, like the Buddha said, the past is already 
gone, so let it go and just focus on the present. That’s what 
I try to contemplate and observe. I’m only recalling this 

156

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   156RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   156 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

now because you asked — otherwise, I’m okay now. I’ve 
already overcome that mental disorder, at least for the time 
being. Now I only tend to feel emotionally unstable during 
winter or cold seasons — kind of like seasonal depression 
or deep sadness that follows the cold months. 

Sayadaw: How many brothers and sisters do you 
have? 

Meditator: I have two younger sisters. They were 
born in 2000 and 2006. I once brought my younger siblings 
and my whole family to listen to your Dhamma talk, hoping 
that you could plant wholesome seeds for them — to help 
them reduce their attachments, especially those related to 
worldly desires and sensual pleasures. 

But it seemed like they only came because you are 
famous — just to take pictures and then leave, not care 
about your teachings. 

Sayadaw: How about your two younger sisters? Are 
they suffering like you? 

Meditator: Well, actually, when my younger siblings 
were born, life was already easier for them. My parents 
didn’t argue much anymore. I’m the eldest child, so I had 
to bear a harder situation. But for them, life has been too 
comfortable — so much so that they’ve been overly 
pampered and don’t know how to handle difficult 
situations. 

That’s also one of my current concerns. For example, 
my second sister — I really want her to meet the monks and 
practice meditation so that she can reduce her ego. She 

157

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   157RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   157 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thinks she’s very smart and good at studying, but just being 
academically excellent doesn’t really contribute much to 
society, especially if one’s emotional intelligence isn’t 
good. 

Sayadaw: So you mean you are not much friendly 
with your family members. That's why you spend your time 
with your job, is it right ? 

Meditator: I don't think so, because my job is quite 
comfortable. And because I cannot focus well, I have to 
spend more time on my job. And right now, my company 
is like my home, and my home is just a sleeping place for 
me. 

Sayadaw: Are you friendly with your coworkers in 
your company? 

Meditator: I think I’m quite friendly with my friends 
and coworkers, and there aren’t many problems. Maybe 
I’m too friendly, so that might have led to some mistakes 
or weaknesses in my work. I’m also on friendly terms with 
my boss — we get along well. Overall, I think I don’t have 
many problems in life right now. It’s just that when I 
meditate, some past issues might come up. But at present, 
everything is quite okay. I could invite my boss to the 
Vesak ceremony but I could not invite my family members 
to go with me. 

Sayadaw: Do you know why you experience the 
problems between your parents? What is your view 
concerning the bad experience with your parents? 

158

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   158RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   158 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Meditator: Maybe I wasn’t a very good person in my 
past life, so now I have to face the consequences. It’s just 
the law of cause and effect (karma). Now that I’m grown 
up and have gotten through it, I can reflect and understand 
it that way. 

But at the time it happened, it was really terrible — 
because I was just a child. I always felt lonely in my own 
family. 

I had a problem with a teacher — he tried to have a 
bad action with me, but he didn't succeed. At that time, I 
felt unsure and emotionally numb. I was 10 years old in 
grade 6. Actually, I don’t hate or hold a grudge against 
anyone, but I really dislike that teacher. I never told my 
family about it. I was even a victim of male students during 
secondary school. That’s why for a long time, I was afraid 
of men. But when I got to high school, my male friends 
were very kind and friendly, which helped me heal from 
that bad experience. 

In life, I think everyone has at some point believed that 
they are the most miserable person, but in reality, there are 
always others who suffer even more. I’m just someone who 
has gone through ordinary kinds of suffering, like many 
other people. When I managed to get through it, I realized 
everything was actually quite normal — nothing too 
serious. 

I often reflect that perhaps I wasn’t a very kind person 
in my past life, so I had to endure these results in this one. 
It’s just karma. But now, having come to know the 
Buddha’s teachings, things have become much better. 

159

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   159RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   159 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Thanks to the grace of the Buddha, I’ve come to understand 
impermanence, suffering, and non-self. I hope that my 
focus on meditation and keeping the precepts will help me 
transform. The past is the past; we can’t change it, so we 
should let it go. 

At present, I think I should focus on meditation, 
keeping the precepts, and doing wholesome deeds. Among 
those, I prioritize meditation the most, followed by keeping 
the precepts, because only when moral conduct is strong 
can meditation be truly effective. As for doing good deeds, 
I’m not very skillful like others, but whenever I can help 
with something, I do. Mostly, I participate in meditation 
retreats. 

After that teacher, I didn’t have similar experiences 
with friends. It was only with that teacher. As for the others, 
they just lightly bullied me — things like: “You’re good at 
English, so let me copy your homework.” Nothing too 
serious. But when those two experiences combined, it 
became a lot for me to bear. I had to study with that teacher 
for four whole years, which made me lose all interest in the 
subject he taught. I lost my foundation in that subject, 
which led to poor exam results when I entered high school. 

On top of that, around the same time — when I was 
finishing lower secondary school — my parents had serious 
arguments, which deeply affected me. It was then that, for 
the first time in my life, I had a thought of picking up a 
knife... I asked myself: “Why should I keep living? What is 
there in this world to hold me back?” 

160

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   160RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   160 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

I tried to use reason to control my mind, but I realized 
that I needed to be honest — to live truthfully — so that 
Sayadaw could truly help me. 

However, this is a very personal issue. I see that our 
group often livestreams, so I don’t want to share too many 
details. But overall, I’ve shared most of the problems I 
faced as a child. Sharing this story is just to say that I’ve 
already overcome it. It’s no longer a heavy burden — I just 
want to speak up, so that if anyone has gone through 
something similar, they can find faith that they, too, can 
overcome it. Everything will pass eventually — it’s really 
nothing in the end. 

Answer: 
Not only someone, but many people make the same 

mistakes and go through the same suffering. This concerns 
nearly everyone. Because life is not just one life — it's an 
endless cycle. Therefore, making mistakes is concerned 
with all living beings. That's why suffering like this is also 
concerned with nearly everyone. 

The experience may be the same, maybe more 
seriously or less seriously, or maybe different. Making the 
same mistake maybe more or less will be different. Time 
will be different. That's why suffering like you, everyone 
can experience like you but not at the same time, not not 
the same life. 

You will experience like this in this life concerned 
with your parents. Because your parents cannot control 
their mind. That's why they will solve the problem not only 
by themself but also among their family members. That's 

161

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   161RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   161 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

why you became the victim between the problems of your 
parents. 

It is sure you already did the same in your past life, in 
your previous life. In your previous life, you may not be 
able to control your mind. That's why you will solve the 
problem with your partner, with your husband or wife. In 
this way, you already made your children suffer. That is the 
cause of suffering the same as you did before in your 
previous life. Your parents will also experience the same in 
their future life for sure. Because they already did to suffer 
not only to each other, between husband and wife, even to 
their children. Therefore they must suffer like you the same 
as the children in the future life. This is the law of karma, 
never wrong. 

You should try to understand like this, not only the 
bad deeds of your parents but also bad deeds of your past 
life for sure. You receive back what you have done before. 
So also your parents will receive again what they have done 
in this life. So you don't need to blame. You should not be 
angry with them. You should try to understand. You should 
try to get lessons from the problems of your parents. 

When I started practicing meditation, I tried to change 
my understanding, not the understanding of a human being 
but the understanding of Buddha. When I listen to the 
teachings of Buddha, I understand like this. And then I want 
to test whether it is right or wrong. In this way I change my 
understanding. Whatever bad experience I face, I will 
accept as my past mistake, bad deeds. In this way, I will 

162

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   162RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   162 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

make no response to the person who is causing problems or 
trouble to me. 

The more I practice like this, the more I can reduce my 
bad deeds of the past and present life. In this way, I can 
reduce my anger, my hatred, my ignorance because of 
understanding like this for every bad experience I'm facing 
now. 

You are abused by your teacher. This is also the same. 
You already did the same to your students in your past life. 
That's why you have to experience the same. There are only 
cause and effect or action and the same reaction of selfless 
impermanent nature. No you, no I, no teacher, no student, 
no parents, no children. Only cause and effect or action and 
the same reaction of selfless impermanent nature. 

I have been using this right understanding from 1999 
till now. In this way, I can pay back a lot of my past 
mistakes or karma or bad deeds. These bad deeds are 
preventing me from getting success in my life. Not only our 
past bad karmas are stopping us from being able to do what 
we want to do, to get what we want, not only for this present 
practice or desire but also from the practice and desire of 
the past life. When I solve the problem with this right 
understanding, I can get success whatever I do. I can also 
receive back from doing good deeds of the past life also. 

We just need to understand like this and then we just 
need to use this right understanding for all the good and bad 
experiences of the present moment. Whenever I get help 
from others, I'm grateful for my past good deeds of helping 
others. Every action of the others are the same action I did 

163

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   163RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   163 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

before. Every action I receive from the others are the same 
action I already did before to the others. This is the law of 
karma. 

With this right understanding, I dare not make 
mistakes even if I'm alone, even if no one knows. Because 
whenever there is bad action, there will be the same bad 
action. The same bad action will return to us for sure. This 
is the same for every good action. Even if no one knows, it 
will surely return to us as good action, good reaction. 

In this way, I'm helping many people. Most of my help 
may not be known, may not be posted in social media 
because in the past not developed in social media. Even 
now I have been doing many things without using social 
media. This is because of the desire of the person who is 
asking for help. On my side, I'm open, I dare to speak 
whatever I do, right or wrong. But if it is not needed or not 
beneficial, I will not do, I will not say. 

You should practice to understand like this nearly all 
the time. This is the real meditation for you. You should 
treat your parents and sisters more and more with this right 
understanding. Only when you are more friendly with 
them, can you pay back for your mistakes, for your anger, 
for your ignorance. You should not be angry with your 
parents. You should be grateful to them. Because of your 
parents' problem, you got the chance to practice meditation. 
And because of your parents' problems, now you got the 
chance to understand like this. This is using difficulties and 
problems in the best way. 

164

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   164RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   164 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

I'm really skillful at using it like this. That's why I have 
been solving the problems of many people with this right 
understanding. These problems cannot be solved with the 
law and regulation of the country for sure. Mental medicine 
cannot solve this problem. Only Dhamma or right 
understanding about cause and effect or action and the same 
reaction of impermanent nature can surely solve this 
problem. 

I myself am the same. Because of problems between 
my parents, I decided never to go back home, never to stay 
with my parents again. And then I left my parents when I 
was 23. I worked very hard alone with my own business. In 
this way I can stand up on my own feet. I can stay with my 
own apartment, with my own business. At that time, I got 
the chance to practice meditation. I face the problems of my 
parents, therefore I got the chance to rely on myself. I was 
trying to survive by myself. 

But when I think highly of myself, I face the problems 
in my business again. At that time, I got the chance to 
practice meditation. And then I made use of this 
opportunity to be a full time meditator and meditation 
teacher and to do many good deeds that I wanted to do even 
when I was young. But I could not do as a lay person, as a 
student, or as a businessman. Only when I became a full 
time meditator and a meditation teacher, I can do many 
things, I can do more than I want to do. 

You should also try to make use of your bad 
experience with your parents, with your teacher, with your 
friends to be a real mediator or to be a meditation teacher. 

165

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   165RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   165 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

It is possible. You are still young. You already have many 
experiences in your life. Besides, you meet with me also. 
We have the same family problems. We also practice 
meditation, we met with the same Buddha Dhamma and 
Sangha. 

Now you can understand my teaching. You just need 
to apply this right understanding in your daily life, in your 
job and in the meditation retreat. In this way, your present 
meditation will be more and more easy for sure. I'm solving 
the root cause of your problem. Your understanding with 
your parents is wrong. So you need to correct your wrong 
understanding to right understanding. In this way, 
everything including meditation will not be difficult for 
sure. You just need to use this right understanding in your 
daily life and in practicing meditation. 

Meditator: Thank you Sayadaw. I feel really grateful 
because you are hearing my story. I'm really happy because 
I can meet our Gautama Buddha. Because of his Dhamma, 
we and everybody around the world can be happier. 

I hope that my story can inspire other people to 
overcome their problems. I don't think that I can be a 
meditation teacher like you, because I can't give up my 
attachments—about family and other work. I have a family 
to care about, even though I haven't gotten married yet. But 
I think that I will learn from you and other meditation 
teachers, and try my best to practice meditation, keep the 
precepts, and do good deeds like Thabarwa is doing. In the 
next life, if I am a man, I want to be a monk like you. 

166

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   166RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   166 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Sayadaw: If you are practicing meditation and doing 
good deeds with right understanding, everything is possible 
— nothing is difficult. 

If we are not practicing meditation, we dare not tell 
the truth. We cannot understand the truth. Besides, we dare 
not tell our own truths. We cannot understand ourselves, 
and we dare not speak about our mistakes and bad deeds. 

Because of practicing meditation, we can understand 
ourselves, our mistakes, and we dare to speak to the public 
also. This is the power of the Buddha, Dhamma, and 
Sangha. 

You should understand: there is no "I,"not someone, 
not something, not "mine" — just cause and effect, just 
action and the same reaction of selfless impermanent 
nature. 

I have been using this right understanding since 1999 
until now. In this way, I am safe, even though I am traveling 
all the time. I am travelling even to battle areas in Myanmar 
that are not safe now, with a lot of shooting, gunfire, 
bombings, and violence. I have been traveling nearly all the 
time, but I am safe. I use this right understanding. I have 
been dealing with many people — many bad people, stupid 
people, soldiers — but I am still safe. I use this right 
understanding. 

What I understand is we made mistakes with the 
wrong understanding of someone or of "I". Therefore, if we 
continue to use this wrong understanding till now, we are 
sure to pay back the bad karma of our past and present lives. 

167

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   167RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   167 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

So we keep reminding ourselves:  "Speaking is 
speaking only. Hearing is hearing only. Seeing is seeing 
only. Just impermanent nature.  Knowing is knowing only. 
Just impermanent nature.  Not knowing is also not knowing 
only. Just impermanent nature." 

This right understanding is truly safe — real 
protection — for all the mistakes we have made in our past 
lives with the wrong understanding of something, someone, 
or "I." 

I use this right understanding nearly all the time. Even 
though I became a monk. I have been treated as a monk or 
as a teacher by many people, but in my mind, I accept 
myself as no one, not someone, no "I", no teacher, no 
student, no monk, no man, no woman, no monk, no nun. 

I use this right understanding for protection also to 
control and protect myself from the greed, anger and 
delusion of people. If I do not understand like this, I will 
understand myself as a teacher, as a monk — and in this 
way, I would become really dangerous. 

If you understand yourself as a woman, as a girl, you 
are not safe for sure. But if you change your mind as no 
one, nothing — just cause and effect of impermanent nature 
— you are really safe. 

Because there is connection with the minds. If you 
attach yourself to the idea "I am a woman," that attachment 
will spread to other men. In this way, they will also attach 
to you as a woman. And if they cannot control their minds, 
there will be problems — for sure. 

168

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   168RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   168 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

So, this is the way I have been using Dhamma in the 
right way, only with a detached mind. This is the right 
meditation for you. 

You must be mindful of this Dhamma or right 
understanding all the time. You must try not to forget this 
right understanding. You must try to make this right 
understanding to your own understanding. 

As a meditation teacher, I really feel satisfied to solve 
your problem. This is not easy, but by explaining like this, 
by solving problems like this, I feel I can pay back for the 
gratitude of the Buddha, Dhamma, and Sangha and that 
made me satisfied. 

Because the gratitude of Buddha, Dhamma, and 
Sangha is limitless, therefore, I have been working very 
hard to pay back for the gratitude of Buddha, Dhamma, and 
Sangha by solving difficult problems like yours. 

So, we both can do the greatest good deeds together. 
That's great. I can teach but you can also learn. In the last 
two years, you could not learn, but this time, you can learn. 
That is really great. It's not easy to teach and to learn like 
this. 

But if you can learn like this, many people like you 
may also be able to learn. That’s why we use livestream — 
to show the ground condition of the meditation retreat, to 
show what really happens. What happens can really be seen 
in the livestream. 

169

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   169RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   169 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

This is also one of the greatest good deeds of mine. I 
use social media in the best way to educate many people to 
know the truth as much as possible. 

 
Câu hỏi 5: 
 Kính bạch Thiền sư, con muốn phát triển chánh 

tinh tấn và chánh niệm. Con thường bị phân tâm bởi 
những suy nghĩ về quá khứ và tương lai. Con cũng dễ 
nổi giận khi nghe thấy âm thanh trong lúc đang ngồi 
thiền. 

 Dù con đã tham dự khóa thiền ba tháng của Ngài 
cách đây hai năm, con vẫn chưa thật sự hiểu và chưa 
thực hành đúng theo lời dạy của Ngài — tức là thực 
hành quan sát tâm. 

 Con có nghe nhiều pháp thoại của Thiền sư U 
Tejaniya. Ngài U Tejaniya cũng từng trải qua các vấn 
đề về tâm lý như trầm cảm, và Ngài đã vượt qua được. 
Vì vậy Ngài dạy về việc quan sát tâm. 

 Khi con ngồi thiền, con quan sát hơi thở hoặc 
phồng xẹp ở bụng. Mỗi khi tâm con bị phân tán, con 
quay lại với hơi thở hoặc đối tượng. Sau đó, con nghe 
pháp thoại. Con nghĩ điều đó giúp giảm bớt các suy nghĩ 
tiêu cực. 

 Con cũng đang gặp một số vấn đề về tâm lý, nên 
con muốn biết cách phát triển chánh niệm và chánh tinh 
tấn. 

Thiền sư: Bạn đã làm việc được bao lâu rồi? Làm 
công việc gì? 

170

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   170RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   170 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Thiền sinh: Dạ, con làm trong lĩnh vực marketing. 
Con là nhân viên văn phòng. Con phải làm từ 8 giờ sáng 
đến 5 giờ chiều, nhưng con thường làm thêm hai tiếng đến 
7 giờ tối, vì con không có được sự chánh niệm ổn định. 

 Con đã làm việc từ năm 2016, và con làm công việc 
hiện tại được 8 năm. Con cũng từng nghỉ một vài tháng để 
tham gia các khóa điều trị. 

Thiền sư: Vậy công việc của bạn là phải di chuyển 
nhiều hay chỉ ở một nơi? 

Thiền sinh: Dạ, chỉ ở Hà Nội. Con làm việc tại văn 
phòng, 8 tiếng mỗi ngày. Nếu có việc thêm, con mang máy 
tính về nhà làm. Con thường làm việc hơn 10 tiếng một 
ngày. 

Thiền sư: Bạn nói là bạn không có định, tức là sao? 
Thiền sinh: Dạ, con dễ bị phân tâm và thiếu tập trung 

vì con muốn làm nhiều việc cùng lúc. Nhưng con lại không 
làm tốt được, và điều đó ảnh hưởng đến việc hành thiền. 
Khi ngồi thiền, con không thể tập trung vào đối tượng. 

Thiền sư: Công việc cụ thể của bạn trong công ty là 
gì? 

Thiền sinh: Dạ, con viết nội dung quảng cáo và tối ưu 
hóa công cụ tìm kiếm (SEO). Công việc là sử dụng các từ 
khóa để đẩy nội dung lên vị trí cao trong kết quả tìm kiếm 
của Google. 

Ví dụ, khi tìm từ khóa như “Thabarwa,” thì trang web 
hoặc sản phẩm của mình sẽ hiện lên dòng đầu tiên — kiểu 
như vậy. Tất cả đều liên quan đến marketing online. 

171

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   171RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   171 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Thiền sư: Bạn năm nay bao nhiêu tuổi? 
Thiền sinh: Dạ, con 33 tuổi ạ. 
Thiền sư:Nguyên nhân của vấn đề tâm lý của bạn là 

gì? 
Thiền sinh: Con nghĩ là chắc là áp lực cuộc sống, áp 

lực gia đình, áp lực buồn phiền, não của bố mẹ cãi nhau 
chẳng hạn, thì làm ảnh hưởng đến tâm lý trẻ con. Từ bé thì 
mình đã bị buồn vì mấy cái đấy, xong rồi nó tích tụ. Đến 
lúc mà nó xảy ra thì nó xảy ra rồi ạ. 

Khi mình bị rối loạn cảm xúc thì mình sẽ không kiểm 
soát tốt được những cái hành động của mình. Hoặc là, nếu 
mà ai đã từng rơi vào trầm cảm rồi thì thấy là nó rất là đáng 
sợ. Nó giống như là "Black Dog" — con chó đen ấy. Mình 
sẽ cảm thấy lúc nào mình cũng muốn chết, và lúc nào cái 
tâm của mình nó cũng nói là "tại sao mày không đi chết đi?" 
kiểu như thế. Nó rất là tiêu cực và không có cách nào, và 
cũng không có ai có thể giúp được. 

Ví dụ ở Việt Nam thì chỉ có ba hình thức chữa trị. Một 
là đến bệnh viện, thì bác sĩ cho thuốc uống. Thuốc đấy uống 
vào thì mình sẽ quên hết những cái buồn phiền, phiền não 
đi. Nhưng mà nó sẽ ảnh hưởng trực tiếp đến thần kinh của 
mình, làm mình quên hết mọi việc mình đang làm, kể cả 
công việc. Mình sẽ phải nghỉ một thời gian. 

Hoặc là nếu mình không kiểm soát được tốt cảm xúc 
thì lúc mà mình đối diện với các mối quan hệ khác, mọi 
người có thể hiểu lầm là mình đang sân giận với họ. Nhưng 
thực ra là mình cũng đang không ổn nên mình mới như thế. 

172

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   172RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   172 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Sau bốn năm mà con biết đến Phật pháp thì con đã đỡ 
hơn rất nhiều. Biết đến giáo pháp của Đức Phật thì con đã 
có thể cân bằng được cảm xúc tốt hơn. Vì lúc nào con cũng 
đi tìm thiền. Con đi tìm từ lúc năm năm... con hai mươi, hai 
mốt tuổi. Nhưng mà lúc đấy con tìm phải cái thiền năng 
lượng. 

Tất nhiên mấy cái thiền đấy thì nó cũng có cái tốt, 
nhưng mà nó sẽ phát sinh cái tưởng của mình. Người ta bảo 
là nếu mình phát triển được luân xa thì mình sẽ hết bệnh, 
hết tất cả các bệnh, mà còn có thể chữa được bệnh cho 
người khác. Nhưng cái đấy thì không phải là chánh kiến. 

Mãi đến năm 2018, lúc mà con bắt đầu sang Thái Lan 
thì con có duyên được đến các chùa. Khoảng năm 2021 thì 
con tham gia khóa thiền Vipassana đầu tiên (offline). Sau 
đấy con tham gia các khóa online. 

Trong hành trình làm thiện pháp của mình, thì con lúc 
nào cũng cố gắng tập thiền, mặc dù con tập đều, vì con nhìn 
vào các vị thiền sư như là ngài Uddaka, ngài Teranidha. Họ 
đã có thể chiến thắng được sự trầm cảm và các vấn đề tâm 
lý của các ngài. Hồi xưa, trước khi đi tu, các ngài cũng có 
khá nhiều khoảng thời gian nổi loạn. Con thấy có sự kết 
nối, nên con rất thích nghe pháp thoại của các ngài, và con 
cố gắng hành thiền theo để có thể quán được cái tâm của 
mình, và sẽ cố gắng làm ngược lại những cái điều "xúi" 
mình — tức là mình sẽ không nghe theo, mà mình làm 
ngược lại. 

Vì thực ra, như sư, như ngài Uddaka dạy, thì là không 
có ai ở đây cả. Và mình phải xả ly được mọi thứ. Mình xả 
ly được, ừm... tức là xả ly ở đây, buông, có nghĩa là không 

173

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   173RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   173 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

phải mình bỏ đi hết tất cả mọi thứ — mình có gia đình thì 
mình vẫn phải ở trong gia đình, nhưng mình không dính 
mắc vào đấy. Thì đấy là cách mà con hiểu về phương pháp 
của ngài. 

Thiền sư: Bạn có đang sống cùng với cha mẹ không? 
Thiền sinh: Dạ, con vẫn đang sống với cha mẹ. 

Nhưng sau hơn ba mươi năm thì mọi thứ đã tốt hơn rồi ạ. 
Thiền sư: Họ vẫn còn xung đột với nhau sau 30 năm 

sao? 
Thiền sinh: Bố và mẹ con vẫn hay nói những lời khó 

nghe với nhau, vẫn còn mâu thuẫn, nhưng con không quan 
tâm nữa rồi ạ. 

Thực ra là hồi bé thì con không có phản ứng gì hết, 
không có kiểu bênh ai cả. Con chỉ ngồi, con khóc thôi, con 
ôm con mèo rồi khóc. Bây giờ thì mặc kệ thôi, tại vì mình 
có nhiều việc bận rộn hơn và mình có nhiều vấn đề khác để 
quan tâm hơn. ví dụ như công việc, mình sẽ phiền não về 
những thứ khác như công việc chẳng hạn, hoặc là các vấn 
đề trong mối quan hệ không hòa hợp, với bạn bè, người 
thân... 

Cái việc cãi nhau đó thành thói quen của hai người rồi, 
như kiểu cãi nhau cho vui, nên nó không ảnh hưởng đến 
mình nhiều quá. Nhưng có một cuốn sách tên là “chữa lành 
đứa trẻ bên trong bạn”, thì con nghĩ chắc ai hồi bé cũng 
từng cảm thấy bị tổn thương. Sau đấy, nó có thể là nguyên 
nhân tích tụ lại, mà lúc mình càng hành thiền thì mình càng 
nhớ lại những điều trong quá khứ, hoặc những cảm xúc — 

174

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   174RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   174 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

những cái liên quan đến cảm xúc buồn, giận hoặc gì đó — 
thì nó sẽ trồi lên lúc mình hành thiền. 

Còn thực ra là cái chuyện đấy, như đức phật nói, là 
quá khứ đã qua thì cho nó qua luôn, mình tập trung hiện tại 
thôi ạ. Con cũng quán được là như thế. Đây là vì ngài hỏi 
lại nên là nó bị buồn lại thôi ạ, chứ còn bây giờ con bình 
thường, không vấn đề gì vì con đã vượt qua được vấn đề 
tâm lý đấy rồi — tạm thời là như thế. 

Hiện tại đến mùa đông, mùa lạnh là con thấy cảm xúc 
không ổn lắm, như kiểu là trầm cảm theo mùa ạ. 

Thiền sư: Bạn có bao nhiêu anh chị em? 
Người hỏi: Dạ, con có hai em gái. Các em sinh năm 

2000 và 2006. 
Con từng đưa em con và cả gia đình đến nghe pháp 

của ngài, để ngài gieo duyên cho mọi người, giúp mọi người 
bớt đi những sự dính mắc, đặc biệt là theo cái tâm hướng 
về đời sống thế tục, nam nữ. 

Nhưng có vẻ như mọi người chỉ đến vì ngài nổi tiếng, 
đến để chụp ảnh rồi về, chứ không thực sự thực hành gì cả. 

Thiền sư: Hai người em gái của cô thì có trải qua 
những cái sự đau khổ giống cô không? 

Thiền sinh: Thực ra thì lúc bọn nó sinh ra là bọn nó 
sướng rồi, bố mẹ cũng ít cãi nhau. Thì con là người con cả, 
nên con đứng mũi chịu sào thôi. Còn bọn nó thì kiểu sướng 
quá, nhiều lúc được chiều quá, nên không biết xử lý các tình 
huống. Thì đó cũng là một trong những cái phiền não của 
con bây giờ. Ví dụ như em gái thứ hai của con, thì con rất 
muốn là nó đến gặp các sư để hành thiền, để cho nó bớt 

175

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   175RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   175 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

được cái bản ngã của nó, vì nó đang nghĩ là nó học rất giỏi. 
Nhưng mà học giỏi không thôi thì cũng chả làm được gì 
cho xã hội nếu mà IQ không được tốt. 

Thiền sư: Cô có nghĩ rằng là vì cô không có thân thiện 
hòa hợp với các thành viên trong gia đình nên cô mới dành 
thời gian cho công việc nhiều vậy không? 

Thiền sinh: Con không nghĩ thế tại vì ở công ty con 
khá là thoải mái. Con làm lâu rồi nên là con vừa làm vừa 
chơi nên nó mới thế chứ nó không liên quan gì đến gia đình. 
Chắc là do con bị mất tập trung chứ nó cũng không liên 
quan đến gia đình nhiều lắm. Đúng là nếu mà mình có 
chuyện buồn thì mình tập trung vào công việc thì cũng đúng 
nhưng mà bây giờ công ty giống như kiểu nhà ở của con 
còn nhà của con thì là nơi ngủ thôi. 

Thiền sư: Bạn có thân thiện với các đồng nghiệp trong 
công ty của mình không? 

Thiền sinh: Con nghĩ là con cũng khá là thân thiện 
với bạn bè và đồng nghiệp, cũng không có vấn đề gì nhiều. 
Chắc là thân thiện quá nên là nó mới bị kiểu sa ngã trong 
công việc. Con với cả sếp con thì cũng chơi với nhau ạ. Nói 
chung là con nghĩ là con cũng đang không có vấn đề gì 
nhiều trong cuộc sống, chỉ có là lúc hành thiền thì những 
cái vấn đề quá khứ nó có thể hiện lên. Còn hiện tại là mọi 
thứ cũng tương đối ổn. Con rủ được cả sếp con đến lễ Vesak 
mà con không rủ được gia đình đi cùng. 

Thiền sư: Đối với những trải nghiệm xấu trong quá 
khứ với cha mẹ của mình thì góc nhìn của cô là như thế 
nào? Cô nghĩ tại sao mà cô lại rơi vào trong tình huống đó? 

176

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   176RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   176 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Thiền sinh: Chắc là kiếp trước con cũng không tốt 
lắm nên là con phải chịu những quả đấy. Thì nó là nhân quả 
thôi ạ. Bây giờ mình trưởng thành rồi, mình vượt qua rồi 
thì mình có thể quán chiếu được là như thế. Còn ờ thời điểm 
mà nó xảy ra thì nó rất là tệ. Vì mình chỉ là một đứa trẻ con 
thôi ạ. Lúc nào mình cũng thấy cô độc ở trong gia đình 
mình. 

Khi con học cấp hai, con đã từng gặp vấn đề với một 
người thầy — ông ấy đã cố gắng có hành vi xấu với con, 
nhưng không thành công. Lúc đó, con cảm thấy rất hoang 
mang và tê liệt về mặt cảm xúc. Khi đó con mới 10 tuổi, 
đang học lớp 6. Thực ra, con không ghét hay oán hận ai cả, 
nhưng con thật sự rất không ưa người thầy đó. Con chưa 
bao giờ kể chuyện này cho gia đình. Con thậm chí còn từng 
là nạn nhân của một số nam sinh trong thời gian học cấp 
hai. Vì vậy, trong một thời gian dài, con rất sợ con trai. 
Nhưng khi lên cấp ba, các bạn nam của con rất tốt bụng và 
thân thiện, điều đó đã giúp con chữa lành phần nào khỏi trải 
nghiệm tồi tệ trước đây. 

Trong cuộc đời, con nghĩ là ai cũng từng nghĩ mình là 
người khổ nhất, nhưng thực tế thì sẽ luôn có những người 
còn khổ hơn. Con cũng chỉ là một người có những nỗi khổ 
thông thường giống như bao người khác. Khi con đã vượt 
qua được rồi thì con thấy mọi chuyện cũng bình thường, 
chẳng có vấn đề gì cả. 

Con vẫn thường quán chiếu rằng chắc là kiếp trước 
con không tử tế, nên kiếp này con mới phải chịu như vậy. 
Nhưng bây giờ, khi biết đến Phật pháp, thì mọi thứ đã tốt 
hơn rất nhiều. Nhờ ân đức của Đức Thế Tôn, con đã có thể 

177

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   177RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   177 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

hiểu được vô thường, khổ, vô ngã. Con mong rằng việc con 
chú trọng vào hành thiền, trì giới — giữ giới — sẽ giúp con 
chuyển hóa. Quá khứ như thế nào thì cũng nên buông bỏ, 
vì mình không thể thay đổi được. 

Hiện tại, con nghĩ mình nên tập trung vào hành thiền, 
trì giới và làm các việc thiện pháp. Trong đó, con ưu tiên 
nhất là hành thiền, sau đó là song song với trì giới, vì có giữ 
giới tốt thì hành thiền mới hiệu quả. Còn việc làm thiện 
pháp thì con không khéo tay như các bạn, nhưng có việc gì 
con hỗ trợ được thì con vẫn làm. Chủ yếu là con tham gia 
các khóa thiền. 

Sau người thầy kia thì con không có trải nghiệm tương 
tự với bạn bè. Chỉ có người thầy đó thôi ạ. Còn bọn bạn thì 
chỉ bắt nạt nhẹ nhàng, kiểu như: “Mày học giỏi tiếng Anh 
thì cho tao chép bài với,” thế thôi ạ, không có gì nghiêm 
trọng lắm. Nhưng khi kết hợp cả hai điều ấy lại, con đã phải 
chịu đựng khá nhiều. Hơn nữa, con phải học thầy đó suốt 
bốn năm liền, khiến con không muốn học môn học của thầy 
luôn. Con bị mất gốc môn đó, dẫn đến kết quả thi cấp ba 
không được tốt. 

Sau đó, cộng thêm việc bố mẹ con cãi nhau rất lớn khi 
con đang học cuối cấp hai, lúc đó lần đầu tiên trong đời con 
có suy nghĩ muốn cầm con dao... Con tự hỏi: “Tại sao mình 
phải tiếp tục sống? Thế giới này đâu có gì để níu giữ mình?” 
Con đã cố dùng lý trí để kiểm soát tâm mình, nhưng rồi 
nhận ra rằng mình phải thành thật, phải sống thật thì ngài 
(thiền sư) mới có thể giúp mình được. 

Tuy nhiên, đây là vấn đề rất riêng tư. Con thấy bên 
mình hay livestream nên con cũng không muốn nói quá chi 

178

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   178RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   178 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

tiết. Nhưng nhìn chung, con đã nói gần hết những vấn đề 
con gặp phải khi còn nhỏ. Việc con chia sẻ câu chuyện này 
là để nhấn mạnh rằng con đã vượt qua được rồi. Nó không 
còn gì quá nặng nề, chỉ là con muốn nói ra, để nếu có ai 
từng trải qua điều tương tự, thì họ sẽ có thêm niềm tin rằng 
mình cũng có thể vượt qua được. Mọi chuyện rồi cũng sẽ 
qua thôi, cũng chẳng có gì cả. 

Trả lời: 
Mọi người đều khổ. Mọi người đều có những lỗi lầm 

giống như nhau. Do đó, những nỗi khổ đau giống nhau thì 
liên quan đến gần như tất cả mọi người. Vì cuộc sống này 
không chỉ là một cuộc sống, mà nó là vòng luân hồi bất tận. 
Tất cả mọi chúng sanh đều đã từng phạm lỗi, và gần như tất 
cả mọi người thì phải chịu khổ đau như thế này. Có thể là 
giống nhau, cũng có thể là nghiêm trọng hơn. Nó chỉ khác 
nhau về thời gian. Cùng một lỗi lầm, có thể là nhiều hoặc 
là ít hơn – chỉ là thời gian khác nhau. 

Việc trải qua những khổ đau giống như bạn thì nhiều 
người cũng sẽ có những trải nghiệm tương tự như vậy, chỉ 
là thời gian khác nhau, cuộc đời khác nhau. Tức là có thể 
không phải đời này, nhưng mà có thể là đời khác – những 
cái kiếp sống khác nhau. 

Bạn trải nghiệm thế này liên quan đến cha mẹ, vì cha 
mẹ của bạn không thể kiểm soát tâm của họ. Họ đã giải 
quyết vấn đề bằng cách không phải chỉ gây tổn thương cho 
nhau, mà còn gây ra những đau khổ cho các thành viên 
khác. Bạn đã là nạn nhân của những vấn đề của cha mẹ. 
Nhưng chắc chắn rằng, bạn đã từng làm tương tự như vậy 
trong kiếp sống trước đây. Bạn cũng không kiểm soát được 

179

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   179RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   179 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

tâm của mình, giống như cha mẹ bạn. Kiếp trước, cũng như 
vậy – bạn đã giải quyết vấn đề của mình với đối tác, với 
chồng hoặc vợ theo cách tương tự. Và bạn đã làm cho 
những đứa con của mình chịu đau khổ. 

Đó chính là nhân của những đau khổ tương tự giống 
như bạn đã làm trước đây, trong cuộc sống trước đây. Và 
cha mẹ của bạn sẽ có những trải nghiệm giống như thế này 
trong tương lai, vì họ đã làm khổ đau không chỉ lẫn nhau 
mà còn làm tổn thương con cái. Họ sẽ phải chịu khổ đau 
tương tự khi họ làm con cái trong kiếp sống tương lai. 

Đây là định luật của nghiệp – không bao giờ sai. Bạn 
hãy cố gắng hiểu như thế này: không phải chỉ là những hành 
động xấu của cha mẹ bạn, mà đó cũng là những hành động 
xấu của bạn trong kiếp sống trước đây. Bạn nhận lại điều 
bạn đã làm trong quá khứ, và cha mẹ của bạn sẽ nhận lại 
điều mà họ làm trong hôm nay. Đừng giận họ. Bạn nên cố 
gắng thấu hiểu hơn và học được bài học từ những cái vấn 
đề của cha mẹ bạn. 

Khi thực hành thiền, tôi cố gắng thay đổi hiểu biết của 
tôi – không phải hiểu biết của một con người, mà trở thành 
hiểu biết của Đức Phật. Khi tôi nghe những lời Phật dạy, 
tôi đã muốn kiểm tra liệu nó đúng hay sai. Vì thế, tôi thay 
đổi hiểu biết của mình. Bất cứ khi nào tôi trải nghiệm một 
điều xấu, tôi sẽ chấp nhận đó là vì cái hành động xấu trong 
quá khứ của tôi. Do đó, tôi không đáp trả người đã làm tổn 
thương tôi hay gây vấn đề cho tôi. Tôi càng thực hành giống 
như thế này thì tôi càng có thể giảm những hành động xấu, 
làm thuyên giảm những cái kết quả xấu đến từ kiếp sống 
trước đây và hiện tại của tôi. Theo cách này, tôi có thể giảm 

180

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   180RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   180 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

sự giận dữ, sự oán hận, sự vô minh của mình vì hiểu như 
thế này đối với mọi trải nghiệm xấu mà tôi đối mặt ngay 
bây giờ. 

Bạn đã bị lạm dụng bởi thầy của bạn, vì bạn đã từng 
làm vậy với học trò của mình trong kiếp sống trước đây. Do 
đó, bạn đã trải nghiệm tương tự. Đó chỉ là nhân và quả của 
tự nhiên vô thường, vô ngã. Không có tôi, không có bạn, 
không có thầy giáo, không có cha, không có mẹ – chỉ là 
nhân và quả, chỉ là hành động và phản ứng tương tự của tự 
nhiên vô thường, vô ngã. 

Tôi đã sử dụng hiểu biết như thế này từ năm 1999 cho 
đến nay. Và tôi đã có thể trả được rất nhiều nghiệp – những 
hành động xấu trong quá khứ của tôi. Những bất thiện 
nghiệp trong quá khứ đã ngăn chặn tôi thành công trong 
cuộc sống. Không chỉ những hành động xấu trong quá khứ 
của chúng ta đang ngăn chặn những điều mà chúng ta có 
thể trở thành, mà cả những điều mà chúng ta mong muốn, 
không những chỉ từ thực hành và mong muốn ở hiện tại, mà 
còn đến từ những mong muốn, những khát vọng trong kiếp 
sống trước đây. 

Khi tôi giải quyết vấn đề với hiểu biết đúng này, tôi 
có thể có được điều tôi mong muốn, tôi có thể có được 
thành công trong bất cứ điều gì tôi làm, và tôi có thể nhận 
lại từ những việc làm tốt đẹp trong kiếp sống trước đây. 

Chúng ta chỉ cần hiểu như thế này và sử dụng hiểu biết 
đúng này cho tất cả những trải nghiệm tốt và xấu ở hiện tại. 
Bất cứ khi nào tôi nhận được sự giúp đỡ từ người khác, thì 
tôi biết ơn đối với hành động tốt đẹp của tôi trong quá khứ 
đã giúp đỡ người khác. Mọi hành động của người khác thì 

181

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   181RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   181 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

tương tự giống như điều tôi đã làm trong quá khứ. Những 
hành động tôi nhận từ người khác thì tôi cũng đã làm như 
vậy trước đây. Đó là định luật của nghiệp. 

Với hiểu biết đúng này, tôi không dám phạm lỗi lầm, 
thậm chí nếu tôi ở một mình, thậm chí không ai biết. Vì bất 
cứ khi nào có hành động xấu, thì sẽ có một hành động xấu 
tương tự quay trở lại với tôi, với chúng ta. Tương tự như 
vậy, những hành động thiện lành, tốt đẹp, thậm chí không 
ai biết đến, thì nó sẽ quay lại với chúng ta, bởi vì đó là hành 
động tốt đẹp. 

Do đó, tôi giúp đỡ rất nhiều người. Phần lớn những sự 
giúp đỡ của tôi không được biết đến, không được đăng tải 
trên mạng xã hội, vì trong quá khứ mạng xã hội chưa phát 
triển. Thậm chí ngay bây giờ, tôi đang làm rất nhiều điều 
tốt đẹp nhưng không đưa lên mạng xã hội – đó chỉ là vì 
mong muốn của người đang yêu cầu được giúp đỡ. Về phía 
tôi, tôi dám nói ra bất cứ điều gì tôi làm – đúng hay sai – 
nhưng nếu không cần thiết, nếu không có lợi, tôi sẽ không 
nói. 

Bạn nên thực hành hiểu biết như thế này mọi lúc. Và 
đây là thực hành thiền thật sự dành cho bạn. Bạn nên đối 
xử với cha mẹ và em của bạn ngày một nhiều hơn bằng hiểu 
biết đúng này. Khi bạn ngày càng thân thiện hơn với họ, thì 
bạn có thể trả lại những lỗi lầm của bạn, những cơn giận 
của bạn, những vô minh của bạn – tức là bạn đang trả 
nghiệp. 

Bạn không nên giận cha mẹ. Bạn nên biết ơn họ, vì 
nhờ vấn đề của họ, bạn có cơ hội để thực hành thiền. Nhờ 
vấn đề của cha mẹ, bạn đã có cơ hội để hiểu biết như thế 

182

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   182RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   182 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

này. Đây là cách sử dụng khó khăn và vấn đề theo cách tốt 
nhất. 

Tôi thì giỏi sử dụng như thế này. Tôi đã giải quyết vấn 
đề của nhiều người bằng hiểu biết đúng này. Không thể giải 
quyết vấn đề này bằng luật lệ của nhà nước. Thuốc Tây thì 
cũng không giải quyết được. Chỉ có pháp chân lý, hay hiểu 
biết đúng đắn về nhân và quả, về hành động và phản ứng 
tương tự của tự nhiên – vô thường – thì mới có thể chắc 
chắn giải quyết được vấn đề này. 

Bản thân tôi cũng vậy. Vì có những vấn đề với cha mẹ, 
tôi đã quyết định không trở về nhà một lần nào nữa. Tôi đã 
rời bỏ gia đình năm 23 tuổi, làm việc rất chăm chỉ một 
mình. Bằng cách này, tôi đã có thể tự đứng trên đôi chân 
của mình. Tôi đã có một căn hộ, có công ty, và tôi có cơ hội 
thực hành thiền vì tôi đối mặt với những vấn đề của cha mẹ. 
Tôi có cơ hội để nương tựa vào bản thân mình, tôi đã có thể 
tồn tại, sống sót một mình. 

Nhưng khi tôi tự cao về bản thân, tôi đối diện với 
những vấn đề của công ty của tôi. Và lúc này, tôi có cơ hội 
để hành thiền. Tôi sử dụng cơ hội này để trở thành một 
người hành thiền toàn thời gian, một thiền sư toàn thời gian 
– để làm nhiều thiện pháp như tôi muốn, thậm chí là lúc đó 
tôi còn trẻ. Nhưng tôi không thể làm nhiều thiện pháp khi 
tôi là một doanh nhân hay khi tôi là một sinh viên. Nhưng 
khi tôi trở thành một người hành thiền, một thiền sư, thì tôi 
có thể làm được rất nhiều thứ – nhiều hơn so với tôi mong 
muốn. 

Bạn nên cố gắng sử dụng những trải nghiệm xấu với 
cha mẹ của bạn, thầy của bạn, bạn bè của bạn để trở thành 

183

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   183RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   183 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

một người hành thiền đích thực, để trở thành một thiền sư 
đích thực. Điều này là khả thi. Bạn thì vẫn còn trẻ. Bạn đã 
có nhiều trải nghiệm trong cuộc đời của bạn. Ngoài ra, bạn 
đã gặp tôi. Và chúng ta có cùng những vấn đề gia đình 
giống nhau. Chúng ta cũng thực hành thiền, chúng ta đã 
cùng gặp Phật, Pháp và Tăng. 

Bây giờ bạn có thể hiểu lời dạy của tôi. Bạn chỉ cần 
áp dụng những hiểu biết đúng này vào trong đời sống hằng 
ngày, vào công việc, vào những khóa thiền. Theo cách này, 
bạn sẽ thực hành thiền ngày một dễ dàng hơn. Chắc chắn là 
như vậy. 

Tôi thì đang giải quyết vấn đề cốt lõi cho vấn đề của 
bạn. Hiểu biết của bạn về cha mẹ là sai. Bạn cần phải sửa 
từ hiểu biết sai sang hiểu biết đúng. Theo cách này, mọi thứ 
– gồm cả việc hành thiền – sẽ không còn khó khăn. Chắc 
chắn là như vậy. Bạn cần phải sử dụng hiểu biết đúng này 
trong cuộc sống hằng ngày và thực hành thiền. 

Thiền sinh: Con rất cảm ơn thiền sư và sư đã dịch cho 
con, và cảm ơn giáo pháp của Đức Phật. Tuy rằng con cũng 
không muốn nói về vấn đề cá nhân của mình quá nhiều, 
nhưng vì ngài đã rất chân thành hỏi và muốn giải quyết tận 
gốc vấn đề của con, nên con hi vọng rằng với câu chuyện 
của mình — dù nó cũng không có khổ lắm đâu, vì bây giờ 
con cũng bình thường rồi, con đã là một người trưởng thành 
rồi — thì con mong rằng những người đang phải chịu đau 
khổ có thể biết đến giáo pháp của Đức Phật, quán được sự 
vô thường, khổ, vô ngã, biết được nguyên nhân - hậu quả, 
như Sayadaw đã dạy, để có thể làm tốt hơn những công việc 
của thiền sinh hay Phật tử. Kể cả không phải là theo đạo 

184

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   184RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   184 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Phật cũng được, đạo Thiên Chúa cũng được, hay là người 
thường cũng được, nhưng mà bây giờ mình giữ được năm 
giới thì đã là rất tốt rồi, và tốt hơn nữa là có thể gieo duyên 
cho những người khác. 

Con mong là mọi người sẽ hạnh phúc với hiện tại, vì 
quá khứ thì đã qua rồi, tương lai thì chưa đến. Con thì không 
nghĩ là con có thể trở thành một vị thiền sư như ngài, vì con 
vẫn còn dính mắc vào gia đình, vào công việc. Tuy là con 
chưa lập gia đình, nhưng mà con vẫn còn bố mẹ và các em, 
nên con phải quan tâm đến họ. 

Con cũng hi vọng rằng ở kiếp sống sau này, nếu mình 
có thể trở thành một người nam, thì mình sẽ có thể trở thành 
tu sĩ như Ngài. 

Sayadaw: Nếu như bạn thực hành thiền và làm thiện 
pháp với hiểu biết đúng này thì mọi thứ đều khả thi. Không 
có gì là khó khăn. 

Hãy gỡ bỏ những giới hạn trong tâm trí mình. nếu mà 
chúng ta không thực hành thiền, thì chúng ta không dám 
nói lên sự thật. Chúng ta không biết về sự thật, không hiểu 
biết về bản thân mình. Chúng ta không dám nói về lỗi lầm 
của mình hay là những hành động xấu của mình. 

Vì thực hành thiền, chúng ta có thể hiểu biết về bản 
thân, về lỗi lầm của mình, và có can đảm để nói trước công 
chúng. Đây là sức mạnh của Phật, Pháp và Tăng. 

Bạn nên hiểu rằng: không có “tôi”, không có “ai đó”, 
không có “thứ gì đó”, không có “cái của tôi”. Chỉ là nhân 
và quả, hay hành động và phản ứng tương tự của tự nhiên 
vô thường. 

185

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   185RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   185 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Tôi đã sử dụng hiểu biết đúng này từ năm 1999 cho 
đến nay. Do đó, tôi có được sự an toàn, không gặp nguy 
hiểm, dù tôi đi lại mọi lúc. Tôi đã đi lại, thậm chí đến những 
khu vực nội chiến — ở nơi đó có nhiều vụ bắn nhau, ném 
bom, khủng bố, v.v. Dù đi lại mọi lúc như vậy, nhưng tôi 
vẫn an toàn vì tôi sử dụng hiểu biết đúng này. 

Tôi đã làm việc với đủ mọi hạng người — những 
người xấu, những người ngu ngốc, quân lính, v.v. — và tôi 
vẫn sử dụng hiểu biết đúng này. 

Chúng ta đã có lỗi về hiểu biết — đó là chúng ta nghĩ 
rằng “ai đó” là có thật, có cái “tôi”. Vì hiểu biết sai lầm, 
chúng ta chắc chắn sẽ phải trả những nghiệp của mình trong 
quá khứ. 

Chúng ta cần phải nhắc nhở bản thân:  “Nói chỉ là nói, 
nghe chỉ là nghe, chỉ là bản chất vô thường.  Biết là biết, 
không biết là không biết, chỉ là bản chất vô thường”. 

Và điều này là sự bảo hộ và bảo vệ thật sự đối với tất 
cả mọi lỗi lầm mà chúng ta đã làm — với mọi hành động 
bất thiện trong các kiếp sống trước đây — khỏi cái lỗi lầm 
lớn là nghĩ rằng có “ngã”, có “tôi”. 

Tôi sử dụng hiểu biết đúng này gần như mọi thời gian. 
Thậm chí khi tôi trở thành một tu sĩ, một thiền sư, tôi đã 
được đối xử bởi mọi người như là một tu sĩ, một thiền sư. 
Nhưng trong tâm, tôi chấp nhận rằng tôi không là ai cả. 
Không có thầy, không có học trò, không có tu sĩ, không có 
chư Tăng, không có chư Ni, không có người nam, không có 
người nữ. Đây là biện pháp bảo vệ để kiểm soát tham, sân, 
si của mọi người. 

186

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   186RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   186 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Nếu mà tôi không hiểu như thế này, tôi sẽ xem bản 
thân là một thiền sư, là một tu sĩ, và như vậy thì tôi sẽ gặp 
nguy hiểm. Nếu bạn xem bạn là một người phụ nữ, thì bạn 
sẽ không được an toàn. Đừng xem bản thân là gì cả. Tất cả 
chỉ là bản chất vô thường. 

Điều này mang đến sự an toàn. Việc này liên quan đến 
tâm. Nếu như bạn chấp nhận mình là nữ, thì sự chấp nhận 
đó sẽ ảnh hưởng đến những người nam. Họ sẽ dính mắc vào 
bạn như một người nữ. Bằng cách này, nếu họ không kiểm 
soát được tâm của họ thì sẽ có rắc rối — chắc chắn là như 
vậy. 

Đây là cách mà tôi đã sử dụng pháp, chân lý, chỉ để sử 
dụng mà thôi — với tâm xả ly. Đây là pháp thiền thực sự 
dành cho bạn. 

Bạn cần phải chánh niệm về Dhamma, về sự thật, về 
hiểu biết đúng, về chánh kiến — mọi lúc. Và bạn phải cố 
gắng không được quên hiểu biết đúng này. Bạn phải cố 
gắng xem đây là hiểu biết của chính bạn. 

Là một thiền sư, tôi thực sự mãn nguyện khi giải quyết 
vấn đề. Không dễ dàng để có thể giải thích và giải quyết 
vấn đề như thế này. Tôi cảm thấy tôi có thể trả ơn cho Tam 
Bảo, cho ân đức của Tam Bảo. Điều này làm cho tôi thật sự 
mãn nguyện vì ân đức của Tam Bảo là vô hạn. 

Do đó, tôi đã làm việc vô cùng chăm chỉ để trả ơn Tam 
Bảo, để giải quyết vấn đề của bạn. Bằng cách giải quyết vấn 
đề giống như của bạn, thì cả hai chúng ta đều đang làm 
những phước thiện quý báu nhất cùng với nhau. 

187

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   187RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   187 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Tôi thì có thể dạy, bạn thì có thể học. Dù hai năm trước 
bạn không thể làm điều đó, nhưng lần này bạn đã có thể học 
hỏi. Điều này thật sự là tuyệt vời. Không dễ để có thể dạy 
và học giống như thế này. Nếu mà bạn có thể học hỏi giống 
như thế này, thì nhiều người giống như bạn cũng sẽ có thể 
học hỏi. 

Vì thế mà chúng ta livestream để có thể đưa ra, cho 
thấy những cái gì đang thực sự diễn ra trong khóa thiền. 
Mọi người có thể xem ở trên livestream. Và đây cũng là 
một trong những hành động thiện pháp tuyệt vời nhất của 
tôi. Tôi sử dụng mạng xã hội theo cách tốt nhất để giúp đỡ 
nhiều người biết đến sự thật nhiều nhất có thể. 

 
Question 6: Dear Sayadaw, I have 2 question. 
1. How can we distinguish between “just 

doing” — acting without the sense of self or ego — and 
acting with habit or conditioning? In daily activities, if 
we do everything based on habit, does that mean we are 
acting with ignorance and mindlessness? 

2. When working in a group or collective 
environment, I often notice that the ego or sense of self 
becomes more apparent. How should I practice in order 
to let go of “I” and “mine” in a group setting? 

Answer: 
Buddha can abandon the habit of self. The rest of 

enlightened ones may still remain habit, that's why all doing 
with habit cannot be doing with ignorance and attachment. 
Because for the enlightened person except Buddha they 

188

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   188RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   188 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

cannot eliminate or abandon their habit. That's why in 
eating, sleeping, walking, there will be doing with their 
habit. But they are doing with mindfulness and detachment, 
not with ignorance and attachment. 

For teamwork, if the group is bigger, there will be 
stronger ego or self. It used to happen like this because of 
the combination of the ego or self of many people. When 
we are practicing meditation, we need to be mindful of ego 
or self. If we cannot control that ego or self, we should try 
to detach. Detachment is understanding the truth of 
teamwork. 

Whenever there is bigger teamwork, it will be more 
difficult to control the mind to be stable and pure. But if we 
leave the group we are rejecting teamwork. That's why we 
should practice mindfulness and detachment within the 
group of many people. 

Facing difficulties is not to attach. If we are knowing 
the strong ego or attachment of the self, we need to detach 
with the right understanding of not non-self, not someone, 
no I, not something, not mine, just cause and effect, or 
action and the same reaction of selfless environment and 
nature. 

I have been teaching to the meditators from 2002 till 
now. Because of teaching to the people without limit, it is 
difficult to teach, but I can detach from difficulties and 
that's why I could continue teaching till now. After 5 years 
of teaching to the people without limit, the first Thabarwa 
Center appeared in 2007. The Thabarwa Center can be used 
the whole day and night freely. Therefore it is more difficult 

189

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   189RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   189 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

to stay and practice meditation together. But I don't give up, 
I don't stop, I don't close the meditation center till now. 

With the bigger group, it is really difficult to know the 
ego or self of the participants. That's why we can practice 
detachment from ego or self. If we can detach, we can stay 
in the meditation center. If we cannot detach, we must go 
away. If we go away, it is difficult to do good deeds freely. 
Inside Thabarwa Center, there are many difficulties 
concerning with body and mind, that's why Thabarwa 
Center  is the most suitable place to practice detachment 
seriously, continuously. 

Doing only is using the limitless power of 
impermanent nature. Therefore it is difficult to understand 
and practice also. Doing with habit is using the power of 
self. Many people, so also many different habits. Doing 
good deeds is right, but using attachment is not good. 

We should try to detach from our habit which is 
concerned with oneself. We are also able to do good deeds 
with habit. Most of the meditators will not practice to be 
doing only, without habit. But it is better to do good deeds, 
to be doing only with detachment from habit. 

 
Câu hỏi 6: Thưa Thiền sư, con có 2 câu hỏi. 
1. Làm sao để phân biệt được việc làm chỉ là 

làm, như đang làm không có tôi có ta với việc làm theo 
quán tính thói quen? Trong hoạt động hàng ngày, nếu 
chúng ta làm mọi việc theo thói quen, có phải điều đó 

190

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   190RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   190 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

đồng nghĩa với việc chúng ta đang hành động trong sự 
vô minh và phóng tâm không? 

2. Khi làm việc trong một nhóm hoặc sống 
trong tập thể, con nhận thấy rằng bản ngã hay cái tôi 
cái ta thường nổi lên rõ rệt. Con sẽ phải hành trì thế nào 
để xả ly Tôi, Ta ở môi trường tập thể? 

Trả lời: 
Ngay cả Đức Phật cũng có thể từ bỏ thói quen của cái 

"tôi". Những người giác ngộ khác có thể vẫn giữ một số 
thói quen, vì vậy tất cả hành động theo thói quen không thể 
là hành động không có sự vô minh và chấp ngã. Vì đối với 
người giác ngộ, trừ Đức Phật, họ không thể loại bỏ hoặc từ 
bỏ hoàn toàn thói quen của mình. Do đó, trong các hành 
động như ăn, ngủ, đi lại, họ vẫn có thể hành động theo thói 
quen của mình. Tuy nhiên, họ làm với chánh niệm và sự xả 
ly, không phải với vô minh và dính mắc. 

Trong công việc nhóm, nếu nhóm càng lớn, bản ngã 
hay cái "tôi" sẽ càng mạnh. Điều này xảy ra vì sự kết hợp 
bản ngã của nhiều người. Khi chúng ta thực hành thiền, 
chúng ta cần phải chú ý đến bản ngã của mình. Nếu chúng 
ta không thể kiểm soát được bản ngã, chúng ta nên cố gắng 
tách rời khỏi nó. Sự tách rời này là sự hiểu biết về sự thật 
của công việc nhóm. Khi nhóm càng lớn, việc kiểm soát 
tâm trí để giữ vững sự ổn định và thuần khiết càng trở nên 
khó khăn hơn. Tuy nhiên, nếu chúng ta rời bỏ nhóm, điều 
đó có nghĩa là chúng ta đang từ chối công việc nhóm. Chính 
vì vậy, chúng ta nên thực hành chánh niệm và sự xả ly ngay 
cả trong một nhóm đông người. 

191

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   191RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   191 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Khi đối mặt với khó khăn, chúng ta không nên bám 
víu. Nếu chúng ta nhận thức được sức mạnh của bản ngã 
hoặc sự gắn bó với cái "tôi", chúng ta cần phải tách rời với 
sự hiểu biết đúng đắn về vô ngã—không có "ai", không có 
"tôi", không có "của tôi". Mọi thứ chỉ là nhân quả, là hành 
động và sự phản ứng lại tương đồng mang tính tự nhiên vô 
ngã. 

Tôi đã giảng dạy cho các thiền sinh từ năm 2002 đến 
nay. Việc giảng dạy cho mọi người không giới hạn là rất 
khó, nhưng tôi có thể xả ly khỏi những khó khăn, và đó là 
lý do tại sao tôi có thể tiếp tục giảng dạy cho đến nay. Sau 
năm năm giảng dạy, Trung tâm Thabarwa đầu tiên được 
thành lập vào năm 2007. Trung tâm Thabarwa hoạt động tự 
do suốt ngày đêm, điều này khiến việc thiền chung trở nên 
khó khăn hơn. Tuy nhiên, tôi không từ bỏ, tôi không dừng 
lại, tôi chưa bao giờ đóng cửa trung tâm thiền cho đến nay. 

Với nhóm đông người, rất khó để nhận ra bản ngã 
hoặc cái "tôi" của từng người tham gia. Chính vì vậy, chúng 
ta phải thực hành xả ly bản ngã. Nếu chúng ta có thể xả ly, 
chúng ta có thể tiếp tục ở lại trong trung tâm thiền. Nếu 
chúng ta không thể xả ly, chúng ta phải rời đi. Nếu chúng 
ta ra đi, sẽ rất khó để làm những việc thiện một cách tự do. 

Trong Trung tâm Thabarwa, có nhiều khó khăn liên 
quan đến thân thể và tâm trí. Đó là lý do tại sao Trung tâm 
Thabarwa là nơi thích hợp nhất để thực hành sự xả ly một 
cách nghiêm túc và liên tục. 

"Chỉ làm" có nghĩa là sử dụng sức mạnh vô hạn của 
bản chất vô thường. Vì vậy, việc hiểu và thực hành điều này 
là rất khó khăn. Làm việc theo thói quen có nghĩa là sử dụng 

192

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   192RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   192 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

 

sức mạnh của cái "tôi". Khi có nhiều người tham gia, sẽ có 
nhiều thói quen khác nhau. Làm việc thiện là đúng, nhưng 
dính mắc với làm việc thiện là không tốt. 

Chúng ta nên cố gắng xả ly khỏi thói quen của mình, 
thói quen liên quan đến cái "tôi". Mặc dù chúng ta vẫn có 
thể làm việc thiện với thói quen, nhưng tốt hơn hết là chúng 
ta làm việc thiện mà không dính mắc với thói quen đó. 
  

193

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   193RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   193 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

PROBLEMS RELATED TO PRACTICE 
MEDITATION 

NHỮNG VẤN ĐỀ GẶP PHẢI KHI HÀNH THIỀN 
 

Question 1: Dear Sayadaw, I’ve heard that when 
we are reborn, we won’t remember what happened in 
our current life. So how does that affect our practice of 
mindfulness and detachment in this life? 

If we forget everything, how can our practice now 
support us or carry over to the next life? I would like to 
understand more clearly about the connection between 
this present life and the next one. Will our practice truly 
have a lasting effect beyond this life? 

Answer: 
Because of ignorance and attachment, this question 

and thinking appear. Ignorance is attachment to living 
beings and non-living beings. Attachment to living beings 
and non-living beings is also the cause of ignorance or 
misunderstanding. As long as there is ignorance and 
attachment, one life will continue after another - for sure. 

Ignorance and attachment are the connection between 
lives: between this life and previous lives, and between this 
life and future lives. Only when there is no ignorance and 
attachment, will there be no connection between this life 
and the next. In this way, there will be no more life cycle - 
no more misunderstanding about life, living beings, or non-
living beings as real. 

194

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   194RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   194 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

For the children, what they do - when they are 
children - is real. If they don’t get what they want, they 
become angry and cry, because in their view and 
understanding, they are real, their intelligence is real, their 
needs are real, so their reactions are also real to them. 
That’s why they cry, feel upset, or become angry - because 
of their own ignorance and attachment. 

But for an adult, the intelligence and desire of the 
children are nothing: not real and not important. Because 
the children’s intelligence is not enough, the adult knows 
clearly that the understanding of the children is also not real 
anymore. 

Because of the power of mindfulness and detachment, 
we are able to understand and practice like this. If the power 
of ignorance and attachment is stronger than the power of 
mindfulness and detachment, we may not understand and 
practice like this - for sure. Therefore, not to lose this right 
understanding and practice is really important. 

In the past, we may not have understood or practiced 
like this - in the past of this life. But only at the present, we 
are sure to understand and practice like this. But if we are 
not practicing continuously and seriously, we are sure to 
lose this right understanding and practice. 

There are many meditators in Myanmar. I have been 
working all the time. I’m helping them all the time. I’m 
teaching them all the time. Therefore, I know this cause and 
effect: if they are not working continuously or seriously, 
they will stop understanding and practicing like this - for 
sure. 

195

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   195RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   195 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

To understand and practice like normal meditators is 
easy to understand and practice, but not very effective. This 
teaching, this understanding and practicing, is detachment 
from common meditators. In this way, we can save more 
and more merits of our good deeds - by practicing, 
understanding, and practicing like this continuously and 
seriously. 

In this way, we are sure to be able to continue like this 
more and more. With this right understanding, I continued 
to practice. After practice, I received more and more merits 
in the long term. In this way, I can do more and more, I can 
create bigger and bigger meditation centers and get this 
more and more clearly - simply because of the greatest 
power of mindfulness and detachment. 

For me, there is no difference between Myanmar, 
Vietnamese, Indian, Chinese, the same. The same 
ignorance and attachment. The same meditation method. 
Only the people may be different. Only the name may be 
different. But the same ignorance and attachment, so they 
make the same mistake. 

If you are not practicing seriously and continuously 
with this method, you are sure to lose this understanding 
and practice. In this way, you may be a normal layperson 
again. And then at that time, you are not sure when you will 
be able to understand and practice like this - this life or next 
life - not sure yet. 

So, you must learn not only from me, but also from 
yourself and others. If you are practicing meditation like 

196

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   196RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   196 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

this for many years continuously, you will understand the 
same mistakes like me. 

Many infinite Buddhas are already enlightened. But 
the same teaching. The same right understanding. The same 
practice. Only the name of the Buddha was changed. 
Teaching is the same. 

So, if you reject this kind of right understanding and 
practice, you may attach to rejecting the truth. In this way, 
you may experience this kind of right understanding and 
practice - but you may reject again. 

In this way, no hope for liberation, no hope for 
freedom. Because of making the same mistake again and 
again, you may not have a chance to get enlightenment - to 
be your own permanent understanding and practice for 
sure. 

So this understanding is the most important, and this 
practice is the most important of all. 

With this right understanding, I could lose all my 
former understanding as an educated man, as a 
businessman, and as a normal Buddhist. Besides, with this 
right practice, I could successfully stop my business, my 
physical, verbal and mental actions. 

Because the right understanding and right practice are 
completely different from the normal practice and the 
normal job. The more we are following the right way, the 
more we can understand. 

 

197

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   197RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   197 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Câu hỏi 1: Dạ thưa Ngài, con được nghe rằng khi 
tái sinh, mình sẽ không còn nhớ những gì đã diễn ra 
trong kiếp sống hiện tại. Vậy điều đó có ảnh hưởng như 
thế nào đến việc thực hành chánh niệm và xả ly trong 
kiếp sống này? 

Nếu mình không nhớ gì, thì làm sao sự thực hành 
hôm nay có thể hỗ trợ hay tiếp nối sang đời sau? Con 
muốn hiểu rõ hơn mối liên hệ giữa kiếp sống hiện tại và 
kiếp sống kế tiếp. Liệu việc tu tập bây giờ có thực sự 
mang theo kết quả sang đời sau không? 

Trả lời: 
Chính vì vô minh và dính mắc mà những câu hỏi và 

suy nghĩ như thế khởi lên trong tâm. Vô minh chính là sự 
dính mắc vào các chúng sinh và các pháp vô tri. Ngược lại, 
sự dính mắc ấy cũng là nguyên nhân làm khởi lên vô minh 
và tà kiến. Khi vô minh và dính mắc còn tồn tại, thì vòng 
tái sinh từ đời này sang đời khác sẽ tiếp diễn - một cách 
chắc chắn. 

Vô minh và dính mắc chính là sợi dây kết nối giữa các 
đời sống: giữa đời này với những đời quá khứ, và giữa đời 
này với những đời tương lai. Chỉ khi nào đoạn tận được vô 
minh và dính mắc, thì mới chấm dứt được mối liên kết ấy. 
Khi không còn sự nối kết giữa đời này và đời sau, thì vòng 
luân hồi sinh tử cũng sẽ chấm dứt. Khi ấy, sẽ không còn 
nhận thức sai lầm về sự sống, về chúng sinh hay các pháp 
thế gian là thật có nữa. 

Đối với trẻ nhỏ, những gì chúng cảm nhận đều là thật. 
Nếu không đạt được điều mình muốn, chúng sẽ tức giận, 
khóc lóc hay buồn bực. Bởi trong cái thấy và hiểu biết còn 

198

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   198RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   198 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

non nớt của các em, cái “tôi” là thật, trí thông minh là thật, 
nhu cầu là thật - cho nên phản ứng cũng là thật. Chính vì 
vậy mà trẻ nhỏ hành xử theo bản năng, dưới sự chi phối của 
vô minh và dính mắc. 

Nhưng với người lớn, những suy nghĩ và nhu cầu của 
trẻ con không còn là điều quan trọng hay thật có. Vì biết rõ 
trí tuệ của trẻ chưa đủ, nên người lớn cũng không xem nhận 
thức ấy là thực. Đây là ví dụ cụ thể để thấy rằng khi có trí 
tuệ và chánh kiến, ta sẽ không còn tin vào cái thấy sai lệch 
nữa. Và nhờ có chánh niệm và xả ly, ta mới có thể hiểu rõ 
sự thật theo cách này. 

Nếu sức mạnh của vô minh và dính mắc lớn hơn sức 
mạnh của chánh niệm và xả ly, thì chắc chắn ta sẽ không 
thể hiểu và thực hành đúng đắn. Do đó, việc giữ gìn chánh 
kiến và pháp hành (sự thực hành thiền) là điều hết sức quan 
trọng. Trong quá khứ, ngay trong đời này, có thể ta đã 
không từng hiểu và thực hành đúng như vậy. Nhưng chỉ 
trong hiện tại này, ta mới thật sự có cơ hội để thực hành 
đúng và hiểu rõ. Tuy nhiên, nếu không hành trì liên tục và 
nghiêm túc, ta sẽ đánh mất chánh kiến ấy - chắc chắn như 
vậy. 

Tôi đã thấy điều này rất rõ qua kinh nghiệm giảng dạy 
tại Miến Điện. Có rất nhiều hành giả ở đó. Tôi luôn luôn 
làm việc, hỗ trợ và giảng dạy cho họ không ngừng nghỉ. Vì 
vậy, tôi thấy rõ nhân và quả: nếu họ không thực hành một 
cách nghiêm túc và liên tục, thì sớm muộn gì họ cũng sẽ 
đánh mất sự hiểu biết đúng đắn (chánh kiến) và sự thực 
hành đúng đắn (chánh hành) ấy. 

199

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   199RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   199 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Việc hiểu và thực hành như những hành giả thông 
thường thì dễ, nhưng hiệu quả không sâu sắc và không 
chuyển hóa nhiều. Giáo pháp này, sự hiểu biết và pháp hành 
này chính là sự xả ly khỏi cách thực hành thông thường của 
đa số hành giả. Thực hành, hiểu và tiếp tục hành trì theo 
cách này một cách nghiêm túc và liên tục sẽ giúp ta tích lũy 
được nhiều phước báu hơn nữa từ những việc thiện mình 
làm. 

Khi có được chánh kiến như vậy, tôi tiếp tục hành 
thiền và theo thời gian, tôi nhận được phước báu ngày càng 
nhiều hơn. Chính nhờ đó, tôi có thể làm được nhiều hơn, có 
thể xây dựng những trung tâm thiền lớn hơn, có thể thấy rõ 
ràng hơn con đường này - tất cả đều nhờ vào sức mạnh to 
lớn của chánh niệm và xả ly. 

Đối với tôi, không có sự khác biệt nào giữa người 
Miến Điện, người Việt Nam, người Ấn Độ hay người Trung 
Hoa. Tất cả đều có cùng một vô minh và dính mắc, cùng 
một phương pháp hành thiền. Chỉ có con người là khác 
nhau, chỉ có cái tên là khác nhau - nhưng vô minh và dính 
mắc vẫn giống nhau, nên cũng phát sinh cùng những lỗi lầm 
như nhau. 

Nếu bạn không hành thiền một cách nghiêm túc và 
liên tục với phương pháp này, bạn chắc chắn sẽ đánh mất 
sự hiểu biết đúng đắn và sự thực hành đúng đắn này. Lúc 
đó, bạn sẽ trở lại như một người cư sĩ bình thường. Và khi 
điều đó xảy ra, không ai biết chắc bạn sẽ có cơ hội hiểu và 
thực hành lại như thế này vào lúc nào - trong đời này hay 
trong đời sau - chưa thể biết được. 

200

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   200RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   200 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Vì vậy, bạn cần học không chỉ từ tôi, mà còn học từ 
chính bản thân mình và từ những người khác. Nếu bạn hành 
thiền theo cách này một cách liên tục trong nhiều năm, bạn 
sẽ tự mình thấy rõ những lỗi sai giống như tôi đã từng thấy. 

Vô lượng chư Phật trong quá khứ đã giác ngộ, nhưng 
giáo pháp là một, chánh kiến là một, pháp hành là một. Chỉ 
có tên của các Đức Phật là thay đổi - nhưng giáo lý không 
hề thay đổi. 

Vì vậy, nếu bạn từ chối loại chánh kiến và pháp hành 
như thế này, nghĩa là bạn đang dính mắc vào sự từ chối sự 
thật. Khi đó, dù bạn có gặp lại chánh kiến và pháp hành này, 
bạn vẫn có thể tiếp tục từ chối nó lần nữa. 

Nếu như vậy, sẽ không còn hy vọng cho sự giải thoát, 
không còn hy vọng cho tự do chân thật. Bởi vì lặp đi lặp lại 
cùng một lỗi sai, bạn sẽ khó có được cơ hội giác ngộ, khó 
có được sự hiểu biết và pháp hành đúng đắn trở thành nền 
tảng vững chắc trong đời sống của chính mình. 

Cho nên, chánh kiến này là điều quan trọng nhất, và 
pháp hành này là pháp hành quan trọng nhất trong tất cả 
pháp hành. 

Chính nhờ chánh kiến này, tôi đã có thể buông bỏ tất 
cả những gì mình từng hiểu trước đó - như một người có 
học thức, một người kinh doanh, hay một Phật tử thông 
thường. Hơn nữa, nhờ pháp hành đúng đắn này, tôi đã có 
thể chấm dứt việc kinh doanh, chấm dứt các hành động về 
thân, khẩu và ý do tham ái dẫn dắt. 

201

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   201RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   201 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Bởi vì chánh kiến và chánh pháp hành hoàn toàn 
ngược lại với sự thực hành thông thường và công việc thế 
gian. Và càng đi đúng đường, thì càng thấy rõ sự thật. 

 
Question 2: Dear Sayadaw, in the past, I have 

practiced quite a bit of concentration meditation. Now, 
I am beginning to learn Vipassana meditation. I 
respectfully request the Sayadaw to guide us on the 
concept, process, general basic framework, and 
fundamental steps so that we can practice during this 
10-day meditation course. 

Answer: 
I have over 23 years of teaching meditation 

experience, within 23 years of continuous teaching, my 
teaching has already changed many steps. Teaching step by 
step is easy for the meditation teacher but not complete. 
After teaching meditation by using many steps, I started to 
teach like this, teaching only. No method to grasp or attach. 
Like the final teaching of the Buddha, before he passed 
away, he guided all living beings: "Sabbe saṅkhārā aniccā" 
(All conditioned things are impermanent). All the saṅkhārā 
- doing or happening - are just appearing and disappearing 
processes only, we need to be mindful only of the appearing 
and disappearing of selfless impermanent nature. Whatever 
doing will be finished, every action will be finished by 
itself, every happening will disappear by itself. Nothing is 
permanent, no one is permanent; only impermanent nature 
is permanent. 

202

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   202RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   202 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

After teaching for 20 years continuously by using 
many steps, now I am able to teach simply like this. So you 
can also practice step by step by yourself, you are free to 
practice with steps or without steps, and to continue 
practicing one mental action after another is important; 
choosing steps or no steps is not important. 

Most of the teaching will involve many steps, and 
only a few teaching will be teaching only without steps, it 
is possible to stop teaching with steps or without steps. 

This is detachment from the system, step, and limit. 
Because of a strong attachment to limits, systems and 
discipline, we also need a strong detachment from systems, 
limits, and steps. 

You are able to attach on the limit or step. You can 
practice with limits as long as you attach, but you will never 
be satisfied for sure, because of attachment to self or 
someone or something. 

I'm not rejecting from practice with limits, I'm just 
detaching from practicing with limits or systems or steps. 
The most important thing is to continue to practice with 
limits or without limits. 

Most of my followers are practicing with limits but 
they are not rejecting selflessness or limitlessness that's 
why they are practicing in the right way. They are 
practicing with mindfulness and detachment, they are 
practicing in the right way. 

If they are practicing with mindfulness and 
attachment their practices are difficult to develop. 

203

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   203RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   203 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

So we should detach from the beginning because we 
are attaching from the beginning of a meditator. Before we 
meditate we will think about how to meditate, how long to 
meditate, where to meditate, and which method to use to 
meditate, all these are thinking with attachment. You can 
practice step by step but we should practice with a 
detaching mind. Detaching mind means not to grasp 
practicing like this or like that. 

We can focus on our own breathing but we should not 
grasp the object of breathing, only the object to be mindful 
of. We must be able to be mindful of our own breathing; 
besides we must be able to be mindful of our own suffering 
of body and mind, we must be mindful of our present 
knowing or not knowing, we must be mindful of right 
understanding and practice like this. 

Also, this teaching is about the right understanding 
and practice. My teaching is not complete but I can practice 
more than my teaching, you must also try to practice more 
than you understand or more than you can explain. There 
are many meditators who practice meditation but most of 
them cannot explain their experience in the right way. 

Describing the truth is really difficult. Teaching about 
the truth is more difficult than listening to the teaching of 
the truth. 

You may not be patient enough to continue the 
practice for a long time because of your greed, anger, and 
delusion, but I'm patient enough to continue this kind of 
teaching until you are able to understand and practice. 

204

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   204RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   204 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

In this way, with this right understanding, I have been 
teaching like this for over many years continuously. This is 
teamwork, but it is very difficult to get success for most of 
the people in the big group. 

Even if we are not getting success for the group, it is 
worth practicing and teaching, and learning. Because this is 
the best we all can do. We all are fighting against ignorance 
and attachment. If we are practicing seriously on this 
method, we are fighting against the other methods. Now we 
all are fighting against ignorance and attachment. This has 
the less side effects in practicing meditation. 

If we dare to continue to understand and practice like 
this, in the long term more and more people will be 
understanding and practicing like this for sure. In this way, 
more and more people will have chances to understand and 
practice like this. 

 
Câu hỏi 2: Kính bạch Ngài, trước đây con đã thực 

hành khá nhiều thiền định. Nay con bắt đầu học thiền 
Vipassanā. Con kính xin Ngài chỉ dạy cho chúng con về 
khái niệm, tiến trình, khung cơ bản tổng quát và những 
bước nền tảng, để chúng con có thể thực hành trong 
khóa thiền 10 ngày này. 

Trả lời: 
Tôi đã có hơn 23 năm kinh nghiệm giảng dạy thiền, 

và trong suốt 23 năm ấy, cách giảng của tôi đã thay đổi qua 
nhiều giai đoạn. Giảng từng bước một thì dễ cho người 
hướng dẫn, nhưng lại không trọn vẹn. Sau nhiều năm giảng 

205

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   205RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   205 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

dạy bằng cách chia từng bước, tôi bắt đầu dạy theo cách này 
- chỉ là “dạy mà thôi”. Không có phương pháp nào để nắm 
giữ hay bám víu. 

Giống như lời dạy cuối cùng của Đức Phật trước khi 
nhập diệt: “Sabbe saṅkhārā aniccā” - “Tất cả các hành đều 
vô thường.” Mọi saṅkhārā - những gì đang làm hay đang 
xảy ra - chỉ là tiến trình khởi lên rồi diệt đi. Chúng ta chỉ 
cần chánh niệm với sự sinh-diệt của bản chất vô thường, vô 
ngã. Bất kỳ hành động nào cũng sẽ tự kết thúc, bất kỳ hiện 
tượng nào rồi cũng sẽ tự tan biến. Không có gì là thường 
hằng. Không có ai là thường hằng. Chỉ có bản chất vô 
thường là bất biến. 

Sau khi giảng dạy liên tục 20 năm theo nhiều bước, 
giờ đây tôi có thể dạy một cách đơn giản như vậy. Và bạn 
cũng có thể tự thực hành theo từng bước, hoặc không theo 
bước nào cả - điều quan trọng là tiếp tục thực hành từng 
hành động tâm nối tiếp nhau. Việc chọn thực hành theo 
từng bước hay không theo các bước không phải là điều cốt 
lõi. 

Đa phần các phương pháp giảng dạy đều có nhiều 
bước. Chỉ một số ít mới đi thẳng vào “chỉ dạy mà thôi”. Và 
thật sự, việc dừng lại ở “có bước hay không có bước” cũng 
là một giới hạn. Chúng ta thường bám vào hệ thống, giới 
hạn, kỷ luật - nhưng chính vì vậy mà cũng cần thực hành 
sự xả ly khỏi những hệ thống, giới hạn, và các bước. 

Bạn có thể bám vào giới hạn hay các bước - đó là 
quyền tự do của bạn. Nhưng nếu còn bám chấp vào cái 
“ngã”, vào “ai đó”, vào “cái gì đó”, thì dù bạn có thực hành 

206

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   206RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   206 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

theo bất kỳ bước nào, cũng sẽ không bao giờ cảm thấy đủ, 
không bao giờ hài lòng. 

Tôi không bác bỏ việc thực hành có giới hạn, tôi chỉ 
đang xả ly khỏi sự bám chấp vào phương pháp, vào hệ 
thống, hay các bước. Điều quan trọng là: tiếp tục thực hành, 
dù có theo bước hay không. 

Nhiều người học trò của tôi vẫn thực hành với những 
giới hạn, nhưng họ không bác bỏ vô ngã hay sự không giới 
hạn. Vì thế họ đang thực hành đúng cách - với chánh niệm 
và xả ly. Nếu thực hành với chánh niệm mà lại kèm với 
dính mắc, thì việc hành thiền sẽ rất khó tiến bộ. 

Vì vậy, ngay từ đầu, chúng ta nên thực hành với tâm 
xả ly. Thường thì ngay từ khi bắt đầu làm thiền sinh, chúng 
ta đã khởi tâm bám chấp: suy nghĩ nên thiền như thế nào, 
thiền bao lâu, ngồi ở đâu, theo phương pháp nào,… tất cả 
đều là biểu hiện của tâm dính mắc. Bạn có thể thực hành 
từng bước, nhưng hãy thực hành với tâm xả ly. 

Tâm xả ly ở đây có nghĩa là: đừng nắm giữ cách thực 
hành này hay cách thực hành kia. Bạn có thể theo dõi hơi 
thở, nhưng đừng bám chấp vào hơi thở - nó chỉ là đối tượng 
để chánh niệm mà thôi. Chúng ta phải có khả năng chánh 
niệm trên hơi thở của mình; nhưng bên cạnh đó, cũng phải 
chánh niệm trên khổ thọ nơi thân và tâm, trên trạng thái tâm 
hiện tại biết hay không biết, trên chánh kiến, và cả phương 
pháp thực hành đúng đắn nữa. 

Lời dạy của tôi xoay quanh sự hiểu biết đúng đắn và 
thực hành đúng đắn. Dù lời dạy của tôi chưa trọn vẹn, 
nhưng tôi thực hành còn nhiều hơn cả những gì tôi dạy. Bạn 

207

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   207RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   207 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

cũng nên cố gắng thực hành nhiều hơn mức bạn hiểu, hay 
mức bạn có thể diễn đạt. 

Có rất nhiều thiền sinh hành thiền nhưng không thể 
diễn đạt kinh nghiệm của mình một cách đúng đắn. Mô tả 
sự thật vốn đã khó, còn giảng dạy về sự thật lại càng khó 
hơn việc chỉ lắng nghe sự thật. 

Bạn có thể không đủ kiên nhẫn để duy trì thực hành 
lâu dài vì tham, sân, si của chính mình. Nhưng tôi đủ kiên 
nhẫn để tiếp tục giảng dạy theo cách này cho đến khi bạn 
có thể hiểu và thực hành được. 

Tôi đã giảng dạy theo cách này trong suốt nhiều năm, 
với chánh kiến. Đây chính là làm việc đội nhóm - nhưng 
thật sự rất khó để đạt thành tựu cho mọi người với một 
nhóm lớn. Dù ta không thành công ở cấp độ tập thể, thì việc 
hành thiền, giảng dạy và học tập theo cách này vẫn rất đáng 
làm. Đây là điều tốt đẹp nhất mà chúng ta có thể làm. 

Tất cả chúng ta đều đang chiến đấu với vô minh và 
dính mắc. Nếu thực hành nghiêm túc theo phương pháp 
này, thì cũng chính là đang chuyển hóa từ những phương 
pháp khác. 

Bây giờ, tất cả chúng ta đang cùng chiến đấu với vô 
minh và tham ái. Phương pháp này có ít tác dụng phụ trong 
việc hành thiền. Nếu chúng ta đủ can đảm để tiếp tục hiểu 
và thực hành theo cách này, thì chắc chắn trong tương lai, 
sẽ ngày càng có nhiều người có thể hiểu và thực hành như 
vậy. Và theo cách đó, ngày càng nhiều người sẽ có cơ hội 
tiếp cận được con đường này. 

208

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   208RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   208 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Question 3: Dear Sayadaw, I'm still working, and 
because my work is not so busy, I still have time to 
practice meditation at home. I practice 2 sessions every 
day. Each session takes 1 to 2 hours. 

When I joined some other meditation retreats, they 
also guided me in the other methods of walking 
meditation, standing meditation, and lying meditation. 
But when I came back to my daily life, I couldn't apply 
the other methods. I just applied sitting meditation. 

So, when I practiced sitting meditation at home, I 
observed everything that arises in my body and mind 
with mindfulness and detachment. 

My question is: Is it necessary to apply the other 
methods - walking, standing, and lying meditation - in 
my daily life? And if it is necessary, how can I practice 
them in daily life? 

Answer: 
For me, I emphasize sitting meditation. Then, I will 

continue to be mindful with detachment while walking and 
doing daily activities. 

Before I practiced meditation, sitting, standing, 
walking, doing and lying, all these are something, someone 
or I was real. So whatever I did, every action was real in 
my mind. 

Because of practicing mindfulness and detachment, 
nothing became real. No one became real. None self 
became real. Only the stronger power of mindfulness and 
detachment can know the truth of cause and effect or action 

209

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   209RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   209 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

and the same reaction of the selfless of action or selfless 
impermanent nature. 

Before practicing meditation: “I am sitting,” “I am 
standing,” “I am walking,” “I am doing.” This is the former 
understanding of a non-meditator. 

As a meditator, sitting is just sitting. No one is sitting. 
Nothing is sitting. The truth of sitting is selfless 
impermanent nature. This is the same for standing, walking, 
lying, and every action of body and mind. The truth behind 
all of them - sitting, standing, walking, lying, doing - is the 
same: selfless impermanent nature. 

So we can practice mindfulness and detachment not 
only in the sitting posture but also in standing, walking, and 
lying. We can practice mindfulness and detachment in our 
daily activities as well. The answer will be the same: 
Selfless impermanent nature. 

We need to be mindful of any object in sitting, 
standing, walking, and lying. If we can understand the same 
permanent truth of the selfless impermanent nature, we are 
in the right way. We are following the Middle Way. 

Most meditators are practicing meditation using 
various methods or only one method, but they cannot find 
the same answer - which is the realization of selfless 
impermanent nature. That’s why I emphasize: do good 
practice, and find the same answer in practicing meditation. 

In order to realize the selfless impermanent nature, we 
must be able to detach from everyone and everything - from 
every action of body and mind. Even the knowledge of 

210

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   210RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   210 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

selfless impermanent nature is also selfless impermanent 
nature. The present action, the present moment of 
mindfulness itself, is also selfless impermanent nature. 

Only when we know the same answer of the selfless 
impermanent nature, will there be knowing of wisdom, 
which knows about the selfless impermanent nature, which 
is Nirvana. Knowing about selfless impermanent nature 
should be the first. 

The more we know about selfless impermanent nature 
only, there will be knowing or wisdom. We should know 
about selfless impermanent nature. This is the Middle Way 
of the Buddha. 

 
Câu hỏi 3: Con thưa Ngài ạ. Hiện tại thì con còn đi 

làm, và công việc thì không có bận bịu nhiều. Vì vậy, 
con có hướng tâm thực hành trong cuộc sống và thực 
hành thiền ngồi tại nhà. Trong đó, con có thực hành một 
thời ngồi buổi sáng và một thời ngồi buổi tối. Mỗi thời 
khoảng từ một đến hai tiếng. 

Trong những khóa thiền miên mật thì con có được 
hướng dẫn về những oai nghi khác như là thiền ở tư thế 
đứng, hay tư thế đi, hay là tư thế nằm chẳng hạn. Nhưng 
mà khi về đến cuộc sống thường ngày thì con không ứng 
dụng những oai nghi khác, mà chỉ có trong cuộc sống là 
thiền ngồi mà thôi. 

Con muốn Ngài hướng dẫn rằng việc áp dụng thiền 
đi và thiền đứng chẳng hạn có là cần thiết hay không? 
Và nếu có thì mình nên ưu tiên cho những oai nghi đấy 

211

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   211RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   211 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

như thế nào trong thực hành hằng ngày của con ạ? Con 
xin cảm ơn Ngài ạ. 

Trả lời: 
Đối với tôi, tôi chú trọng vào việc thực hành thiền 

ngồi. Sau đó, tôi tiếp tục duy trì chánh niệm với tâm xả ly 
trong khi đi lại và thực hiện các hoạt động thường nhật. 

Trước khi thực hành thiền, các hành động như ngồi, 
đứng, đi, làm việc và nằm — tất cả đối với tôi đều là sự 
thật. Ai đó hay cái gì đó đều là một điều gì đó thì đều là 
thực. Vì vậy, bất cứ điều gì tôi làm, mỗi hành động đều 
được xem là có thực trong tâm trí tôi. 

Nhờ thực hành chánh niệm và xả ly, không còn điều 
gì là thực nữa. Không có ai là thực. Không còn cái “ngã” 
nào là thực. Chỉ có sức mạnh sâu sắc của chánh niệm và xả 
ly mới có thể nhận ra sự thật về nhân và quả, về hành động 
và phản ứng tương ứng, về tính vô ngã vô thường và không 
ngừng vận hành của pháp. 

Trước khi thực hành thiền: “Tôi đang ngồi”, “Tôi đang 
đứng”, “Tôi đang đi”, “Tôi đang làm”. Đó là sự hiểu biết 
cũ của một người chưa hành thiền. 

Là một hành giả, thì ngồi chỉ là ngồi. Không có ai đang 
ngồi. Không có gì đang ngồi. Sự thật của hành động ngồi 
chính là bản chất vô thường vô ngã. Điều này cũng đúng 
với đứng, đi, nằm và mọi hành động của thân và tâm. 

Sự thật đằng sau tất cả những hành động đó - ngồi, 
đứng, đi, nằm, làm việc - đều giống nhau: bản chất vô 
thường vô ngã. 

212

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   212RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   212 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Vì vậy, chúng ta có thể thực hành chánh niệm và xả ly 
không chỉ trong tư thế ngồi, mà còn trong các tư thế đứng, 
đi và nằm. Chúng ta cũng có thể thực hành chánh niệm và 
xả ly trong các hoạt động đời sống hằng ngày. Câu trả lời 
vẫn là một: bản chất vô thường vô ngã. 

Chúng ta cần duy trì chánh niệm trên bất kỳ đối tượng 
nào trong các tư thế đi, đứng, nằm, ngồi. Nếu chúng ta có 
thể thấu hiểu một sự thật duy nhất và thường hằng về tính 
vô ngã và vô thường luôn mới, thì chúng ta đang đi đúng 
con đường. Chúng ta đang bước đi trên con đường Trung 
đạo. 

Hầu hết các thiền sinh đang thực hành thiền bằng 
nhiều phương pháp khác nhau, hoặc chỉ một phương pháp, 
nhưng họ không thể tìm ra câu trả lời chung - đó là sự chứng 
ngộ về bản chất vô thường vô ngã. Đó là lý do tại sao tôi 
chú trọng vào việc: hãy hành thiền đúng cách, và tìm được 
cùng một câu trả lời ngay trong sự thực hành của mình. 

Để có thể chứng ngộ bản chất vô thường vô ngã, 
chúng ta phải có khả năng xả ly khỏi ai đó hay hành động 
nào đó cả trên thân và tâm. Ngay cả sự hiểu biết về bản chất 
vô thường vô ngã cũng chính là vô ngã và vô thường. 

Hành động hiện tại, khoảnh khắc hiện tại của chánh 
niệm cũng chính là vô thường vô ngã. 

Chỉ khi chúng ta nhận ra cùng một câu trả lời về bản 
chất vô thường vô ngã, thì trí tuệ mới khởi sinh, trí tuệ ấy 
biết rõ về bản chất vô thường vô ngã. Đó chính là Niết-bàn. 

Sự hiểu biết về bản chất vô thường vô ngã cần phải là 
điều đầu tiên. Càng thấu hiểu rõ ràng và sâu sắc về bản chất 

213

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   213RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   213 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

vô thường vô ngã, thì trí tuệ chân thật mới có thể xuất hiện. 
Chúng ta cần nhận biết và an trú trong sự hiểu biết về bản 
chất vô thường vô ngã - từ đó, trí tuệ sẽ hiển lộ. Đó chính 
là con đường Trung đạo của Đức Phật. 

Question 4:  I’m very grateful for this second 
chance to practice with you. Your mind and your 
teachings have supported me a lot. 

I first learned about your meditation method two 
years ago through Coach Huy. At first, I practiced one 
hour daily, then increased to three hours a day for two 
months. Last year, I joined the three-month retreat at 
Phap Van Pagoda and practiced 5–9 hours a day. I also 
continued to practice mindfulness and detachment in 
daily life and saw my mind become freer from issues 
like money, job, family, children, and relationships. 

Later, I joined a 10-day intensive retreat and 
practiced up to 12 hours a day. Two weeks ago, Coach 
Huy suggested I should practice at least 15 hours a day 
before your retreat, to make better use of the time with 
you. But I could only sit for 10.5 hours. 

I have three questions for Sayadaw: 
1. During my most recent 10.5-hour sitting, I noticed 

my mind was very attached to time - I kept counting 
every moment. Why is my mind so strongly attached 
to time? 

2. To strengthen mindfulness and detachment, should 
I keep increasing my sitting hours, or add other 
supporting practices? 

214

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   214RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   214 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

3. How can I recognize whether I am practicing your 
method correctly? 

Answer: 
I started practicing meditation to solve the problems 

of the meditators. 
Before I practiced meditation, I didn’t know about the 

problems of the meditators. Only when I became a 
meditator, who was practicing in the meditation retreat, I 
came to know more and more about the needs and 
difficulties of the meditators. 

In Myanmar, there are many meditation centers, many 
meditators, and many meditation teachers. That’s why there 
doesn't seem to be much problem concerned with 
meditation. Some of the meditation masters are well-
known, some of the meditation centers are also well-
known. 

Only by my own practice, I came to know the 
weakness, the side effects of the meditation method and 
meditation centers. That made me decide to solve that 
problem. 

Here in Vietnam, it is the same. Not many meditation 
centers, not many meditation teachers, but there are many 
meditators. Many Vietnameses are interested in meditation. 
The problem is not much different from Myanmar. 

But these problems are really difficult to solve. 
Buddhist monks who are educated could not solve the 
problem because they are not emphasizing on practicing 
meditation. I have a strong habit or desire to help people. 

215

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   215RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   215 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Most of the meditators in Myanmar are old, so they 
find it difficult to understand the Dhamma. If we see from 
outside, it seems OK - there are many meditation retreats, 
many meditators. It seems OK - they are working seriously 
and they are also getting success in their method. It seems 
like this, but in reality, it’s not like this. 

Only when I started practicing meditation, I like it. I 
compare it with education, business, helping other people, 
and donating. But keeping precepts, practicing meditation 
is the job I like the most. I don’t know why, but I like it. 
Maybe it is concerned with the past life. But I love the life 
of a meditator. I love meditation. I love to keep precepts. 

I may not be skillful in practicing meditation and 
keeping precepts, compared with other passions - reading 
or listening to the music or watching the movie, playing, 
studying, working for money. I have been doing many 
activities, but all these are not concerned with Buddha, 
Dhamma, and Sangha. Only meditation is concerned with 
Buddha, Dhamma, and Sangha. 

There are many mistakes on the side of the meditators, 
and also there will be weakness on the side of the 
meditation teacher. They cannot answer all the questions. 
They are not open. They would guide me, "Just continue 
the practice, find the answer by your practice." I was not 
satisfied with that answer. And this is the same answer for 
most of the meditators. In this way, there were not many 
questions and answers concerned with practicing 
meditation. 

216

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   216RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   216 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

I want to solve this problem. I want to fulfill the needs 
of people nowadays or at that time. That's why I decided to 
practice meditation continuously, seriously - not only for 
me, but also for all the meditators. 

Keeping precepts, controlling the mind to be stable 
and pure, practicing together - all these are the same in 
every world, every country. That was practicing for all - is 
the right understanding and practice. 

Most of the people are practicing only for themselves, 
not for others. On my side, I was not much interested in 
practicing meditation and teaching meditation. That's why, 
for me, I don't want to meditate for a long time. Ordination 
as a monk or nun, practicing and teaching meditation is 
mostly needed for Buddhism, for society. 

Because of practicing meditation, I came to 
understand like this. I don't need to think about myself - I 
just need to think only for others. In this way, I can detach 
more and more from myself, from my desire, from my life 
as a lay person, as a businessman. 

I read a lot when I was young, at that time I loved 
reading. So, for reading, I would read only for myself, not 
for others. But for meditation, I don't have much attachment 
to meditation. That's why I don't want to meditate for 
myself, and then I can meditate for all, for the meditators. 

I met with some meditators who have a strong 
attachment to meditation. They are in difficulties because 
of their attachment. Some people have a strong attachment 
to their life. That's why they do everything only for 
themselves - not for others. 

217

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   217RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   217 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Besides, I knew nothing when I started practicing 
meditation. That's why I was free to learn from everyone - 
even from the other meditators. 

Besides, when I was 23 years old, I left my family - 
my parents, my two younger brothers - because of the 
conflict in my family. Therefore, I could successfully 
detach, as a lay person, from my parents and from my two 
younger brothers. But I could not detach from myself at that 
time. 

For most of the people in Myanmar, it is very difficult 
to detach from their family members. They may continue 
to fight each other, but no one will run away - that is the 
tradition of the society. 

For me, I had to train myself to be able to lose my 
family - both physically and mentally. That was very hard. 
Because in Myanmar, most of the people will not leave 
their family - they will go to another country only for a job, 
not for abandoning. 

Therefore, I had to encourage myself a lot to make the 
decision to stay away from my parents. That was very 
difficult, but I could successfully encourage my mind to 
leave my parents. Because if I stayed with my parents, I 
would not be free. I could not work as I wanted to. 
Therefore, I needed freedom. But my parents would never 
give me freedom, because they were old - they were 
attached to controlling their children. 

So, no choice for me. I am attached to freedom. That’s 
why only when I was alone, I could think freely, I could 
speak freely, I could do freely - that was what I wanted. 

218

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   218RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   218 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

That’s why I started staying alone by renting a house, and 
then I started my own business. That made me skillful in 
making decisions and also in doing many things. 

Working saved me - really practical in running a 
business. Before I left my family, I was not practical. I 
would think a lot, I would dream a lot, but I could do 
nothing. Only by leaving the family did I become a real 
practitioner in business. 

That was a very rare ability in Myanmar, because 
nearly the whole country is under strong control - from 
parents to children, from teachers to students, from leaders 
to followers. The system was strongly attached. Very 
difficult to get out of that system, because most people will 
never try to lose their life or their family members like me. 
They may lose only when they die - that is not detachment. 

So because of the problems in my family, I could 
make use of all these problems to start seven years of 
continuously running my business. I got some success, and 
then I got the chance to practice meditation. So I could 
compare the jobs - between running real business and real 
meditation. I could compare breaking precepts and keeping 
precepts. And in this way, I could help many people to 
make decisions, to make up their mind, to make decisions 
by themselves. 

Most of the people really find it difficult to make a 
decision by themselves, because they are not free. They 
don't get the chance to make decisions freely like me. 
Besides, they dare not do many things. They dare not try 
new things. They dare not go a new way. They dare not 

219

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   219RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   219 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

practice a new method, because they don't get the chance - 
like I did - to do something freely. 

Because I left my home and started running my own 
business, I dared to go beyond the tradition. I dared to break 
the tradition. In this way, I could practice freely. I would 
practice in a meditation retreat, sometimes practicing four 
hours continuously for 10 days, or even eight hours 
continuously for 10 days - like this. This is breaking the law 
of the meditation center. Most people, most meditators, do 
not break the rules like that for the sake of others, for all, 
for Buddhist. 

I'm also training everyone to come and stay in the 
Thabarwa Centre. There is freedom - compared with other 
meditation centers - but I will control with the mind, not 
physically or verbally. 

Because of practicing meditation, I could successfully 
detach from myself and from my teaching, even from my 
own meditation center. That’s why I can help many people 
to practice as I did. 

You need to practice within limits for the short term. 
And then, you must try to go beyond the limit. You must 
try to practice beyond the limit also. 

If you want to detach from time, you must stop paying 
attention to limited time. You must try to use only the 
present moment. You must dare to stop watching, looking 
at the watch or the clock. I practiced like this. In this way, 
I don’t know which year, which month, which day, or what 
hour. As a student or as a businessman, I had to pay 

220

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   220RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   220 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

attention to created time. That’s why I also had a strong 
attachment to created time. 

When I practiced meditation, I came to realize my 
attachment to time. In this way, I tried to forget created 
time. I tried to use only the present moment - real time. 

There will be the side effects in the beginning, but if 
we can detach, we can pay attention again to the created 
time while we are detaching from time. We should stop 
using the created time. 

You can practice for 12 hours, but in order to detach 
from sitting meditation for a long time, first, you must 
practice for a long time - and then detach from that time. 
Without sitting meditation for 12 hours, you may not be 
able to detach from sitting for a long time. 

So you just need to continue doing good deeds. You 
must do what you cannot do. If you cannot abandon your 
life as a lay person, you must try to abandon. You need to 
ordain as a nun to detach from your life as a lay person or 
as a wife. In order to detach from your home, you must stay 
away from your home. This is detachment. 

I am not guiding you to grasp ordination or to stay 
away from your home permanently. I am not teaching like 
this. I am just guiding about detachment from the mind. 

If you can detach, you are free. You can stay 
anywhere. You can be a lay person or a nun - not much 
difference, if you can detach. 

Continue asking: Do you have any advice for my 
meditation practice? What should I do to improve my 

221

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   221RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   221 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

ability of mindfulness and detachment, and to make my 
mind stronger and more skillful in knowing the truth? 

Answer: 
 Staying together with other monks, nuns, and 

meditators in a meditation center is really helpful to detach 
from yourself. If you stay at home, there may not be many 
things to do for your family. 

But if you stay in a meditation center, there are many 
things to do, many mistakes to face, many problems to 
solve, and many needs to fulfill. In this way, it is really 
useful. 

Opening a meditation center or joining a meditation 
retreat like this is very effective in helping you detach from 
yourself. The more we do like this, the more we can detach 
ourselves, forget ourselves - totally and fully. 

In this way, we don’t need to worry about ourselves. 
We just need to care for others. We don’t need to work for 
ourselves. If we can detach, we are solving the real problem 
- because attachment is the real problem. So, detachment is 
the answer. 

Whether you can detach for a short term, temporarily, 
or permanently - it’s okay. If you cannot detach, you may 
be rich or healthy, but your mind will not be okay. The 
problems will still remain in your mind. So, if you can 
detach, you may be poor, you may be sick - but that is not 
the problem. 

In Myanmar, there are not many questions and 
answers like this. That’s why I don’t get many chances to 

222

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   222RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   222 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

answer like this. But I have been solving all these problems 
by practice. I will open more and more meditation retreats, 
meditation centers. 

There will be many problems concerning finance, 
electricity, people fighting each other. So many people can 
get the chance to solve the problems. In this way, they will 
be skillful. They can be leaders like me. 

Before, people didn't know how to use their ability and 
intelligence in the best way, because they don’t know what 
is good and what is bad concern with them. But for me, I 
know. That’s why I can make use of their life. 

So also everyone who is intelligent and who has 
ability in society gets the same chance like me. By staying 
in the meditation center, they become more and more busy, 
but they can save more and more merits. In this way, their 
intelligence and abilities are increasing all the time. 

Thabarwa Center becomes more and more well-
known and easier to know about the good points of the 
Thabarwa Center. 

Concerned with you and the other meditators, we are 
meeting often. So, I can understand the development of 
your mind and your life, because I have been observing all 
the time - concerned with the people: what are the changes. 
Because I am responsible for solving these problems. 
Therefore, like the police, they will watch the people good 
or bad like this. For me, I have to observe the mind, the 
intelligence, and the ability of the meditators. 

223

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   223RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   223 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

If you are practicing like this, you will also understand 
yourself more and more clearly. You can know the 
changing of your mind, your life, more and more clearly by 
yourself. So also, you can know the changing of your 
wisdom by yourself. 

For me, I have been experiencing the changing mind 
and habits of many people - more and more people - who 
are working in the Thabarwa Center. That change or 
development will be more and more obvious in the long 
term. 

So, you are on the right way, you just need to continue 
to practice, and you will understand by yourself, as I 
understand by myself. 

 
Câu hỏi 4: Thưa Thiền sư, con rất biết ơn vì có cơ 

hội lần thứ hai được thực hành với Ngài. Tâm Ngài và 
lời dạy của Ngài đã hỗ trợ con rất nhiều trong sự thực 
hành. 

Con biết đến phương pháp thiền của Ngài từ hai 
năm trước qua Coach Huy. Ban đầu, con hành mỗi ngày 
một tiếng, sau đó thực hành ba tiếng mỗi ngày trong hai 
tháng. Năm ngoái, con tham gia khóa ba tháng tại chùa 
Pháp Vân, và con đã hành thiền năm, bảy, đến chín 
tiếng một ngày. Sau đó, con tiếp tục thực hành trong đời 
sống hàng ngày, và thấy tâm mình dần tự do hơn khỏi 
những dính mắc về công việc, tiền bạc, gia đình, con cái 
và các mối quan hệ. 

224

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   224RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   224 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Con cũng từng tham dự khóa mười ngày chuyên 
sâu, trong đó con hành được 12 tiếng một ngày. Gần 
đây, Coach Huy có gợi ý con nên hành ít nhất 15 tiếng 
trước khi tham dự khóa của Ngài, để việc hành thiền 
cùng Ngài đạt chất lượng hơn. Tuy nhiên, con chỉ hành 
được 10 tiếng rưỡi. 

Con có ba câu hỏi xin kính thưa Ngài: 
1. Trong thời hành thiền 10 tiếng rưỡi gần đây, 

con nhận ra tâm con rất dính mắc vào thời gian, 
như đang đếm từng khoảnh khắc. Xin hỏi vì sao 
lại như vậy? 

2. Con nên tiếp tục tăng thời gian ngồi, hay kết 
hợp thêm các hoạt động khác để tăng trưởng 
chánh niệm và xả ly? 

3. Làm sao để nhận biết một thiền sinh đang thực 
hành đúng theo phương pháp của Ngài? 

Trả lời: 
Tôi bắt đầu hành thiền là để giải quyết các vấn đề của 

thiền sinh. Trước khi thực hành thiền, tôi không thật sự hiểu 
thiền sinh đang gặp khó khăn gì. Chỉ đến khi chính tôi trở 
thành một thiền sinh, tham dự các khóa thiền, tôi mới dần 
dần thấy rõ nhu cầu và trở ngại thật sự của người hành thiền. 

Tại Miến Điện, có rất nhiều trung tâm thiền, rất nhiều 
thiền sinh và thiền sư. Vì vậy, nhìn từ bên ngoài, có vẻ như 
không có vấn đề gì lớn liên quan đến thiền tập. Một số thiền 
sư rất nổi tiếng, một số trung tâm thiền cũng rất được biết 
đến. Nhưng chỉ nhờ vào pháp hành cá nhân, tôi mới thấy rõ 
những điểm yếu, những hệ quả phụ từ chính phương pháp 
thiền và cách vận hành của các trung tâm. 

225

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   225RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   225 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Chính từ chỗ thấy rõ này, tôi mới quyết định tìm cách 
giải quyết vấn đề đó. Và khi đến Việt Nam, tôi nhận ra tình 
hình cũng tương tự. Không có nhiều trung tâm thiền, không 
nhiều thiền sư, nhưng lại có rất nhiều người thực sự quan 
tâm đến thiền. Nhiều người Việt Nam yêu thích thiền, nên 
vấn đề không khác mấy so với Miến Điện. 

Tuy nhiên, những vấn đề này thật sự rất khó giải 
quyết. Các vị tăng sĩ có học thức thường không thể giải 
quyết được, bởi vì họ không chú trọng đến việc thực hành 
thiền. Tôi thì có một thói quen mạnh mẽ và một ước muốn 
rõ ràng là được giúp đỡ người khác. Đó là lý do tôi vẫn tiếp 
tục hành thiền và chia sẻ Pháp. 

Phần lớn các thiền sinh ở Miến Điện là người lớn tuổi, 
nên họ gặp khó khăn khi tiếp cận và hiểu sâu Giáo Pháp. 
Nếu chỉ nhìn bên ngoài, mọi thứ có vẻ ổn - có nhiều khóa 
thiền, có nhiều người tham dự, có vẻ họ thực hành nghiêm 
túc và đạt kết quả. Nhưng sự thật không hẳn như vậy. Chỉ 
khi tôi trực tiếp hành thiền, tôi mới thấy được điều đó. 

Khi bắt đầu hành thiền, tôi nhận ra rằng mình thật sự 
có tình cảm sâu sắc với con đường này. So với việc học 
hành, kinh doanh, làm từ thiện hay giúp đỡ người khác, thì 
giữ giới và hành thiền là điều tôi cảm thấy gần gũi và yêu 
thích nhất. Tôi không rõ lý do vì sao lại như vậy, nhưng 
trong lòng tôi có cảm giác tự nhiên là “đúng”, có lẽ điều đó 
xuất phát từ nghiệp thiện trong quá khứ. Tôi thật sự yêu đời 
sống của một người tu thiền. Tôi yêu pháp hành thiền, và 
tôi yêu việc giữ giới như một điều tự nhiên cần làm. 

Có thể tôi không giỏi hành thiền hay giữ giới bằng 
việc đọc sách, nghe nhạc, xem phim, vui chơi, học tập hay 

226

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   226RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   226 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

làm ăn - những thứ mà tôi từng làm rất nhiều. Tôi đã từng 
trải nghiệm qua nhiều kiểu hoạt động trong đời sống. 
Nhưng rồi tôi nhận ra: tất cả những điều ấy đều không có 
liên hệ sâu sắc gì với Phật, Pháp và Tăng. Chỉ có thiền mới 
thật sự kết nối tôi với Tam Bảo một cách trực tiếp và chân 
thật. 

Có rất nhiều sai lầm đến từ phía thiền sinh, và cũng có 
những điểm yếu từ phía thiền sư hướng dẫn. Họ không thể 
trả lời hết tất cả các câu hỏi. Họ không cởi mở. Họ thường 
chỉ hướng dẫn tôi rằng: “Cứ tiếp tục hành thiền, rồi câu trả 
lời sẽ đến từ chính sự thực hành của bạn.” Tôi không thỏa 
mãn với câu trả lời như vậy. 

Và đây cũng là câu trả lời chung mà phần lớn thiền 
sinh nhận được. Vì thế, không có nhiều câu hỏi và trả lời 
thật sự sâu sắc liên quan đến thiền tập. Tôi muốn giải quyết 
vấn đề này. Tôi muốn đáp ứng nhu cầu thật sự của con 
người trong thời đại đó - và cả thời nay. 

Chính vì vậy, tôi đã quyết định hành thiền một cách 
nghiêm túc và liên tục - không chỉ cho bản thân, mà còn vì 
tất cả các thiền sinh. Việc giữ giới, làm cho tâm ổn định và 
trong sạch, và cùng nhau thực hành thiền - tất cả những điều 
này đều giống nhau ở bất cứ nơi đâu, bất cứ quốc gia nào. 
Khi thực hành vì tất cả, đó chính là chánh kiến và chánh 
pháp hành. 

Phần lớn mọi người chỉ hành thiền cho riêng mình, 
chứ không vì người khác. Về phía tôi, lúc đầu tôi không 
hứng thú nhiều với việc hành thiền hay giảng dạy thiền. Vì 
vậy, tôi cũng không thích thiền lâu. Nhưng việc xuất gia, 

227

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   227RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   227 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

hành thiền và giảng pháp lại là điều rất cần thiết cho Phật 
giáo và cho xã hội. 

Chính nhờ thực hành thiền mà tôi mới hiểu ra như vậy. 
Tôi không cần phải nghĩ nhiều về bản thân. Tôi chỉ cần nghĩ 
đến người khác. Nhờ đó, tôi có thể xả ly dần dần khỏi bản 
ngã, khỏi các dục vọng và đời sống của một cư sĩ, của một 
người làm kinh doanh. 

Khi còn trẻ, tôi rất thích đọc sách. Lúc ấy, tôi đọc chỉ 
để phục vụ cho chính mình, không phải vì người khác. 
Nhưng với thiền, tôi lại không có sự dính mắc lớn. Chính 
vì vậy, tôi không muốn thiền vì bản thân - mà tôi hành thiền 
cho tất cả, cho các thiền sinh. 

Tôi đã từng gặp một số thiền sinh có sự dính mắc rất 
mạnh vào thiền. Chính sự dính mắc đó lại khiến họ rơi vào 
khó khăn. Có người lại dính mắc rất sâu vào đời sống của 
mình. Vì thế, họ làm mọi thứ chỉ cho chính họ, chứ không 
vì người khác. 

Bản thân tôi, khi bắt đầu hành thiền, tôi không biết gì 
cả. Nhờ vậy, tôi có thể tự do học hỏi từ tất cả mọi người, kể 
cả các thiền sinh khác. Ngoài ra, năm tôi 23 tuổi, tôi đã rời 
khỏi gia đình, rời xa cha mẹ và hai người em trai, vì có xung 
đột trong gia đình. Vì lý do đó, tôi đã có thể xả ly khỏi cha 
mẹ và hai người em trai trong tư cách là một cư sĩ. Nhưng 
lúc ấy, tôi vẫn chưa thể xả ly khỏi chính bản thân mình. 

Đối với phần lớn người dân ở Miến Điện, việc xả ly 
khỏi gia đình là điều vô cùng khó khăn. Dù có mâu thuẫn, 
họ vẫn tiếp tục sống chung, tiếp tục tranh cãi - nhưng hiếm 
khi ai chịu rời bỏ gia đình, bởi vì đó là truyền thống ăn sâu 
trong xã hội. 

228

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   228RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   228 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Về phần tôi, tôi phải tự rèn luyện rất nhiều để có thể 
buông bỏ gia đình, cả về thân lẫn tâm. Điều đó thật sự rất 
khó. Ở Miến Điện, người ta chỉ rời bỏ gia đình khi đi lao 
động ở nước ngoài, chứ không phải để xả ly hay từ bỏ sự 
ràng buộc. Vì vậy, tôi đã phải tự khích lệ bản thân rất nhiều 
mới có thể đưa ra quyết định rời xa cha mẹ. 

Đó là quyết định vô cùng khó khăn, nhưng cuối cùng 
tôi cũng động viên được tâm mình để rời khỏi cha mẹ. Bởi 
vì nếu tôi còn sống với cha mẹ, tôi sẽ không được tự do. 
Tôi không thể làm những điều mình muốn. Mà tôi thì rất 
cần sự tự do. 

Tuy nhiên, cha mẹ tôi thì không bao giờ cho tôi tự do, 
vì họ đã già - họ dính mắc vào việc kiểm soát con cái. Đối 
với tôi lúc đó, tôi dính mắc vào tự do. Chỉ khi được sống 
một mình, tôi mới có thể nghĩ tự do, nói tự do, và làm việc 
một cách tự do - đó là điều tôi thật sự mong muốn. 

Vì vậy, tôi bắt đầu sống một mình bằng cách thuê nhà 
riêng, rồi bắt đầu kinh doanh riêng. Chính điều đó giúp tôi 
trở nên khéo léo trong việc đưa ra quyết định và thực hiện 
nhiều việc khác. Công việc đã “cứu” tôi - nó giúp tôi trở 
nên thực tế hơn trong kinh doanh. 

Trước khi rời khỏi gia đình, tôi không phải là người 
sống thực tế. Tôi thường suy nghĩ viển vông, mơ mộng 
nhiều điều, nhưng lại chẳng làm được gì cụ thể. Chỉ sau khi 
rời xa gia đình, tôi mới thật sự bắt đầu hành động và vận 
hành công việc kinh doanh một cách thực tế, hiệu quả. 

Khả năng này rất hiếm ở Miến Điện, bởi vì cả đất nước 
gần như nằm trong sự kiểm soát rất chặt chẽ - từ cha mẹ với 
con cái, từ thầy giáo với học trò, từ người lãnh đạo với 

229

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   229RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   229 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

người nhân viên. Hệ thống đó gắn chặt bởi sự dính mắc, rất 
khó để thoát ra. Bởi vì đa số người dân không bao giờ dám 
từ bỏ gia đình hay cuộc sống hiện tại như tôi đã làm. Họ chỉ 
mất đi khi chết - mà cái chết không phải là sự xả ly. 

Chính nhờ những vấn đề trong gia đình, tôi có thể tận 
dụng khó khăn đó để bắt đầu hành trình bảy năm làm kinh 
doanh liên tục. Tôi có đạt được một số thành công, và rồi 
tôi có cơ hội bước vào con đường thiền tập. Nhờ vậy, tôi có 
thể so sánh hai con đường - giữa việc điều hành một công 
việc kinh doanh thật sự và hành thiền chân chính. Tôi cũng 
có thể so sánh giữa việc phá giới và giữ giới. 

Từ đó, tôi có thể giúp nhiều người biết cách đưa ra 
quyết định, có lập trường, biết tự mình quyết định hướng đi 
cho đời sống. Vì phần lớn mọi người rất khó tự mình đưa 
ra quyết định, đơn giản vì họ không được tự do. Họ không 
có cơ hội để lựa chọn như tôi đã có. 

Ngoài ra, họ không dám làm nhiều việc, không dám 
thử điều mới, không dám đi một con đường khác, không 
dám thực hành một phương pháp khác. Bởi vì họ chưa từng 
có cơ hội để làm điều gì đó hoàn toàn tự do như tôi đã làm. 

Chính vì tôi đã rời khỏi gia đình và bắt đầu làm chủ 
công việc của mình, tôi dám bước ra khỏi truyền thống. Tôi 
dám phá vỡ những khuôn mẫu cũ. Nhờ vậy, tôi mới có thể 
thực hành một cách tự do. Tôi từng tham gia các khóa thiền 
chuyên sâu, thực hành liên tục 4 giờ mỗi ngày trong suốt 
10 ngày, thậm chí có lúc thực hành 8 giờ/ngày trong 10 
ngày liên tiếp - như thế. Việc đó là vi phạm nội quy của 
trung tâm thiền. Hầu hết mọi người, hầu hết các thiền sinh 

230

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   230RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   230 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

không phá giới hoặc phá quy như vậy - bởi vì họ không 
hành thiền vì người khác, vì tất cả, vì Phật Pháp Tăng. 

Tôi cũng đang hướng dẫn mọi người đến và sống tại 
Trung tâm Thabarwa. Ở đó có sự tự do, nếu so với các trung 
tâm thiền khác. Nhưng tôi kiểm soát bằng tâm, không kiểm 
soát bằng các hành động trên thân hay lời nói. 

Chính nhờ hành thiền, tôi mới có thể xả ly khỏi bản 
thân, khỏi vai trò giảng dạy, thậm chí xả ly khỏi chính trung 
tâm thiền của mình. Nhờ vậy, tôi mới có thể giúp được 
nhiều người hành thiền giống như tôi đã từng làm. 

Bạn cần phải thực hành trong giới hạn trong thời gian 
ngắn hạn, rồi sau đó cần phải nỗ lực vượt qua giới hạn ấy. 
Việc hành thiền vượt ngoài giới hạn cũng là điều cần thực 
hành. 

Nếu bạn muốn xả ly khỏi thời gian, bạn phải ngưng để 
tâm vào thời gian tạo tác. Hãy cố gắng chỉ sử dụng thời gian 
hiện tại. Bạn phải can đảm ngừng việc nhìn đồng hồ hay 
xem giờ. Tôi đã từng thực hành như vậy. 

Nhờ hành thiền theo cách này, tôi không còn biết hôm 
nay là ngày bao nhiêu, tháng nào, năm nào, hay là mấy giờ. 
Khi còn là học sinh hay doanh nhân, tôi phải luôn chú ý đến 
thời gian nhân tạo. Vì vậy, tôi cũng từng dính mắc rất mạnh 
vào thời gian do con người tạo ra. 

Khi hành thiền, tôi mới thấy rõ sự dính mắc của mình 
với thời gian. Từ đó, tôi cố gắng quên đi thời gian tạo tác, 
chỉ sử dụng thời gian hiện tại - thời gian thật. Ban đầu có 
thể sẽ có những tác dụng phụ, nhưng nếu ta có thể xả ly, thì 

231

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   231RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   231 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

sau đó vẫn có thể sử dụng lại thời gian tạo tác, trong khi 
vẫn giữ được tâm xả ly với thời gian. 

Chúng ta nên dừng việc sử dụng thời gian tạo tác, và 
chỉ sử dụng thời gian hiện tại. Bạn có thể hành thiền ngồi 
suốt 12 tiếng, nhưng để có thể xả ly khỏi việc ngồi lâu, thì 
trước hết bạn cần phải ngồi lâu trước đã - rồi sau đó mới xả 
ly khỏi chính thời gian ngồi đó. 

Nếu bạn chưa từng hành ngồi suốt 12 tiếng, bạn sẽ khó 
có khả năng xả ly khỏi việc hành ngồi lâu. Vì vậy, bạn cần 
tiếp tục làm việc thiện. Bạn cần làm những điều mình nghĩ 
là không thể làm. Nếu bạn chưa thể từ bỏ đời sống cư sĩ, 
bạn cần phải thử từ bỏ. Bạn nên xuất gia làm ni để có thể 
xả ly khỏi đời sống của một người vợ, một người cư sĩ. Nếu 
muốn xả ly khỏi ngôi nhà của mình, bạn phải rời khỏi nhà. 
Đó chính là xả ly. 

Tôi không hướng dẫn bạn để nắm giữ việc xuất gia, 
hay bắt buộc bạn phải rời khỏi nhà mãi mãi. Tôi không dạy 
như vậy. Tôi chỉ đang hướng dẫn bạn về sự xả ly nơi tâm. 

Nếu bạn có thể xả ly, bạn sẽ được tự do. Khi đó, bạn 
có thể ở bất cứ nơi đâu, có thể là một cư sĩ hay là một ni sư 
- không khác biệt nhiều nếu bạn đã xả ly trong tâm. 

Thiền sinh tiếp tục hỏi: Bạch Ngài, Ngài có lời 
khuyên nào cho con về pháp hành thiền không? Con 
nên làm gì để phát triển khả năng chánh niệm và xả ly, 
và giúp cho tâm mình trở nên mạnh mẽ, khéo léo hơn 
trong việc thấy biết sự thật? 

Trả lời: 

232

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   232RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   232 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

 Sống chung với các vị sư, sư cô, và thiền sinh trong 
một trung tâm thiền rất có lợi cho việc xả ly khỏi bản thân. 
Nếu bạn sống ở nhà, có thể bạn sẽ không có nhiều việc để 
làm cho gia đình. Nhưng khi ở trong một trung tâm thiền, 
sẽ có rất nhiều việc để làm, nhiều lỗi sai để đối mặt, nhiều 
vấn đề cần giải quyết, và nhiều nhu cầu cần được đáp ứng. 
Chính nhờ đó, việc hành thiền trở nên thật sự hữu ích và 
thiết thực. 

Việc mở một trung tâm thiền hay tham gia các khóa 
thiền như thế này rất hiệu quả để giúp bạn xả ly khỏi bản 
ngã. Càng thực hành như vậy, bạn sẽ càng dễ xả ly, dễ quên 
đi cái “tôi” - một cách trọn vẹn và toàn diện. 

Khi xả ly được như vậy, bạn không cần phải lo lắng 
về bản thân nữa. Bạn chỉ cần quan tâm đến người khác. Bạn 
không cần phải làm việc vì chính mình. Nếu bạn có thể xả 
ly, thì bạn đang giải quyết đúng gốc rễ của vấn đề - bởi vì 
sự dính mắc chính là vấn đề thật sự, và xả ly là câu trả lời. 

Dù bạn chỉ có thể xả ly tạm thời, ngắn hạn hay dài hạn 
- đều tốt cả. Nếu bạn không thể xả ly, dù có giàu có hay 
khỏe mạnh, tâm bạn vẫn không ổn định, và các vấn đề vẫn 
tồn tại trong tâm. Nhưng nếu bạn có thể xả ly, thì dù bạn 
nghèo hay đang bệnh, điều đó cũng không phải là vấn đề 
lớn. 

Tại Miến Điện, không có nhiều cơ hội để hỏi đáp sâu 
như thế này, nên tôi cũng ít khi được trả lời theo cách như 
vậy. Nhưng tôi đã và đang giải quyết tất cả những vấn đề 
đó thông qua thực hành. Tôi sẽ tiếp tục mở thêm nhiều khóa 
thiền, nhiều trung tâm thiền hơn nữa. 

233

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   233RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   233 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Sẽ có nhiều vấn đề xảy ra - từ tài chính, điện nước, 
cho đến mâu thuẫn giữa con người. Nhưng cũng chính nhờ 
đó mà nhiều người có cơ hội để thực hành, để giải quyết 
vấn đề. Nhờ vậy, họ trở nên khéo léo hơn, có thể trở thành 
những người lãnh đạo như tôi. 

Trước đây, nhiều người không biết cách sử dụng khả 
năng và trí thông minh của mình một cách đúng đắn - vì họ 
không biết điều gì là tốt, điều gì là không tốt đối với chính 
họ. Nhưng tôi thì biết. Vì vậy, tôi có thể giúp họ tận dụng 
được cuộc đời của chính họ. 

Tất cả những ai có trí tuệ và năng lực trong xã hội đều 
có thể có được cơ hội như tôi đã có. Bằng cách sống trong 
trung tâm thiền, họ sẽ trở nên bận rộn hơn - nhưng cũng 
tích lũy được nhiều phước báu hơn. Và trong quá trình đó, 
trí tuệ và khả năng của họ sẽ ngày càng tăng trưởng. Trung 
tâm Thabarwa ngày càng được nhiều người biết đến hơn, 
và vì vậy cũng trở nên dễ dàng hơn để nhận ra những điểm 
tốt đẹp của trung tâm. 

Liên quan đến bạn và các thiền sinh khác, chúng ta 
thường xuyên gặp nhau. Do đó, tôi có thể hiểu được sự phát 
triển trong tâm và trong đời sống của bạn, bởi vì tôi luôn 
quan sát - đặc biệt là sự thay đổi nơi mỗi người. Vì tôi có 
trách nhiệm trong việc giải quyết những vấn đề này, nên 
cũng giống như cảnh sát quan sát người tốt hay người xấu, 
tôi phải quan sát tâm, trí tuệ và khả năng của thiền sinh. 

Nếu bạn hành thiền theo cách này, bạn cũng sẽ tự 
mình hiểu rõ hơn về chính mình. Bạn sẽ thấy rõ sự thay đổi 
trong tâm và đời sống của mình theo thời gian. Đồng thời, 

234

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   234RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   234 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

bạn cũng có thể nhận ra sự trưởng thành trong trí tuệ của 
mình. 

Về phần tôi, tôi đã và đang chứng kiến sự thay đổi 
trong tâm và tập khí của rất nhiều người, ngày càng nhiều 
những người đang sống và làm việc tại Trung tâm 
Thabarwa. Những sự thay đổi và phát triển ấy sẽ ngày càng 
hiển lộ rõ ràng hơn về lâu dài. 

Vì vậy, bạn đang đi đúng hướng. Việc bạn cần làm là 
tiếp tục thực hành, rồi chính bạn sẽ tự mình hiểu ra tất cả, 
giống như tôi đã tự mình hiểu ra nhờ vào sự hành trì liên 
tục. 

 
Question 5: Venerable Sayadaw, I have been 

practicing meditation, especially sitting meditation. I 
can usually sit for about 45 minutes. In the first five 
minutes, I can maintain mindfulness, but after that, my 
mind starts wandering - it goes here and there and 
becomes unstable. 

Sometimes I get caught in thinking without 
realizing it. After a few minutes, I notice I’ve been 
thinking or drifting, and when I realize that, I can 
return to the meditation object. But only for a short 
while - then the mind becomes restless again and I lose 
mindfulness. 

So my question is: How can I maintain mindfulness 
for a longer period during meditation? And also, how 
can I develop stronger concentration and enter a deeper 
state of samādhi? 

235

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   235RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   235 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Sayadaw: How long have you been practicing? 
Meditator: I meditate about 45 minutes every day. 

Some days I can stay mindful the whole time, but other 
days, like today, I get distracted a lot and can only stay 
focused for about 20 minutes. 

Sayadaw: What is your current occupation? 
Meditator: I don’t have a job at the moment. I’m 

focusing on studying Italian. Every day, I spend about one 
hour for Dhamma practice - chanting, paying homage to the 
Buddha, and sitting meditation - altogether over one hour 
daily. 

Sayadaw: Do you practice by yourself at home, or 
have you joined a meditation retreat? 

Meditator: I practice by myself at home. I haven’t 
attended a meditation retreat yet. 

Answer: 
You are practicing meditation with attachment, that’s 

why there is not much development. To progress, you 
should practice in a meditation retreat like this, as it helps 
you detach from your habit and from yourself. You need 
change. You should try to ordain as a nun, this is 
detachment from yourself. 

You attach to concentration, also. In fact, we need to 
increase concentration, but we should not attach to 
developing concentration or not developing concentration. 
Both developing and not developing concentration are to be 
using only with a detaching mind. Now you are using with 

236

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   236RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   236 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

attachment, so detachment is more important for you to 
develop your practice. 

Besides, as meditators, we should observe everything 
freely. If the mind is wandering, we should observe the 
wandering mind. We should not stop intentionally. We 
should be patient enough dead the end or disappearing of 
the wandering mind also. Whatever appears will disappear 
for sure. Whatever happens, it will finish for sure. 
Whatever good or bad action will stop for sure. 

Instead of doing forcefully, you should try to do 
gently, naturally, accordingly. That is what you need to 
understand and practice. What you are practicing is right. 
Thinking mind, wandering mind, are also right to happen. 
Because of thinking with ignorance and attachment, there 
is attachment in your mind concerned with thinking or 
wondering. But you cannot accept a thinking mind or 
wandering mind. That is what you must try to accept. 
Except the wandering mind as it is, even if we do nothing 
with the wandering mind, that mind will stop one day for 
sure. 

You just need to change your understanding and 
practice. What is happening in your mind is right. Not 
accepting this appearing mind is wrong. You should accept 
and try to use in a better way. You need to continue practice 
step by step, with this right understanding. 

 
Câu hỏi 5: Kính bạch Ngài, con thực hành thiền, 

đặc biệt là thiền tọa. Con có thể ngồi được 45 phút mỗi 
lần. Tuy nhiên, trong khoảng 5 phút đầu, con còn chánh 

237

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   237RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   237 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

niệm, sau đó tâm bắt đầu dao động, phóng đi chỗ này 
chỗ kia, không ổn định. 

Đôi khi, con bị cuốn theo dòng suy nghĩ mà không 
hay biết. Mãi một lúc sau con mới nhận ra mình đang 
nghĩ ngợi lung tung. Khi nhận ra, con có thể quay lại 
với đối tượng, nhưng chỉ được vài phút rồi tâm lại tiếp 
tục phóng đi, không giữ được chánh niệm. 

Vì vậy, điều con muốn hỏi là: Làm sao để duy trì 
được chánh niệm lâu hơn trong suốt thời gian hành 
thiền? Và làm thế nào để phát triển định tâm, đạt được 
trạng thái định sâu (samādhi)? 

Sayadaw: Bạn đã thực hành được bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ, mỗi ngày con hành thiền khoảng 45 

phút. Có ngày con giữ được chánh niệm lâu, có ngày thì 
tâm rất loạn, chỉ hành được khoảng 20 phút là mất chánh 
niệm. 

Sayadaw: Bạn đang làm công việc gì? 
Thiền sinh: Dạ, hiện tại con không đi làm. Con đang 

tập trung học tiếng Ý. Mỗi ngày con dành một tiếng để tụng 
kinh, đảnh lễ Đức Phật và hành thiền, tổng thời gian thực 
hành hơn một tiếng mỗi ngày. 

Sayadaw: Bạn hành thiền ở nhà hay từng tham dự 
khóa thiền? 

Thiền sinh: Dạ, con hành thiền một mình ở nhà, chưa 
tham dự khóa thiền nào. 

Trả lời: 

238

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   238RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   238 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Bạn đang hành thiền với tâm dính mắc, vì vậy sự phát 
triển trong pháp hành không được nhiều. Để tiến bộ hơn, 
bạn nên thực hành trong môi trường khóa thiền như thế này. 
Môi trường này giúp bạn dễ dàng xả ly khỏi thói quen và 
khỏi cái tôi của mình. Bạn đang rất cần sự thay đổi, và một 
hướng đi cụ thể là nên suy nghĩ đến việc xuất gia làm ni - 
đó là một cách xả ly khỏi bản thân và đời sống cư sĩ. 

Hiện tại, bạn cũng đang dính mắc vào việc phát triển 
định (Samathi). Thực ra, việc tăng trưởng định là cần thiết, 
nhưng không nên chấp vào việc có định hay không. Cả việc 
có định và không có định đều phải được sử dụng với tâm 
xả ly. Khi bạn hành thiền với tâm dính mắc, thì điều bạn 
cần nhất lúc này là phát triển khả năng xả ly, để pháp hành 
được tiến triển đúng hướng. 

Là một thiền sinh, bạn cần quan sát mọi hiện tượng 
trong tâm một cách tự do và khách quan. Khi tâm phóng đi, 
bạn nên đơn giản chỉ ghi nhận rằng tâm đang phóng đi. 
Không nên cố gắng dừng nó lại bằng ý chí. Thay vào đó, 
bạn cần đủ kiên nhẫn để thấy được sự kết thúc tự nhiên của 
tâm phóng dật. Bất kỳ điều gì sinh khởi rồi cũng sẽ tan biến 
- dù là tốt hay xấu, đúng hay sai. 

Bạn không nên ép buộc tâm, mà nên hành thiền một 
cách nhẹ nhàng, tự nhiên và tùy duyên. Đó chính là điều 
bạn cần hiểu rõ và thực tập đúng. Những gì bạn đang thực 
hành là đúng rồi. Cả tâm suy nghĩ và tâm phóng dật đều là 
những hiện tượng đúng đắn để quan sát trong tiến trình tu 
tập. 

Tuy nhiên, do bạn vẫn còn vô minh và dính mắc, nên 
bạn vẫn chưa thể chấp nhận những tâm trạng ấy. Bạn cảm 

239

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   239RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   239 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thấy khó chịu khi tâm nghĩ nhiều, khi tâm không yên. 
Nhưng điều bạn cần học lúc này là hãy tập chấp nhận. Hãy 
để cho tâm phóng đi, hãy quan sát nó đúng như nó đang là. 
Ngay cả khi bạn không làm gì với tâm phóng dật, thì nó 
cũng sẽ tự dừng lại vào một lúc nào đó. 

Bạn chỉ cần thay đổi sự hiểu biết và thái độ thực hành 
của mình. Những gì đang xảy ra trong tâm là hợp lý và đúng 
theo quy luật. Cái sai nằm ở chỗ bạn không chấp nhận 
những gì đang hiện hữu. Bạn cần học cách chấp nhận và sử 
dụng các hiện tượng tâm một cách đúng đắn hơn. Hãy tiếp 
tục thực hành từng bước một với chánh kiến - như vậy, con 
đường của bạn sẽ dần sáng rõ. 

 
Question 6: Venerable Sayadaw, how can we 

recognize the attachments within ourselves? In my own 
experience, there are certain attachments that only 
become noticeable when we come into contact with 
specific conditions—or sometimes only after a long 
time. How to more clearly identify these subtle forms of 
attachment? 

Answer: 
I started practicing meditation in 1999, when I was 29 

years old. At that time, I practiced like the other meditators. 
There are many meditators in Myanmar. Among them, 
Mahasi and Mogok methods are well known around the 
country. I followed the Mogok tradition. I practiced like the 
other Mogok’s meditators. In this way, the attachment to 
the Mogok method, the teachings of Mogok Sayadaw, and 

240

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   240RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   240 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

the Mogok Meditation Centre became my attachment - like 
other Mogok meditators. 

At that time, most of the meditators were very old. 
They would choose only one method and one master. If 
they followed the Mogok method, they would reject the 
Mahasi method. If they followed the Mahasi method, they 
would reject the Mogok method. 

Before I started practicing meditation, I had no 
attachment concern with meditation masters or meditation 
methods. In the sight of Mogok followers, the Mogok 
method is right and complete — other methods are not 
complete. This is the same for other meditators too: they 
think their method is right and complete, and the rest are 
not complete. This is the same for me. That kind of 
understanding and attachment existed in my mind as a 
Mogok meditator. 

When I met with other meditators, I can learn the 
attachment to someone or something, to a limited time and 
place, in their minds. They may not listen to other 
teachings. They may not accept other teachings. 

In fact, it's the same teaching of the Buddha, but there 
are different meditation teachers and different meditators. I 
can see this because I visited many meditation centers. In 
this way, I met many meditation teachers and meditators. I 
could see the attachment concerning the self, someone, 
something, or limited time and place. 

Different masters, different methods, different 
meditation times — some meditation centers are open 
seven days, some only five days, some for ten days. In this 

241

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   241RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   241 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

way, different attachments arise, concerned with time. 
There are also different attachments concerned with place 
or meditation center. Even in my own Thabarwa center, the 
same name, different place, the same meditators will attach 
to different meditation centers, they will not work with 
others. That's why I find it easy to know the attachment of 
everyone — the same type of attachment, but different 
powers of attachment, different objects of attachment. 
People are attached to the self, someone or something, or to 
created time and place. 

This is because of doing good deeds freely. If I 
followed the tradition, I would listen to only one method, 
only the teaching of one master, and I would practice only 
one method. Then, it would be difficult for me to see the 
attachments of different meditators. Because I opened my 
own meditation center, I could directly know more and 
more clearly about the attachments of the people in a 
meditation center. 

At the beginning of my meditation practice, I 
practiced traditionally, like the other meditators. But I was 
not satisfied with the understanding and practice of 
traditional meditation. That's why I tried to listen and learn 
freely. I started to learn directly from former meditation 
teachers. I also studied Buddhist literature. In this way, I 
could successfully detach from the understanding and 
practicing style of traditional meditators. 

At that time, my attachment changed to the founder of 
the meditation center, former meditation teachers, and the 
direct teachings of the Buddha. In that step, I can practice 

242

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   242RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   242 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

more freely than traditional meditators. I can listen freely. I 
can practice freely. I go to different meditation centers 
freely. 

When I was able to practice like this, I came to 
understand my new attachment concerned with the well-
known former meditation masters and Buddhist literature. 
That’s why I was not satisfied again. I was trying to detach 
from that attachment also. I started combining the study of 
Buddhist literature or listening to the Dhamma teachings 
together with practicing meditation. In this way, I could 
find the solution. 

I came to understand all these problems of attachment 
started because of practicing meditation. Before I practiced 
meditation, I didn't have any attachment to this method or 
that method. I didn't have any attachment to Buddhist 
literature either. Only when I learned Buddhist literature, 
attachment concerned  with Buddhist literature appeared, 
started in my mind. 

To detach from that attachment, I find a way to 
emphasize on my own practice. I already learned a lot, but 
I could not practice enough. So I should emphasize more 
on practice than on theory or learning directly from the 
practice of others and from my own practice. 

In this way, I have been learning directly from the 
practitioners, including myself. In this way, I could 
successfully detach from the teaching of the well-known 
meditation master and also from Buddhist literature. But 
my attachment changed to practice — practice concerned 

243

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   243RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   243 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

with keeping precepts, practice concerned with practicing 
meditation, practice concerned with giving or donating. 

To detach from that attachment, I can learn from the 
meditation master. That was: we must dare to practice 
seriously, continuously. Besides, we must dare to stop the 
practice. We must dare to keep precepts seriously. Besides, 
we must dare to stop keeping precepts. We must dare to 
give or donate whatever we have. Besides, we must dare to 
stop giving or donating. 

This is detachment from doing good deeds. To be 
doing only, stopping the action of doing good deeds is not 
rejecting — just detaching. If we can stop, we can start 
again in doing good deeds — with detaching mind, with the 
power of detaching mind on doing good deeds. 

 
Câu hỏi 6: Làm sao để nhận diện được những dính 

mắc trong mình? Vì theo kinh nghiệm của con có những 
dính mắc chỉ khi có sự tiếp xúc với điều kiện cụ thể hoặc 
rất lâu mới có thể nhận ra. 

Trả lời: 
Tôi bắt đầu hành thiền vào năm 1999, khi tôi 29 tuổi. 

Lúc đó, tôi thực hành giống như các thiền sinh khác ở 
Myanmar. Ở Myanmar, có rất nhiều người hành thiền. 
Trong đó, hai phương pháp nổi bật là Mahasi và Mogok — 
được biết đến rộng rãi trên toàn quốc. 

Tôi đi theo truyền thống Mogok, và hành thiền như 
bao thiền sinh Mogok khác. Dần dần, tôi bắt đầu dính mắc 
vào phương pháp Mogok, vào lời dạy của Mogok Sayadaw, 

244

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   244RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   244 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

vào Trung tâm thiền Mogok — giống như nhiều thiền sinh 
khác. 

Lúc ấy, đa số thiền sinh đều lớn tuổi. Họ thường chỉ 
chọn một phương pháp, một vị thầy duy nhất. Nếu họ theo 
Mogok, họ chối bỏ Mahasi. Nếu theo Mahasi, họ không tiếp 
nhận Mogok. 

Trước khi hành thiền, tôi không dính mắc vào thiền sư 
hay phương pháp nào cả. Nhưng khi bước vào con đường 
thiền Mogok, tôi dần bị ảnh hưởng bởi quan điểm rằng 
phương pháp của mình là đúng đắn và trọn vẹn — còn các 
phương pháp khác thì chưa hoàn chỉnh. Và thiền sinh các 
trường phái khác cũng nghĩ như vậy. 

Tôi có thể nhận ra sự dính mắc này trong tâm của 
nhiều người, khi tôi gặp gỡ các thiền sinh khác. Họ chỉ nghe 
lời dạy của một vị thầy, và chối bỏ những lời dạy khác. 

Thật ra, tất cả đều là lời dạy của Đức Phật, chỉ là khác 
nhau ở người giảng dạy và người hành trì. Tôi thấy được 
điều này vì tôi đã đi đến nhiều trung tâm thiền khác nhau, 
gặp nhiều thiền sư và thiền sinh. Nhờ vậy, tôi nhận ra: sự 
dính mắc vào "bản ngã", vào "ai đó", vào "phương pháp", 
vào "nơi chốn" và "thời gian" cụ thể — đều giống nhau. 

Có nơi dạy thiền 7 ngày, nơi dạy 5 ngày, nơi dạy 10 
ngày — từ đó sinh ra dính mắc về thời gian. Có người chỉ 
thích một địa điểm thiền cụ thể, không thích nơi khác. Ngay 
cả ở Trung tâm thiền Thabarwa, dù cùng tên, khác địa điểm, 
một số thiền sinh vẫn chỉ dính mắc vào một nơi, họ không 
hợp tác với nơi khác. 

245

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   245RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   245 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Nhờ tôi được hành thiện một cách tự do, tôi mới thấy 
rõ các loại dính mắc như vậy. Nếu tôi theo truyền thống, 
chỉ nghe một phương pháp, chỉ thực hành theo một vị thầy, 
thì sẽ rất khó thấy được sự dính mắc của người khác. Nhưng 
vì tôi mở trung tâm thiền riêng, nên tôi có cơ hội nhận ra rõ 
hơn những dính mắc ấy. 

Lúc bắt đầu, tôi cũng thực hành theo cách truyền 
thống, như mọi người. Nhưng tôi không hài lòng với cách 
hiểu và cách hành đó. Vì vậy, tôi bắt đầu lắng nghe và học 
hỏi một cách tự do hơn. Tôi học trực tiếp từ các thiền sư 
đời trước, và nghiên cứu kinh sách Phật giáo. Nhờ vậy, tôi 
buông được sự dính mắc vào phong cách hành trì truyền 
thống. 

Tuy nhiên, khi đó sự dính mắc lại chuyển sang một 
hình thức khác — tôi dính mắc vào các thiền sư nổi tiếng, 
vào kinh điển, và lời dạy gốc của Đức Phật. Nhờ đó, tôi có 
thể hành thiền tự do hơn so với các thiền sinh truyền thống. 
Tôi có thể nghe pháp tự do, hành thiền ở nhiều trung tâm 
khác nhau. 

Khi nhận ra sự dính mắc mới này, tôi không hài lòng 
lần nữa. Tôi bắt đầu tìm cách xả ly khỏi chính sự dính mắc 
vào kinh sách và các thiền sư. Tôi kết hợp nghiên cứu Pháp 
và thực hành thiền. Từ đó, tôi tìm thấy giải pháp. 

Tôi nhận ra: mọi dính mắc này đều bắt đầu từ khi tôi 
hành thiền. Trước khi hành thiền, tôi không dính vào 
phương pháp nào, cũng không dính vào kinh sách. Chỉ khi 
bắt đầu học và hành, dính mắc mới xuất hiện trong tâm tôi. 

Để xả ly khỏi những dính mắc này, tôi quyết định tập 
trung trở lại vào thực hành. Tôi đã học nhiều, nhưng chưa 

246

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   246RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   246 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

thực hành đủ. Tôi cần ưu tiên thực hành hơn là lý thuyết, 
và ưu tiên việc học từ chính mình và từ các thiền sinh khác. 

Nhờ vậy, tôi đã học trực tiếp từ những người thực 
hành, bao gồm chính bản thân mình. Và tôi xả ly được khỏi 
các vị thầy nổi tiếng, xả ly được khỏi kinh sách. Nhưng rồi, 
sự dính mắc lại chuyển sang thực hành: dính vào việc giữ 
giới, hành thiền, bố thí. 

Lúc đó, tôi học được từ một thiền sư rằng: “Chúng ta 
phải dám thực hành nghiêm túc, liên tục. Nhưng cũng phải 
dám dừng lại. Phải dám giữ giới nghiêm túc, nhưng cũng 
phải dám không giữ giới. Phải dám cho đi tất cả những gì 
mình có, nhưng cũng phải dám không cho đi.” 

Đây chính là xả ly trong việc làm thiện pháp. Chỉ làm 
thiện pháp mà không dính mắc vào nó. Khi cần, ta có thể 
tạm dừng, không phải là từ chối làm thiện pháp, mà là xả ly 
với tâm không dính mắc. Nếu ta có thể dừng lại, thì ta cũng 
có thể bắt đầu lại — với tâm xả ly, với nội lực của tâm 
không dính mắc trong việc hành thiện. 

 
Question 7: Dear Sayadaw, following your 

guidance, I have tried to meditate with mindfulness and 
detachment. I practiced as much as I could, and I felt I 
had let go of all the things I thought I should detach 
from. After practicing intensively, I noticed some 
progress. 

However, after that, I started to feel stuck. I didn’t 
know what else to detach from. During meditation, 
when there were external sounds—like people walking 

247

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   247RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   247 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

or talking—I could detach from them. But when 
everything was silent and my mind was also still, I 
didn’t know what else to let go of. I felt stuck there, and 
my mindfulness weakened. I couldn’t observe clearly 
anymore. 

I’m still practicing and improving a bit, but I really 
hope for your further guidance. 

Sayadaw: Is this your first meditation retreat? 
Meditator: No, this is my second retreat. 
Sayadaw: How did you practice in your first retreat? 
Meditator: I relaxed my body, part by part, and then 

focused on my breathing. 
Sayadaw: And how are you practicing in this retreat? 
Meditator: I usually relax my body and mind. 

Whenever a thought arises, I try to detach from it. But I 
notice there are still many thoughts, and sometimes they 
pull me away from the present moment. 

Sayadaw: What pulls you away from the present 
moment? 

Meditator: My overthinking. 
Sayadaw: What is your current job? 
Meditator: I make clothes. 
Sayadaw: How long have you been doing this? 
Meditator: For more than a year. 
Sayadaw: Have you had other jobs before? 

248

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   248RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   248 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Meditator: Yes. I used to work as a waitress in a 
coffee shop in the South for less than a year. Then I came 
back to the North and worked in an e-commerce company. 
After that, I left the company and began sewing clothes and 
doing some waitressing in the evenings. But now I only 
make clothes. 

Sayadaw: Why did you start practicing meditation? 
Meditator: I first read some Buddhist scriptures, and 

then I discovered meditation on social media. I decided to 
try it out. To be honest, I’ve treated it more like a hobby 
than a consistent practice. I meditate because I enjoy it. 

Sayadaw: Who do you live with? 
Meditator: I live in Hanoi with one of my sisters. My 

parents and another sister live in Thai Binh. 
Answer: 
How are you now?  If you are overthinking or if you 

are thinking. Thinking or thoughts are the object to be 
mindful of. If you are mindful, there will be no thinking. If 
you are not mindful, there will be more thinking, more 
thoughts. 

Ignorance is the cause of attachment to thinking. 
Mindfulness is the cause of detachment from thinking. You 
should practice mindfulness and detachment not only in the 
meditation retreat, but also in your daily life. Your physical, 
verbal and mental actions are the object to be mindful. 

If you are not mindful, you are doing with ignorance 
and then there will be more and more attachment. You are 
still young, that's why there is not much strong attachment 

249

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   249RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   249 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

in your mind.  That's why it's easier to be mindful at every 
present moment. 

Now you are attaching on detachment also, you are 
attaching on the method of detachment, you are also 
attaching on the object you detach. That attachment itself is 
the object to be mindful of. Only by mindfulness, we can 
know more and more about our own ignorance. The 
strongest our own attachment, the strongest attachment will 
be known in the beginning. 

You should emphasize knowing the present action of 
body and mind and present happening in your body and 
mind. If there is thinking, you need to know that thinking 
or mental action. 

We need to be mindful continuously, seriously as 
quickly as possible. Only by practice will the speed of 
mindfulness be higher. The speed of thinking is also very 
fast. Therefore we need to be quick as much as possible to 
stop the thinking. The speed of the mind we are using is 
very fast. That's why the practice of mindfulness should be 
as fast as possible. We must use the mind to be mindful as 
quickly as possible, as fast as possible. 

The more we are mindful with the right 
understanding, the speed of the mindfulness will be faster 
and faster. In this way, there will be no thinking. In the 
beginning, our speed of mindfulness may be slower. In this 
way you cannot stop thinking, you must know whatever 
you know at the present moment. 

Besides, you must know whatever you don't know, 
what is happening at the present moment. If you don't know 

250

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   250RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   250 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

what object to detach, that not-knowing is the object to 
detach. Because of attachment, you misunderstand not-
knowing about detachment, not-knowing concerned with 
the object of detachment becomes a real problem and 
suffering in your mind. 

You must try to know your knowing or not-knowing. 
To know more and more, knowing is impermanent nature, 
knowing is not something. Not-knowing is also not 
something, just impermanent nature. One knowing after 
another, one not-knowing after another. 

If you don't know what to detach. That not-knowing 
need to detach in order to detach the not-knowing mind 
which must be mindful. Now you cannot be mindful of your 
present not-knowing mind, that's why you are asking the 
question. 

If you are not knowing about not-knowing mind, not-
knowing what to detach will be a problem, will be real. If 
you are knowing that not-knowing mind, one after another, 
not knowing what to detach will not be a problem,  will not 
be real, will not be permanent. 

 
Câu hỏi 7: Thưa Thiền sư, theo lời chỉ dạy của 

Ngài, con đã cố gắng hành thiền với tâm chánh niệm và 
xả ly. Con thực hành nhiều nhất có thể, và theo sự thấy 
biết của con, con đã xả ly được tất cả những gì mình 
cảm thấy nên xả ly. Sau một thời gian ngồi thiền nhiều, 
con có cảm nhận là mình có chút tiến bộ. 

251

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   251RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   251 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Nhưng rồi sau đó, khi tiếp tục hành thiền như vậy, 
con lại cảm thấy bị bế tắc. Con không biết mình còn cần 
phải xả ly điều gì nữa. Trong khi ngồi thiền, nếu có âm 
thanh bên ngoài như tiếng người đi lại, nói chuyện... thì 
con xả ly được. Nhưng khi xung quanh yên tĩnh, không 
có tiếng động, tâm con cũng không khởi lên gì cả, thì 
con lại không biết phải xả ly cái gì. Từ đó, con rơi vào 
trạng thái bế tắc, và cả sự chánh niệm của con cũng yếu 
đi, không rõ biết được như trước. 

Hiện tại, con vẫn đang cố gắng thực hành thêm, và 
có chút tiến bộ nhỏ. Tuy nhiên, con rất mong Thiền sư 
từ bi chỉ dạy thêm cho con. 

Thiền sư: Đây là lần hành thiền thứ mấy? 
Thiền sinh: Dạ, đây là khóa thiền thứ hai của con. 
Thiền sư: Ở khóa đầu tiên, con hành như thế nào? 
Thiền sinh: Dạ, con thường thả lỏng từng bộ phận 

trên cơ thể, rồi chú tâm vào hơi thở. 
Thiền sư: Còn lần này con hành thế nào? 
Thiền sinh: Dạ, con cũng thả lỏng thân và tâm. Khi 

nào có suy nghĩ khởi lên thì con cố gắng xả ly nó. Nhưng 
con thấy trong đầu vẫn có rất nhiều suy nghĩ, và đôi khi các 
suy nghĩ ấy kéo con ra khỏi hiện tại. 

Thiền sư: Điều gì khiến con ra khỏi hiện tại? 
Thiền sinh: Dạ, là do suy nghĩ, do con suy nghĩ quá 

nhiều. 
Thiền sư: Công việc hiện tại của con là gì? 
Thiền sinh: Dạ, con làm nghề may quần áo. 

252

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   252RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   252 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Thiền sư: Con làm bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ, hơn một năm rồi ạ. 
Thiền sư: Trước đây con có làm công việc nào khác 

không? 
Thiền sinh: Dạ có. Trước đây con làm phục vụ trong 

quán cà phê ở miền Nam một thời gian, rồi sau đó con ra 
Bắc làm ở công ty thương mại điện tử. Khi nghỉ công ty đó, 
con quay về làm nghề may và buổi tối đi phục vụ. Nhưng 
hiện tại thì con chỉ may đồ thôi. 

Thiền sư: Vì sao con bắt đầu hành thiền? 
Thiền sinh: Dạ, ban đầu con đọc các kinh sách Phật 

giáo, sau đó con biết đến thiền qua mạng xã hội nên con 
quyết định tìm hiểu và thực hành. Con xem thiền như một 
sở thích, không phải là một điều gì đó quá nghiêm túc hay 
đều đặn. Con thực hành vì con thấy thích. 

Thiền sư: Hiện tại con sống với ai? 
Thiền sinh: Dạ, con sống ở Hà Nội với một người chị. 

Còn ba mẹ và chị gái khác thì ở Thái Bình. 
Trả lời: 
Nếu bạn đang suy nghĩ quá nhiều, thì suy nghĩ của bạn 

chính là đối tượng mà bạn cần phải chánh niệm. Nếu bạn 
liên tục chánh niệm thì chắc chắn sẽ không có suy nghĩ. 
Nếu bạn không chánh niệm thì chắc chắn sẽ ngày càng có 
nhiều suy nghĩ hơn nữa. 

Vô minh chính là nguyên nhân của việc dính mắc vào 
suy nghĩ. Chánh niệm chính là nguyên nhân của việc xả ly 
khỏi suy nghĩ. Bạn cần phải thực hành chánh niệm và xả ly 

253

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   253RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   253 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

không chỉ ở trong khóa thiền như thế này, mà còn cần ở 
trong cuộc sống hàng ngày của bạn nữa. Những hành động 
trên thân khẩu và ý của bạn đều là những đối tượng mà bạn 
cần phải chánh niệm. 

Nếu bạn không chánh niệm về chúng, thì bạn đang làm 
mọi thứ với sự vô minh. Và chắc chắn sẽ ngày càng khởi 
sinh nhiều dính mắc hơn nữa. Bạn vẫn còn rất là trẻ, chính 
vì thế chưa có nhiều sự dính mắc mạnh mẽ ở trong tâm trí 
của bạn. Chính vì thế, bạn sẽ cảm thấy dễ dàng để chánh 
niệm hơn ở trong từng khoảnh khắc hiện tại. Tuy nhiên giờ 
đây bạn đang dính mắc vào chính việc xả ly đó, bạn đang 
dính mắc vào những phương pháp để xả ly và những đối 
tượng để xả ly. Ngay cả bản thân sự dính mắc đó cũng chính 
là đối tượng mà bạn cần phải chánh niệm. 

Chỉ thông qua sự thực hành chánh niệm, chúng ta mới 
biết được thêm về chính sự vô minh của mình. Vào thời 
điểm ban đầu thì sự dính mắc mạnh mẽ nhất sẽ trở nên rõ 
ràng đối với chúng ta. Bạn nên chú trọng vào việc hay biết 
được những hoạt động trên thân và tâm của bạn, những tiến 
trình trên thân và tâm của bạn ở trong giây phút hiện tại 
này. Nếu có một suy nghĩ khởi lên trong bạn thì bạn cần 
biết về suy nghĩ đó hay những hoạt động trong tâm đó. 

Tất cả chúng ta cần phải chánh niệm một cách liên tục, 
nghiêm túc, nhanh nhất mà chúng ta có thể. Chỉ thông qua 
sự thực hành của mình thì tốc độ của chánh niệm mỗi ngày 
một trở nên gia tăng hơn nữa. Tốc độ của suy nghĩ thì cũng 
rất là nhanh chóng. Chính vì thế chúng ta cũng cần phải 
nhanh chóng với tốc độ tương tự để có thể dừng lại mạch 
suy nghĩ này. Tốc độ của tâm trí thì rất là nhanh chóng. 

254

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   254RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   254 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Chính vì thế tốc độ của việc thực hành chánh niệm cũng 
phải nhanh chóng tương đương như tâm trí của mình. 

Chúng ta cần phải sử dụng tâm trí của mình để có thể 
chánh niệm nhanh nhất mà chúng ta có thể. Nếu chúng ta 
có thể chánh niệm với hiểu biết đúng thì tốc độ của việc 
chánh niệm của ta sẽ ngày một trở nên nhanh hơn nữa. Và 
bằng cách này sẽ không còn bất kỳ suy nghĩ gì nữa. Vào 
thời điểm ban đầu, tốc độ chánh niệm của chúng ta có thể 
sẽ còn chậm chạp và chính vì thế, chúng ta không thể nào 
dừng được mạch suy nghĩ của mình. 

Bạn cần phải hay biết được những gì mà bạn đang biết 
ở trong thời điểm hiện tại và đồng thời bạn cũng cần phải 
nhận diện rõ những gì mà bạn không biết. Nếu bạn không 
biết được đâu là đối tượng mình cần phải xả ly thì chính cái 
sự không biết đó là đối tượng mà bạn cần phải xả ly khỏi. 
Bởi vì sự dính mắc của bạn, việc không biết một đối tượng 
cụ thể nào để xả ly trở thành một vấn đề lớn ở trong tâm trí 
của bạn. 

Bạn cần phải hay biết được những gì mình biết, và 
những gì mình không biết nhiều hơn và nhiều hơn nữa. 
Những sự biết này chỉ là bản chất vô thường mà thôi, không 
phải là một cái gì đó. Việc không biết cũng không phải là 
một cái gì đó, mà chỉ là bản chất vô thường mà thôi. 

Bạn cần phải trải nghiệm hết từ cái biết này sang cái 
biết khác, hết từ sự không biết này sang sự không biết khác. 
Nếu bạn không biết đâu là đối tượng để xả ly, thì bạn cần 
phải xả ly chính cái sự không biết đó. Để có thể xả ly khỏi 
sự không biết này, thì bạn cần phải chánh niệm hay nhận 
biết được về sự không biết đó. 

255

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   255RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   255 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Giờ đây bạn không thể nào chánh niệm được về cái 
tâm không biết này, không biết được đối tượng nào cần phải 
xả ly. Chính vì thế bạn mới đặt ra câu hỏi này. Tuy nhiên 
nếu bạn không biết được về cái sự không biết này, thì chính 
sự không biết đâu là đối tượng cần phải xả ly này sẽ trở 
thành một vấn đề có thực. 

Tuy nhiên, nếu bạn biết được về sự không biết của 
mình hết từ khoảnh khắc này sang khoảnh khắc khác, cái 
vấn đề không biết đâu là đối tượng cần phải xả ly sẽ không 
còn trở nên là một vấn đề có thật nữa và vấn đề này sẽ 
không diễn ra mãi mãi. 

 
Question 8: Dear Sayadaw, I sometimes saw 

something like chemical elements, they are black and 
grey everywhere around on the air.  When I focus on 
my breath and I don't pay attention to anything, I don’t 
see them anymore. But sometimes, they still 
automatically appeared. 

My question is: Is that the result of my past 
karma? How can I make those kinds of things 
disappear? How can I stop seeing them? 

Answer: 
Attachment is the cause of knowing like this, seeing 

like this. Detachment is the way not to see again. 
Attachment is already in your mind. That’s why you came 
to see it like that. 

If you cannot detach, you may see again endlessly. 
You see what you attach. You attach to what you see. So, 

256

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   256RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   256 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

you should know the impermanent nature of seeing and 
attachment, knowing any attachment. 

It might have happened in the past like that. That’s 
why you are attached. 

You should stay longer in a meditation centre like this, 
in this way you may develop more attachment to the life of 
a meditator. In this way, when you change your life, you 
may remember like this, you may recall memories as a 
monk, a nun, the meditator's life, and meditation itself. 

So, you should stay longer. This kind of attachment is 
good. Right now, your attachment is not good, so you need 
to change your attachment from those chemical elements to 
attach to Buddha Dhamma and Sangha. That is better. You 
can get good consequences from attachment to the Buddha 
Dhamma and Sangha. 

 
Câu hỏi 8: Bạch Ngài, đôi khi con nhìn thấy một 

thứ gì đó giống như các nguyên tố hóa học, màu đen và 
xám, xuất hiện khắp nơi trong không khí. Khi con tập 
trung vào hơi thở và không chú ý đến bất kỳ điều gì 
khác, thì con không còn nhìn thấy chúng nữa. Nhưng 
đôi khi, chúng vẫn tự động xuất hiện. 

Câu hỏi của con là: Đó có phải là kết quả của 
nghiệp quá khứ không? Làm thế nào để con có thể làm 
cho những thứ đó biến mất? Làm sao để con ngừng thấy 
chúng? 

Trả lời: Sự dính mắc là nguyên nhân khiến bạn biết 
như vậy, thấy như vậy. Xả ly là con đường để không thấy 

257

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   257RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   257 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

nữa. Dính mắc đã có sẵn trong tâm bạn, vì vậy bạn mới thấy 
như thế. 

Nếu bạn không thể xả ly, bạn có thể sẽ thấy chúng lặp 
đi lặp lại mãi mãi. Bạn thấy điều mà bạn dính mắc vào. Bạn 
dính mắc vào điều gì thì bạn sẽ thấy điều đó. Vì vậy, bạn 
cần phải nhận ra bản chất vô thường của sự thấy và sự dính 
mắc, nhận biết bất kỳ sự dính mắc nào. 

Có thể trong quá khứ bạn đã từng trải qua điều tương 
tự. Đó là lý do bạn dính mắc. 

Bạn nên ở lại lâu hơn trong trung tâm thiền như thế 
này. Bằng cách đó, bạn có thể phát triển sự dính mắc nhiều 
hơn với đời sống của một hành giả. Như vậy, khi bạn thay 
đổi cuộc sống, bạn có thể hồi tưởng lại ký ức như một tu sĩ, 
đời sống của một hành giả và thiền tập. 

Vì vậy, bạn nên ở lại đây lâu hơn. Loại dính mắc này 
là tốt. Hiện tại, sự dính mắc của bạn không tốt, nên bạn cần 
thay đổi đối tượng dính mắc, từ những yếu tố giống hóa học 
đó, sang dính mắc với Phật Pháp và Tăng. Điều này thì tốt 
hơn. Bạn có thể nhận được những kết quả tích cực từ việc 
dính mắc vào Phật Pháp và Tăng. 

 
Question 9: Dear Sayadaw, I practice meditation 

combined with chanting the name of the Buddha. So 
what is the good side and bad side of this practice? 

Answer: 
Whatever we do, we must be able to stop doing. If we 

cannot stop doing, we are doing with attachment. In order 

258

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   258RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   258 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

to be doing only with detaching mind, we need to stop every 
action of our body and mind. 

If you are chanting with mindfulness, you may attach 
on chanting with mindfulness. The aim of chanting the 
name of Buddha is to be able to keep Buddha in the mind 
and to know the real Buddha, which is enlightenment, 
which is enlightenment with subhinyutta yana, which 
knows everything that one should know. 

The name of Buddha is not only for chanting. Using 
the name of Buddha only for chanting is not complete. We 
should try to keep Buddha in the mind in order to be stable 
and pure mind. From knowing or chanting the name of 
Buddha, we must try to know the real Buddha, which is 
enlightenment and enlightenment together with 
subhinyutta yana. 

Mindfulness is mostly concerned with Dhamma. 
Chanting the name of Buddha is mostly concerned with 
Buddha. 

If we can keep Buddha and Dhamma in the mind 
together, it will be better, more powerful. 

 
Câu hỏi 9: Dạ con muốn hỏi Thiền sư, khi mình 

thiền và mình nhờ những trợ lực bên ngoài như là thần 
hay là một vị Phật nào đó thì hậu quả hay là lợi ích của 
nó sẽ như thế nào ạ? 

Trả lời: 
Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta phải có khả năng 

để dừng làm điều đó. Nếu chúng ta không thể dừng thì 

259

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   259RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   259 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

chúng ta đang làm với dính mắc. Tất cả chỉ để làm mà thôi 
với tâm xả ly. 

Để chỉ làm mà thôi với tâm xả ly thì chúng ta cần dừng 
lại mọi hoạt động thân và tâm. Nếu như bạn niệm Phật với 
chánh niệm, bạn có thể dính mắc với việc niệm Phật với 
chánh niệm. Mục đích của việc niệm danh hiệu Đức Phật là 
để giữ Đức Phật trong tâm và nhận ra Đức Phật chân thật 
— chính là sự giác ngộ, là sự giác ngộ với subhinyutta yāna, 
cỗ xe thiện hạnh cao quý, có khả năng biết tất cả những gì 
cần phải biết. 

Nếu chỉ niệm phật thì không trọn vẹn. Nếu chỉ sử dụng 
tên Đức Phật để tụng niệm thì không trọn vẹn. Hãy cố gắng 
để giữ Đức Phật ở trong tâm để có được tâm ổn định và 
trong sáng. Từ cái việc biết và tụng niệm tên của Đức Phật 
thì hãy cố gắng để biết về vị Phật thật sự, người mà đã giác 
ngộ và có trí tuệ tối thượng. 

Chánh niệm thì liên quan đến Pháp (Dhamma). Tụng 
danh hiệu phật thì liên quan đến Đức Phật. Nếu mà chúng 
ta có thể giữ Đức Phật và Pháp - Dhamma ở trong tâm thì 
sẽ tốt hơn, thì sẽ mạnh mẽ. 

 
Question 10: Venerable Sir, I respectfully pay 

homage to you. 
May you compassionately offer your guidance, as I 

have recently been facing many difficulties in my 
meditation practice. I still do not know how to properly 
cultivate detachment. When I turn off my phone, I feel 
restless; but when I turn it on to listen, my mind is also 

260

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   260RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   260 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

unsettled. I cannot sit still in meditation. Everything in 
my life feels tangled and chaotic, which makes me feel 
even more stuck. I truly don’t know when I will be able 
to practice peacefully like you. Many times I wish to ask 
so many things, but then I forget — I don’t even know 
where to begin. 

I sincerely ask for your compassionate instruction 
on the right method of practice — so that I may know 
where to start and how to walk the path of detachment 
in the right direction. 

Answer: 
What you are knowing is right. To detach, just to 

continue knowing like this. Nothing is good, everything is 
suffering — suffering in the body, suffering in the mind. 
You just need to continue to know like this. In this way, 
you will be able to detach from yourself, from your body 
and mind more and more. This is right to know. Suffering 
is real. Suffering is true. So knowing suffering is right 
knowing. 

Knowing about not knowing is also right knowing. If 
we are knowing about non-knowing of ourselves, that is 
right. If we are knowing how to practice mindfulness and 
detachment, that is knowing the truth. 

Because of practice, you can know the truth about 
yourself. Nothing is good, you can do nothing, you know 
nothing. That is knowing the truth. So you should endure to 
know the truth for a long time. In this way, there will be 
less and less attachment in your mind for sure. 

261

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   261RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   261 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

If you are not practicing meditation, it is really 
difficult to know about not knowing — to know about not 
being able to do. This is knowing about the truth of 
ourselves. 

Because of practicing meditation, I have been 
knowing the suffering of the body and mind all the time. In 
this way, I can endure suffering. Because of practicing 
meditation, I know my own greed, anger, and delusion all 
the time. In this way, I can endure the greed, anger, and 
delusion of others. Because all these are the objects to be 
mindful of. 

If we are not mindful, we cannot know. That is not 
good to know. But this is true to know. So we should know 
like this. This is right knowing. This is right practice. So 
you just need to continue. 

Meditator: But I do not achieve anything. 
Sayadaw: Knowing nothing is also knowing 

something. Doing nothing is also doing something. 
Meditator: But I think when I meditate, it should be 

a delightful beauty. 
Sayadaw: If we know suffering, we should be 

mindful of suffering. The aim of mindfulness on suffering 
is to know the impermanent nature of every suffering. Only 
when we know suffering more and more, we can know no 
suffering. At the end of the suffering, there will be absence 
of suffering for sure. So knowing only suffering is knowing 
the truth. 

262

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   262RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   262 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

The more we know suffering, the more we know the 
impermanence of every suffering. And then, nothing is 
permanent. That's why suffering is also not permanent. So 
if we dare to know suffering more and more, there will be 
knowing about the absence of suffering for sure. 

So if we know nothing, we should understand nothing. 
Knowing nothing is also impermanent. So at the end of 
knowing nothing, there will be knowing something for 
sure. 

This is the same for knowing something. If we are 
knowing something in practicing meditation, there will be 
knowing nothing for sure. Because knowing and the object 
to know are impermanent — all are impermanent. 

So we need to know impermanence from our own 
practice. If we know like this by our own practice, we are 
in the right way for sure. Only by knowing the root of 
suffering and absence or suffering, knowing nothing and 
knowing something, can we understand the practice is 
right. This is the right understanding and practice. 

This is the problem nearly every meditator is facing. 
They cannot accept knowing the truth as the truth. They 
think knowing something is right, knowing nothing is 
wrong. Being able to do something is right. They may think 
being unable to do something is wrong. 

In fact, we will face many not knowing in concern 
with Buddha Dhamma and Sangha. But not knowing is the 
truth. There are many questions, many not knowing 
concerning Buddha Dhamma and Sangha. So not knowing 
about Dhamma is also knowing the truth of ourselves. 

263

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   263RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   263 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

In practicing meditation, we are unable to practice by 
ourselves. What we can practice is not much. What we 
cannot practice is a lot. So with this right understanding, we 
must try to practice what we cannot practice before. We 
must try to understand what we didn't understand before. 

We are difficult to understand like this by ourselves. 
Because of Buddha Dhamma and Sangha, we can 
understand and we can practice like this. So real meditation 
is difficult to understand. Most of the meditators are using 
wrong understanding in practicing meditation. That's why 
their practice may not develop. 

 
Câu hỏi 10: Con kính chào Ngài. Con xin Ngài từ 

bi chỉ dạy, vì dạo gần đây con gặp rất nhiều khó khăn 
trong việc thực hành thiền. Con chưa biết thực hành xả 
ly như thế nào cho đúng. Tắt điện thoại thì bồn chồn, 
mà mở lên nghe thì tâm cũng không yên. Ngồi cũng 
không yên. Mọi việc trong cuộc sống cũng rối ren, khiến 
con càng thêm bế tắc. Con thật sự không biết bao giờ 
mình mới có thể tu tập được an ổn như Ngài. Nhiều lúc 
con muốn hỏi nhiều điều, nhưng rồi lại quên, không biết 
nên bắt đầu từ đâu. 

Kính xin Ngài chỉ dạy cho con phương pháp thực 
hành cho đúng đắn — để con biết bắt đầu từ đâu và đi 
như thế nào cho đúng hướng trong sự tu tập xả ly. 

Trả lời: 
Những gì bạn đang biết là đúng. Để xả ly, chỉ cần tiếp 

tục biết như thế này: không có gì là tốt, mọi thứ đều là khổ 

264

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   264RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   264 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

— khổ nơi thân, khổ nơi tâm. Bạn chỉ cần tiếp tục biết như 
vậy. Bằng cách này, bạn sẽ có thể xả ly khỏi bản thân, khỏi 
thân và tâm mình ngày càng nhiều hơn. Đây là biết đúng. 
Khổ là thật. Khổ là sự thật. Vì vậy, biết khổ chính là biết 
đúng. 

Biết về việc không biết cũng là biết đúng. Nếu bạn biết 
rằng mình không biết chính mình, thì đó là đúng. Nếu bạn 
biết rằng mình biết hoặc không biết cách thực hành chánh 
niệm và xả ly, thì đó là biết sự thật. 

Nhờ thực hành, bạn có thể biết được sự thật về chính 
mình: không có gì là tốt, không thể làm được gì, không biết 
được gì — đó chính là biết sự thật. Vì vậy, bạn nên chịu 
đựng để biết sự thật trong thời gian dài. Bằng cách này, 
chắc chắn trong tâm bạn sẽ ngày càng bớt dính mắc. 

Nếu bạn không thực hành thiền, bạn sẽ rất khó để biết 
về việc không biết — để biết rằng mình không thể làm, 
không thể biết, không thể đạt được. Đó là biết về sự thật 
của chính mình. 

Nhờ hành thiền, tôi luôn luôn biết về khổ của thân và 
tâm. Bằng cách đó, tôi có thể chịu đựng được khổ. Nhờ 
hành thiền, tôi luôn biết về tham, sân, si của chính mình. Vì 
vậy, tôi cũng có thể chịu đựng được tham, sân, si của người 
khác. Bởi vì tất cả những thứ đó chỉ là đối tượng để chánh 
niệm mà thôi. 

Nếu chúng ta không chánh niệm, chúng ta sẽ không 
thể biết được. Mà không biết thì không tốt để biết, nhưng 
đó lại là điều chân thật để biết. Vì vậy, chúng ta nên biết 
như vậy. Đây là biết đúng. Đây là thực hành đúng. Vì vậy, 
bạn chỉ cần tiếp tục. 

265

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   265RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   265 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Thiền sinh: Nhưng con không đạt được cái gì. 
Thiền sư: Không biết gì cả cũng là đang biết. Không 

làm gì cả cũng chính là đang làm. 
Thiền sinh: Con nghĩ rằng nếu hành thiền phải có 

phát sáng. 
Trả lời: 
Nếu chúng ta biết về khổ, chúng ta nên chánh niệm về 

khổ. Mục đích của chánh niệm vào khổ là để nhận biết bản 
chất vô thường của mỗi khổ đau. Chỉ khi chúng ta hiểu biết 
về khổ càng nhiều, chúng ta mới có thể hiểu về sự vắng mặt 
của khổ. Ở tận cùng của nỗi khổ, sẽ có sự vắng mặt của khổ, 
chắc chắn như vậy. Vì vậy, chỉ biết khổ là biết sự thật. 

Càng biết về khổ, chúng ta càng biết về tính vô thường 
của mọi khổ đau. Và rồi, không có gì là vĩnh cửu. Vì vậy, 
khổ cũng không phải là vĩnh cửu. Nếu chúng ta dám biết 
khổ nhiều hơn nữa, chắc chắn chúng ta sẽ biết về sự vắng 
mặt của khổ. 

Vậy nếu chúng ta không biết gì, chúng ta nên hiểu 
rằng không biết gì. Không biết gì cũng là vô thường. Vì 
vậy, ở cuối của việc không biết gì, sẽ có sự biết — sự biết 
về một điều gì đó — chắc chắn như vậy. 

Điều này cũng giống như việc biết một điều gì đó. Nếu 
chúng ta biết một điều gì đó trong việc thực hành thiền, thì 
chắc chắn sẽ có sự không biết gì. Vì biết và đối tượng để 
biết đều là vô thường — tất cả đều vô thường. 

Vì vậy, chúng ta cần phải biết về vô thường từ chính 
sự thực hành của mình. Nếu chúng ta biết như vậy qua 
chính sự thực hành của mình — chúng ta chắc chắn đang 

266

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   266RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   266 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

đi đúng con đường. Chỉ bằng việc biết về nguồn gốc của 
khổ và sự vắng mặt của khổ, biết về sự không biết gì và sự 
biết một điều gì đó, chúng ta mới có thể hiểu rằng thực hành 
của mình là đúng. Đây là sự hiểu biết và thực hành đúng 
đắn. 

Đây là vấn đề mà hầu như tất cả thiền sinh đều gặp 
phải. Họ không thể chấp nhận biết sự thật là sự thật. Họ 
nghĩ rằng biết một điều gì đó là đúng, còn không biết gì là 
sai. Họ nghĩ rằng làm được điều gì đó là đúng, còn không 
làm được một điều gì đó là sai. 

Thực tế, chúng ta sẽ đối diện với rất nhiều điều không 
biết liên quan đến Phật, Pháp và Tăng. Nhưng không biết 
cũng là sự thật. Có rất, rất nhiều câu hỏi, rất nhiều điều 
không biết liên quan đến Phật, Pháp và Tăng. Vì vậy, không 
biết về Pháp cũng là biết được sự thật về chính mình. 

Trong quá trình hành thiền, chúng ta không thể tự 
mình thực hành đầy đủ. Những gì chúng ta có thể thực hành 
được thì không nhiều. Còn những gì chúng ta không thể 
thực hành được thì lại rất nhiều. Vì vậy, với sự hiểu biết 
đúng đắn này, chúng ta phải cố gắng thực hành những gì 
trước đây mình chưa thực hành được. Chúng ta phải cố 
gắng hiểu những gì trước đây mình chưa hiểu được. 

Chúng ta rất khó để hiểu được điều này nếu chỉ dựa 
vào chính mình. Chính nhờ việc nương tựa vào Tam Bảo - 
Phật, Pháp và Tăng mà chúng ta mới có thể hiểu và thực 
hành được như vậy. Cho nên thiền thật sự là điều rất khó để 
hiểu. 

267

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   267RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   267 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Hầu hết các thiền sinh đều đang sử dụng sự hiểu biết 
sai trong việc hành thiền. Đó là lý do tại sao sự thực hành 
của họ có thể không phát triển. 

 
Question 11: Dear Sayadaw, I would like to express 

my deep appreciation to you. Thanks to your guidance 
and kindness, I have had many chances to practice in 
different places such as India and many cities in 
Vietnam. Because of following your path, I have had the 
opportunity to become a monk and practice like this. 

Every night, I practice sitting meditation by 
observing my mind. However, during my practice, I 
often see my mother who has already passed away. I 
would like to respectfully ask for your advice regarding 
this experience in my practice. 

Additionally, I have a dream to do good deeds in 
Hanoi, like you. I would like to know how I can do good 
deeds that help and support people in need—such as 
victims of natural disasters, like the recent earthquake 
in Myanmar. 

So I humbly ask you three questions: 
During meditation at night, I often see my late 

mother. What should I do in this situation? 
How can I properly practice meditation by 

observing my mind? 
How can I perform good deeds, helping and 

supporting the needy in society—such as disaster 
victims—just as you do? 

268

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   268RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   268 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

I sincerely look forward to your kind advice. 
Answer: 
Whatever we accept in the mind, we must be able to 

let go from the mind. We accept someone or I or our 
mother, our children in the mind. Because we accept them 
as "mother," as "wife and husband," or as "children,". That 
is mental action. 

Meditation is to stop every physical, verbal, and 
mental action. If we are not keeping precepts, we must keep 
precepts. If we are not working for others, we should work 
for others. If we are not working for the Buddha Dhamma 
and Sangha, we should work for the Buddha Dhamma and 
Sangha. 

There are many good actions we may not be doing 
now. Meditation should be together with doing all kinds of 
good deeds that we are not doing now. Every bad deed that 
we are doing now, we should stop or let go of. 

If we have negative views about most people, we 
should stop those negative views. We should let go of 
negative views. If we are afraid of something, or of death, 
we should stop the fear of death. If we think we are not 
useful, that is a negative view. We should stop that view, 
both for ourselves and for others. That is doing bad deeds, 
which we should let go of or stop. 

If we are not purifying the mind, we should be mindful 
of the mind to be a stable and pure mind more and more. If 
we are not accepting non-self— or not someone, not 

269

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   269RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   269 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

something, just cause and effect of impermanent nature—
we must accept non-self in the mind. 

You just need to accept non self or  not someone, no 
"I," not your mother,just cause and effect of impermanent 
nature. You should remember this. You should try to 
remember the truth of non-self repeatedly, continuously, 
and seriously. 

In this way, there will be less and less attachment to 
someone—or to your mother—in your mind. 

 
Câu hỏi 11: Kính bạch Sayadaw, con xin bày tỏ 

lòng biết ơn sâu sắc đến Ngài. Nhờ sự hướng dẫn và từ 
bi của Ngài, con đã có cơ hội được thực hành thiền ở 
nhiều nơi như Ấn Độ và nhiều thành phố khác nhau ở 
Việt Nam. Nhờ đi theo con đường của Ngài, con mới có 
duyên được xuất gia và hành trì như hiện nay. 

Hiện tại, mỗi đêm con đều hành thiền tọa bằng 
cách quan sát tâm. Tuy nhiên, mỗi khi hành thiền, con 
thường thấy hình ảnh mẹ con – người đã mất – hiện lên 
trong tâm. Con kính mong Ngài từ bi chỉ dạy để con biết 
cách tiếp tục hành thiền trong trường hợp này. 

Ngoài ra, con cũng có một ước nguyện là được làm 
những việc thiện tại Hà Nội, giống như những gì Ngài 
đang làm. Con muốn thực hiện nhiều việc thiện khác 
nhau, đặc biệt là hỗ trợ những người nghèo khổ, những 
người đang gặp khó khăn trong xã hội – chẳng hạn như 
giúp đỡ các nạn nhân của động đất ở Myanmar. 

Vì vậy, con kính xin thưa với Ngài ba câu hỏi: 

270

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   270RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   270 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Mỗi khi con hành thiền, con thường thấy hình ảnh 
người mẹ đã khuất. Xin Ngài chỉ dạy con nên làm gì 
trong tình huống này? 

Làm thế nào để con có thể hành thiền một cách 
đúng đắn bằng cách quan sát tâm? 

Làm thế nào để con có thể làm được những việc 
thiện như Ngài, giúp đỡ những người nghèo, những nạn 
nhân thiên tai, như ở Myanmar? 

Con thành tâm mong Ngài từ bi khai thị. 
Trả lời: 
Tất cả những gì mà chúng ta tiếp nhận ở trong tâm thì 

chúng ta phải có khả năng buông bỏ khỏi tâm. Khi chúng 
ta tiếp xúc với mọi người và chúng ta bắt đầu tiếp nhận các 
khái niệm về ai đó hay cái gì đó, về tôi, ta, mẹ của tôi, con 
của tôi, v.v., thì tất cả những việc, những hoạt động mà 
chúng ta tiếp nhận những khái niệm đó, đặt tên như vậy ở 
trong đầu, thì đó chính là những hoạt động của tâm. 

Việc hành thiền chính là việc mà chúng ta dừng lại tất 
cả những hoạt động của cả thân và tâm, ngừng lại tất cả các 
hoạt động trên thân, khẩu, ý. Nếu như chúng ta đang không 
giữ giới thì chúng ta cần phải giữ giới. Và nếu như chúng 
ta đang không làm việc vì lợi ích của những người khác thì 
chúng ta hãy làm việc vì lợi ích của những người khác. Nếu 
như chúng ta đang không làm vì lợi ích của Phật, Pháp, 
Tăng thì chúng ta hãy làm vì lợi ích của Phật, Pháp, Tăng. 

Có rất nhiều những hành động, những thiện nghiệp mà 
chúng ta vẫn chưa có khả thể làm. Và việc hành thiền thì 
nên được song hành với tất cả những thiện nghiệp mà chúng 

271

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   271RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   271 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

ta đang làm. Tất cả những bất thiện nghiệp mà chúng ta 
đang làm thì chúng ta cần phải buông bỏ. 

Nếu như chúng ta đang làm điều gì đó mà đem lại 
những kết quả tiêu cực cho hầu hết mọi người thì chúng ta 
cũng cần phải dừng lại. Nếu như chúng ta đang có một nỗi 
sợ nào đó, hoặc chúng ta sợ chết, hoặc sợ một cái gì đó, thì 
cũng hãy ngừng ngay nỗi sợ đó và ngừng ngay sự dính mắc 
vào cái chết. 

Nếu như chúng ta nghĩ rằng chúng ta vô dụng, chúng 
ta không tạo ra lợi ích, thì đó cũng là một cách sử dụng sai 
lầm, và chúng ta cũng cần phải ngừng ngay hoạt động như 
vậy. Đó là chúng ta đang tạo những bất thiện nghiệp, và 
chúng ta nên dừng lại, nên buông bỏ. 

Nếu như chúng ta đang không thanh lọc được tâm của 
mình, tâm của chúng ta không thanh tịnh, thì hãy cố gắng 
để chánh niệm, để tâm của chúng ta có thể ngày càng trở 
nên an ổn và thanh tịnh. 

Nếu như chúng ta vẫn chưa thể nào chấp nhận vô ngã, 
rằng không có một ai đó, không có một cái gì đó, chỉ là 
những tiến trình nhân và quả của bản chất vô thường, thì 
chúng ta hãy cố gắng chấp nhận những ý niệm về việc 
không có ai đó, không có cái gì đó, chấp nhận ý niệm về vô 
ngã ở trong tâm. 

Sư chỉ cần chấp nhận lý thuyết về vô ngã, đó là: không 
có ai, không có cái gì cả, không có tôi, không có ta, không 
có mẹ của tôi, mà ở đây chỉ là những tiến trình của nhân và 
quả, của bản chất vô thường. 

272

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   272RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   272 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Hãy cố gắng tự nhắc nhở mình, hãy cố gắng nhớ lại 
sự thật này — sự thật về vô ngã. Hãy lặp đi lặp lại, gợi đi 
gợi lại ở trong tâm một cách liên tục và nghiêm túc. Có như 
vậy thì sự dính mắc của sư vào người mẹ của mình, vào ai 
đó hay cái gì đó, hay sự dính mắc vào tự ngã, sẽ được 
thuyên giảm. 

 
Question 12: Venerable Sayadaw, I would like to 

share some of my meditation experiences and 
respectfully ask for your guidance. 

When I meditate alone, I often feel as if a strange 
kind of energy is taking over my mind. Sometimes, I feel 
like I’m turning into an animal, and there’s a strong 
urge to scream — although I try to suppress it. These 
experiences don’t happen when I meditate in the 
meditation hall with you, only when I’m alone in my 
kuti. 

Also, during sleep, I sometimes feel as if someone 
is lying next to me — like a husband — even though I 
know nothing physically happens. The experience feels 
very real in my mind and leaves me feeling disturbed. 

I once asked another teacher, and he said it was 
just my imagination. But I don’t know how to break free 
from these mental impressions. These experiences have 
been happening for almost a year now, since October 
last year. 

I first started practicing meditation in 2006, but 
later stopped when I found out my former teacher 

273

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   273RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   273 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

wasn’t keeping the precepts. My son later encouraged 
me to return to meditation. In the past five years, I’ve 
practiced again, though not regularly. Last year, I 
attended an eight-day retreat. Even now, after inviting 
a guardian spirit for support, these strange experiences 
still continue. 

As for my personal life: I’m now 45 years old, a 
single mother with one son. In the past, my partner 
didn’t want the child, so I chose to raise the baby on my 
own. 

I sincerely ask: What are these mental and 
energetic experiences I’m encountering, and what 
should I do to continue my meditation practice in the 
right direction and with stability? Thank you. 

Answer: 
In my teaching, I'm trying to detach from the created 

mind. In this way, it is easier to know the attachment of the 
inner mind that may be concerned with the past life. So, in 
her past life, she may have done sexual conduct, and then 
she attached to sexual conduct. That's why attachment 
created the experience of sexual conduct. 

Therefore, if she cannot detach, she may experience 
the same in her life, this life or next life, future life. 
Attachment is the cause of happening in reality, in real life. 
If we can detach, we may not experience, we may not know 
about sexual conduct, and we may not experience sexual 
conduct in our life. 

274

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   274RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   274 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

She has an attachment to animals. So, she may make 
the sound of animals, or she may behave like an animal. 
Then that was her attachment. This kind of attachment 
concerns all living beings. But this attachment concerns bad 
deeds, because of your stronger greed, anger and delusion. 
If you can reduce your greed, anger and delusion, you may 
not know or experience or do like this. If you cannot detach, 
you may do again and again as you already did before, 
already experienced before. 

So in her past life she may experience with other man 
or woman, for sexual conduct. That's why she was attached 
to this experience. That's why she knows again. 

So meditation is not accepting any good or bad mind, 
not accepting any good or bad doing. Whatever appears in 
the mind, we should be mindful of the knowing of selfless 
impermanent nature. 

Selfless impermanent nature is original truth, 
permanent truth.Because of not knowing selfless  
impermanent nature, we are knowing many bad things and 
bad experiences, bad actions. 

What you are doing now is not good — now and in 
the past. Your past and present doing caused by your 
attachment are not good. That's true. You need to practice 
more seriously, continuously. You need to reduce your 
greed, anger and delusion. If you cannot reduce, you may 
face bad experiences which you already attached. 

Your attachment is the real creator of sexual 
misconduct, shouting like animals, doing like animals. So 
in order to detach from bad actions, you need to be mindful 

275

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   275RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   275 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

of Dāna — on giving, helping, volunteering. You need to 
be mindful of keeping precepts: no killing, no stealing, no 
sexual misconduct. 

Now you are knowing sexual conduct — that is your 
attachment. Because of not much knowing, no sexual 
misconduct, a lot of monks, nuns and meditators, most of 
them may not break precepts by no killing, no stealing, no 
sexual misconduct, no telling lies, no using drugs and 
alcohol. 

But in this society, people are attaching to breaking 
precepts. They attach to killing, stealing, sexual 
misconduct, telling lies, using drugs, alcohol, gambling. 
That's why we need a religious environment, a meditation 
center, where people are doing good deeds by keeping 
precepts and practicing mindfulness and detachment 
seriously. 

The more we are staying and doing good deeds like 
this, our attachment will change on helping, giving, 
donating. We will attach no killing, no stealing, no sexual 
misconduct, no telling lies, no using drugs and alcohol. We 
will attach mindfulness and detachment. That is helpful. 
Changing attachment from bad to good is essential to 
detach from bad actions and experience. 

You need to stay away from that society. You need to 
be nearer to meditation centers. In this way, you may attach 
more and more to good deeds and good sequences. In this 
way, you can reduce your attachment to bad actions and 
experiences. 

276

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   276RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   276 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

If we can change like this, we are safe from being 
killed, having our belongings stolen, being abused by 
sexual conduct. We are safe. 

Even if we are not safe because of our past karma, we 
can detach. In this way, we can accept, we can endure. 

You may be good, but your attachment is bad. So you 
need to stay more and more in a meditation center to change 
your attachment. 

Continue asking: When I practice sitting meditation, 
if it happens again, then how can I deal with this in that time 
so I will not fall away? I don’t want to follow that 
experience, but I don’t know how to. 

Answer: 
Instead of knowing something, you should try to know 

the absence of something. We may know the sound of 
teaching naturally, habitually, but we must try to know the 
absence of the sound — not present, just absence — not 
appearing, just disappearing. 

We find it easy to know the sound of the fan, the sound 
of the teaching. Instead of knowing the appearing of 
something, we must be mindful of disappearing of every 
appearing. We should be mindful of the absence of every 
present action or present happening. This is detachment 
from appearing or present of self or someone or something. 

By practicing meditation, we must try to be mindful 
of the essence of nothingness or non-self or selfless 
impermanent nature. We cannot accept sickness, we cannot 
accept death, we cannot accept losing our mind. But when 

277

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   277RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   277 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

we meditate, we need to accept the death and sickness of 
everyone. No good health is permanent. If there is good 
health, there will be sickness. If there is life, there will be 
death. If there is getting, there will be losing. If there is 
meeting, there will be departing. 

The object of the mindfulness is different from 
ignorance, opposite with ignorance. As a meditator, we 
need to accept fault or mistake of ourselves, and the others. 
We need to find bad actions in ourselves, not in others. In 
this way, we can accept weakness of the other, mistakes or 
bad deeds of the other. If we can accept mistakes, 
weakness, and bad deeds of ourselves, we will find it easy 
to accept evil actions. This is what we need to practice. 

You can accept someone or something or self. When 
we practice meditation, we need to accept not someone, not 
something, non self — selflessness. So the object is 
opposite with ignorance. So you need to accept what you 
cannot accept. 

 
Câu hỏi 12: Kính bạch Ngài, con xin trình bày một 

số trải nghiệm trong quá trình hành thiền để mong được 
Ngài từ bi chỉ dạy. 

Khi ngồi thiền một mình, con thường cảm thấy như 
có một loại năng lượng lạ kiểm soát tâm con. Đôi lúc con 
có cảm giác giống như mình biến thành một con vật, và 
có xu hướng muốn hét lên, dù con cố giữ lại. Những hiện 
tượng này không xảy ra khi con thiền chung với Thiền 
sư, mà chỉ xảy ra khi con thiền một mình trong cốc. 

278

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   278RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   278 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Ngoài ra, trong lúc ngủ, con đôi khi có cảm giác 
như có người khác đến nằm bên cạnh — giống như vợ 
chồng — dù khi tỉnh dậy con biết không có chuyện gì 
xảy ra. Cảm giác đó rất thật và khiến con hoang mang. 

Con đã hỏi một vị thầy khác và được trả lời đó chỉ 
là tưởng tượng, nhưng con không biết làm sao để thoát 
khỏi những tưởng như vậy. Trải nghiệm này đã kéo dài 
gần một năm, từ tháng 10 năm ngoái. 

Con bắt đầu hành thiền từ năm 2006, có thời gian 
dừng lại vì con phát hiện vị thầy trước không giữ giới. 
Sau đó, con trai khuyên con quay lại hành thiền. Gần 5 
năm nay con có hành thiền lại, nhưng không thường 
xuyên. Năm ngoái con tham gia một khóa thiền 8 ngày, 
và hiện tại dù đã thỉnh hộ pháp, các hiện tượng kỳ lạ 
vẫn tiếp tục. 

Về đời sống cá nhân: con năm nay 45 tuổi, là mẹ 
đơn thân, có một con trai. Trước đây bạn trai con không 
muốn có con, nên con quyết định chia tay và nuôi con 
một mình. 

Con kính xin Ngài chỉ dạy: Những hiện tượng tâm 
lý này là gì, và con nên làm gì để tiếp tục hành thiền 
đúng hướng và vững chãi hơn? Con xin tri ân Ngài. 

Trả lời: 
Trong những lời dạy của tôi, tôi cố gắng để hướng dẫn 

mọi người xả ly khỏi tâm tham ác, và như thế, chúng ta sẽ 
dễ để biết được sự dính mắc trong tâm của mình. Nó có thể 
liên quan đến cả những kiếp quá khứ. Ở những kiếp trước, 
có thể cô ấy đã từng phạm giới và dính mắc vào việc phạm 

279

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   279RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   279 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

giới đó. Chính sự dính mắc tạo tác ra những trải nghiệm về 
những hành vi tà dâm. Thế nên, nếu cô ấy không thể xả ly, 
thì cô ấy sẽ phải tiếp tục trải nghiệm những việc như thế 
trong kiếp hiện tại và cả những kiếp sống ở tương lai. 

Sự xả ly xảy ra trong đời — nếu xa lìa được — thì cô 
ấy sẽ không biết hay không còn trải nghiệm những điều như 
thế trong cuộc sống. Vì có sự dính mắc vào động vật, nên 
sẽ có những hành vi tạo ra những hành động hay tiếng động 
giống như con vật. Điều này liên quan đến tất cả các chúng 
sinh. Những dính mắc như thế này liên quan đến những bất 
thiện nghiệp vì tham, sân, si mạnh mẽ. Nên nếu giảm được 
tham, sân, si thì sẽ không biết và không phải trải nghiệm 
những điều như thế. 

Nếu không xả ly được, thì sẽ cứ bị tiếp tục làm như 
vậy và trải nghiệm những điều đã làm như trước kia. Có thể 
trong kiếp sống trước, cô ấy đã trải nghiệm những sự tà dâm 
với nam và nữ, nên có sự dính mắc với nó và giờ lại biết 
lại, trải nghiệm lại về điều đó. 

Thiền tập là không chấp nhận bất kỳ những suy nghĩ 
xấu hay tốt nào. Tất cả điều gì chúng ta sinh khởi nên chánh 
niệm với sự hiểu biết đúng đắn về vô ngã, về bản chất vô 
ngã — vì vô ngã là sự thật tuyệt đối, là bản chất tự nhiên. 
Nếu không biết về vô ngã thì chúng ta sẽ phải trải nghiệm 
rất nhiều những điều xấu, những gì chúng ta đang trải 
nghiệm trong cả hiện tại và quá khứ. 

Vì vậy, cô ấy cần thực hành một cách liên tục và 
nghiêm túc hơn nữa để có thể giảm được tham, sân, si của 
mình. Nếu không đối kháng được với tham, sân, si thì cô 
ấy sẽ phải đối mặt với những trải nghiệm xấu mà mình đã 

280

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   280RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   280 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

dính mắc như tà dâm hay những trải nghiệm giống như 
động vật. 

Để giảm đi những hành động xấu, thì cần phải làm các 
thiện pháp, giống như ở đây: trao đi, làm tình nguyện viên, 
và phải chánh niệm để có thể giữ giới — không sát sanh, 
không trộm cắp, không tà dâm, không nói dối, không sử 
dụng những chất kích thích. 

Bởi vì bạn biết về những việc phạm giới tà dâm và ít 
biết về những người mà không phạm giới tà dâm, nên bạn 
mới có sự dính mắc như vậy. Trong giới tỳ kheo, tỳ kheo 
ni, những người hành thiền phần lớn thì không phá giới, 
không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không sử 
dụng các chất kích thích, không nói dối. Nhưng trong xã 
hội thì mọi người bị dính mắc vào việc phá giới và làm tất 
cả — và thích làm — những điều như sát sanh, trộm cắp, tà 
dâm, nói dối, v.v. 

Thế nên chúng ta cần những môi trường tâm linh như 
thế này, như là trong những khóa thiền như thế này — nơi 
mà tất cả mọi người đều là thiện pháp và thực tập, trải 
nghiệm, và xả li một cách nghiêm túc. Càng ở lâu và làm 
thiện pháp như thế này, thì sự dính mắc sẽ chuyển hướng 
dần sang sự cho đi. Và những hoạt động thiện pháp sẽ 
không còn sự sát sanh và phạm giới, mà chuyển sang dính 
mắc vào việc thực hành chánh niệm và xả li. 

Việc chuyển sự dính mắc từ xấu sang tốt là rất cần 
thiết để xả li khỏi những trải nghiệm xấu. Vì vậy mà bạn 
cần phải tách biệt với xã hội và cần phải gần, thân cận 
những người hành thiền. Bằng cách này thì bạn sẽ được gần 
gũi với những việc thiện, với những quả thiện. Vì vậy, bạn 

281

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   281RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   281 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

có thể giảm được sự dính mắc của mình với những trải 
nghiệm xấu. 

Nếu như chúng ta có thể thay đổi như vậy thì chúng ta 
sẽ an toàn. Chúng ta sẽ không bị giết hại, tài sản của chúng 
ta cũng không bị người khác lấy, chúng ta cũng không cần 
phải lo về việc bị tà tâm, v.v. Ngay cả khi mà chúng ta 
không an toàn vì những nghiệp cũ của mình, thì chúng ta 
cũng có thể chấp nhận và chịu đựng được. 

Bạn tốt, nhưng sự dính mắc của bạn là xấu. Vì vậy, 
bạn cần phải thực hành nhiều hơn để có thể thay đổi được 
sự dính mắc của mình. 

Thiền sinh hỏi tiếp: Vậy phải đối phó với nó như 
thế nào? Khi con thực hành thiền tọa, nếu trải nghiệm 
đó xảy ra lần nữa, thì con có thể đối phó như thế nào? 

Trả lời: 
Thay vì biết một cái gì đó, bạn nên cố gắng biết sự 

vắng mặt của một cái gì đó. Chúng ta có thể biết âm thanh 
của lời dạy một cách tự nhiên, theo thói quen, nhưng chúng 
ta phải cố gắng biết sự vắng mặt của âm thanh — không 
hiện diện, chỉ là vắng mặt — không xuất hiện, chỉ là biến 
mất. 

Chúng ta dễ dàng biết âm thanh của quạt, âm thanh 
của lời dạy. Thay vì biết sự xuất hiện của một cái gì đó, 
chúng ta phải chánh niệm về sự biến mất của mọi sự xuất 
hiện. Chúng ta nên chánh niệm về sự vắng mặt của mọi 
hành động hoặc sự việc đang diễn ra. Đây là sự buông bỏ 
khỏi sự xuất hiện hoặc sự hiện diện của bản thân, của một 
ai đó hoặc một cái gì đó. 

282

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   282RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   282 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Khi thực hành thiền, chúng ta phải cố gắng chánh 
niệm về bản chất của hư vô hay vô ngã hay vô thường. 
Chúng ta không thể chấp nhận bệnh tật, chúng ta không thể 
chấp nhận cái chết, chúng ta không thể chấp nhận việc mất 
trí. Nhưng khi chúng ta thiền, chúng ta cần chấp nhận cái 
chết hay bệnh tật của mọi người. Không có sức khỏe tốt nào 
là vĩnh viễn. Nếu có sức khỏe tốt, sẽ có bệnh tật. Nếu có sự 
sống, sẽ có cái chết. Nếu có được, sẽ có mất. Nếu có gặp 
gỡ, sẽ có chia ly. 

Đối tượng của chánh niệm khác với vô minh, đối lập 
với vô minh. Chúng ta cần chấp nhận bất cứ điều gì. Là một 
thiền giả, chúng ta cần chấp nhận lỗi lầm của bản thân và 
của người khác. Chúng ta cần tìm những hành động xấu của 
bản thân, không phải ở người khác. Bằng cách này, chúng 
ta có thể chấp nhận điểm yếu của người khác, những sai 
lầm của những việc làm xấu của người khác. Nếu chúng ta 
có thể chấp nhận những sai lầm, điểm yếu và những việc 
làm xấu của bản thân, chúng ta dễ dàng chấp nhận những 
hành động xấu xa. Đây là điều bạn cần, điều chúng ta cần 
thực hành. 

Bạn có thể chấp nhận một ai đó hoặc một cái gì đó 
hoặc bản thân. Khi chúng ta thực hành thiền, chúng ta cần 
chấp nhận không phải ai đó, không phải cái gì đó, không 
phải bản thân — vô ngã. Vì vậy, đối tượng đối lập với vô 
minh. Vì vậy, bạn cần chấp nhận những gì bạn không thể 
chấp nhận. 

 
  

283

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   283RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   283 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

PRACTICE MEDITATION TO OVERCOME THE 
FEAR 

HÀNH THIỀN ĐỂ VƯỢT QUA NỖI SỢ 
 

Question 1: Dear Sayadaw, I have been practicing 
your method for over one year. Although I don’t have 
the chance to ordain and follow you closely, I’m truly 
worried. If I haven’t realized the Dhamma in this life 
and you pass into Nibbāna, how can I meet you again in 
my future life to continue the practice? 

I’m afraid of getting lost in the cycle of birth and 
death without the guidance of a noble teacher like you. 
Please kindly teach me how I can create a deep and 
lasting connection with you, so that even if I cannot 
follow you closely in this life, I will still be able to meet 
you in future lives and continue the path to liberation. 

Answer: 
You are seeing - and continuing to see - from the side 

of self, or someone, or something. You are grasping the 
idea of “self,” which is not real. Therefore, your question is 
not a real question, and your worries are also not real. They 
are not needed, especially when related to the Buddha, 
Dhamma, and Sangha. 

We must try to use everything - including our life - in 
the right way, with a detaching mind. But now, you are 
misusing it with an attaching mind. You are using not only 
your present life but also your future life with attachment. 

284

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   284RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   284 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

That attachment is the cause of your worry and uncertainty 
in your mind. 

So you just need to stop misunderstanding and 
misusing like this. You don’t need to reject anything, but 
you must change your understanding - from attaching and 
grasping, to using only with detaching mind. 

If you continue thinking and worrying like this, you 
will continue to suffer for sure. The more you think and 
worry in this way, the more endless your worries will 
become. 

But the moment you stop thinking and worrying in 
this way, there will be no more worry - and no more 
problems. 

In this way, the problem will be solved - now and 
forever. 

 
Câu hỏi 1: Bạch Ngài, con đã thực hành theo pháp 

của Ngài được hơn một năm. Dù con không có duyên 
xuất gia theo Ngài, nhưng con rất lo lắng: nếu trong kiếp 
này con chưa chứng ngộ mà Ngài nhập Niết Bàn, thì làm 
sao con có thể tiếp tục gặp lại Ngài ở kiếp sau để được 
Ngài chỉ dạy?  

Con rất sợ bị trôi lăn trong luân hồi mà không có 
cơ hội gặp lại một bậc minh sư như Ngài. Xin Ngài chỉ 
dạy con cách kết duyên sâu sắc với Ngài để dù kiếp này 
con chưa theo sát được, thì kiếp sau con vẫn có thể gặp 
lại Ngài và tiếp tục tu tập đến giải thoát. 

Trả lời: 

285

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   285RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   285 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Hiện tại, bạn đang quan sát - và vẫn tiếp tục quan sát 
- từ góc nhìn của bản ngã, của “một ai đó” hay “một điều 
gì đó”. Bạn đang dính mắc (chấp thủ) vào ý niệm về cái tôi, 
trong khi cái “tôi” ấy không thật có. Vì vậy, câu hỏi của bạn 
không phải là một câu hỏi có thật, và những lo lắng trong 
tâm bạn cũng không thật sự tồn tại. Chúng hoàn toàn không 
cần thiết, nhất là khi có liên quan đến Phật, Pháp và Tăng. 

Chúng ta cần biết sử dụng mọi thứ - kể cả chính đời 
sống này - một cách đúng đắn, với tâm xả ly. Nhưng hiện 
giờ, bạn đang sử dụng nó với tâm dính mắc. Không chỉ với 
đời sống hiện tại, mà bạn còn mang theo dính mắc đó vào 
cả tương lai. Chính sự dính mắc ấy là nguyên nhân tạo nên 
bất an và lo lắng trong tâm bạn. 

Bạn không cần từ bỏ điều gì, nhưng cần thay đổi cách 
hiểu - từ chấp thủ và nắm giữ, sang thấy biết và sử dụng với 
tâm xả ly. Việc bạn cần làm lúc này là dừng lại sự hiểu sai 
và sử dụng sai như hiện tại. Nếu còn tiếp tục suy nghĩ và lo 
lắng theo cách này, thì chắc chắn bạn sẽ tiếp tục khổ đau. 
Càng nghĩ và càng lo, nỗi lo càng kéo dài vô tận. 

Nhưng ngay khi bạn dừng lại, không còn tiếp tục suy 
nghĩ và lo lắng theo cách ấy nữa, thì nỗi lo sẽ không còn, 
và vấn đề cũng không còn. Chính nhờ thay đổi như vậy, vấn 
đề sẽ được hóa giải - ngay bây giờ, và mãi mãi. 

Continue asking: 
 Thank you, Sayadaw. I have another question I 

hope you can kindly answer. When I’m near you, I 
deeply feel your energy of loving-kindness, compassion, 
and equanimity. I know this comes from your deep 
practice of meditation and detachment. 

286

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   286RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   286 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

However, I’m now busy with volunteer work and 
don’t have much time to practice meditation. Could you 
please guide me how to maintain joy - before, during, 
and after doing good deeds - so that I don’t fall into 
anger or frustration while serving? I also wish to 
cultivate boundless compassion like you, even if I cannot 
meditate a lot each day. 

Answer: 
When you are volunteering, you should practice 

mindfulness and detachment. Your physical, verbal, and 
mental actions are the objects to be mindful of - and to be 
detached from. Both volunteering and meditation should be 
doing only with a detaching mind. But now, you are 
volunteering with an attaching mind - attachment to both 
liking and disliking. 

The more you volunteer, the more you can detach 
from yourself and from working for money. The more you 
can detach from yourself and money, the more freely you 
can volunteer - with a detaching mind. In this way, you can 
do more volunteering and more detachment at the same 
time. 

What you are doing is right, but your understanding is 
not yet fully right. That’s why you should volunteer with 
the right understanding like this. 

Thiền sinh hỏi tiếp: 
 Dạ, con xin cảm ơn Ngài. Con có thêm một câu hỏi 

mong Ngài từ bi chỉ dạy. Khi ở gần Ngài, con cảm nhận 
rất rõ năng lượng từ bi, hỷ xả của Ngài thật sự rất mạnh 

287

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   287RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   287 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

mẽ. Con hiểu đó là nhờ Ngài đã hành thiền với tâm xả 
ly sâu sắc. 

Tuy nhiên, con hiện đang bận phụng sự nên không 
có nhiều thời gian để hành thiền. Con rất mong Ngài chỉ 
dạy cho con một phương pháp thực hành sao cho con 
vẫn có thể giữ được tâm hoan hỷ trước khi làm, trong 
khi làm và sau khi làm việc thiện, để không bị sân khi 
phụng sự. Con cũng muốn nuôi dưỡng tâm từ bi rộng 
lớn như Ngài, dù con không có nhiều thời gian hành 
thiền mỗi ngày. 

Trả lời: 
Khi bạn làm công việc thiện nguyện, bạn nên thực 

hành chánh niệm và xả ly. Thân hành, khẩu hành và ý hành 
của bạn chính là những đối tượng cần được chánh niệm và 
xả ly. Cả việc làm thiện nguyện lẫn hành thiền đều nên được 
thực hiện với tâm xả ly. 

Nhưng hiện tại, bạn đang làm việc thiện nguyện với 
tâm dính mắc - dính mắc vào cả cái thích lẫn cái không 
thích. Càng làm thiện nguyện nhiều, bạn sẽ càng có cơ hội 
xả ly khỏi cái tôi và khỏi thói quen làm việc vì tiền. Và càng 
xả ly được khỏi bản thân và tiền bạc, bạn sẽ càng làm việc 
một cách tự do hơn, với một tâm xả ly thật sự. Bằng cách 
này, bạn có thể vừa làm nhiều thiện nguyện hơn, vừa xả ly 
nhiều hơn trong cùng một lúc. 

Những gì bạn đang làm là đúng, nhưng sự hiểu biết 
của bạn vẫn chưa hoàn toàn đúng. 
Vì vậy, bạn nên làm thiện nguyện với chánh kiến như vậy. 
 

288

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   288RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   288 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Question 2: Dear Sayadaw, I have two questions. 
The first question is: in my life, whenever I decide 

to do something beyond my limits, I begin to feel 
nervous, uncomfortable, and unpeaceful. I want to ask 
how I can apply the practice of mindfulness and 
detachment to deal with these feelings. 

The second question is: when I make decisions to 
do things beyond my limits, I become attached to those 
decisions. No matter what I do in life, I always think 
about those decisions and cannot let them go. So, how 
can I apply mindfulness and detachment to gain 
freedom from attachment to those decisions? 

In summary, in life, sometimes I have to do things 
beyond my limits, and every time I decide to do so, I feel 
nervous, uncomfortable, and unpeaceful. Therefore, I 
want to ask how to apply mindfulness and detachment 
to these emotions. 

Answer: 
But if it is right to do, you must do it anyway. You 

must be able to use a negative mind to do good deeds as 
well. Both positive and negative minds should be used only 
to do good deeds limitlessly. 

The real problem is attachment - attachment to doing 
things within limits. Therefore, you have difficulty doing 
something beyond your limit. 

The solution is to continue doing with an unpleasant 
mind, a diluting mind, and an unwinding mind. In this way, 
there will be less and less negative mind. 

289

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   289RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   289 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Not doing beyond the limit is the problem. If you do 
go beyond your limit, doing so will not be a problem. 

Continue asking: My second question is that when 
I decide to do something beyond my limit, I become 
attached to that decision. Every time I do anything in 
my life, I cannot concentrate on the present moment. 
My mind is distracted by the decision to go beyond her 
limit, the thing I just decided to do. 

For example, if I decide to take on a task that 
exceeds my usual capacity, my mind keeps thinking 
about it, even while doing other things. Normally, I cook 
for 100 to 200 people, but now I have taken on a task to 
cook for 400 people. After making that decision, I find 
it hard to focus on other tasks like washing dishes. My 
mind is constantly occupied with how to cook for 400 
people. 

Answer: 
In the beginning, it will be like this. You just need to 

continue doing things beyond your limit, and then, it will 
be normal. You may not be skillful yet in working beyond 
your limits, that’s why you should do more and more 
beyond your limit. In this way, the problems will be solved. 

 
Câu 2: Thưa thầy, con có hai câu hỏi. 
Câu hỏi đầu tiên là: trong cuộc sống, mỗi khi con 

quyết định làm điều gì đó vượt quá giới hạn của mình, 
con bắt đầu cảm thấy lo lắng, khó chịu và không an tâm. 

290

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   290RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   290 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Con muốn hỏi làm thế nào để có thể áp dụng thực hành 
chánh niệm và xả ly đối với những cảm giác như vậy. 

Câu hỏi thứ hai là: khi con đưa ra quyết định làm 
những việc vượt quá giới hạn của mình, con lại có sự 
dính mắc với quyết định đó. Dù làm việc gì trong cuộc 
sống, con vẫn luôn nghĩ về quyết định đó và không thể 
buông xả được. Vậy làm thế nào để con áp dụng chánh 
niệm và xả ly để có được sự tự do khỏi sự dính mắc với 
quyết định đó? 

Tóm lại, trong cuộc sống, đôi khi con phải làm 
những việc vượt quá giới hạn của mình và mỗi lần quyết 
định làm như vậy, con lại cảm thấy lo lắng, khó chịu và 
không an tâm. Vì vậy, con muốn hỏi làm sao để áp dụng 
chánh niệm và xả ly đối với những cảm xúc này. 

Trả lời: 
Nhưng nếu điều đó là đúng đắn để làm, thì bạn vẫn 

cần làm. Bạn cần có khả năng sử dụng cả tâm tiêu cực để 
làm việc thiện. Cả tâm tích cực lẫn tâm tiêu cực đều nên 
được sử dụng chỉ để làm các việc thiện một cách không giới 
hạn. 

Vấn đề thực sự là sự dính mắc là dính mắc vào việc 
chỉ làm những điều trong giới hạn. Do đó, bạn gặp khó khăn 
khi làm điều gì đó vượt quá giới hạn của mình. 

Giải pháp là tiếp tục làm với một tâm không dễ chịu, 
một tâm không mong muốn, và một tâm đang phân tán. 
Bằng cách đó, tâm tiêu cực sẽ ngày càng giảm đi. 

291

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   291RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   291 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Không làm điều gì đó vượt khỏi giới hạn mới là vấn 
đề. Nếu bạn thực sự hành động vượt khỏi giới hạn của 
mình, thì việc làm như vậy sẽ không còn là vấn đề nữa. 

Thiền sinh hỏi tiếp: Câu hỏi thứ hai của con là khi 
con quyết định làm điều gì đó vượt quá giới hạn của bản 
thân, con lại bị dính mắc vào quyết định đó. Mỗi khi con 
làm bất kỳ việc gì trong cuộc sống, con không thể tập 
trung vào giây phút hiện tại. Tâm con bị xao nhãng bởi 
quyết định làm điều vượt ngoài giới hạn, chính là điều 
mà con vừa quyết định. 

Ví dụ, nếu con quyết định nhận một công việc vượt 
quá khả năng thông thường của mình, tâm con cứ mãi 
nghĩ về điều đó, ngay cả khi đang làm những việc khác. 
Bình thường con chỉ nấu ăn cho khoảng 100 đến 200 
người, nhưng bây giờ con nhận công việc nấu cho 400 
người. Sau khi đưa ra quyết định đó, con thấy rất khó 
tập trung vào các công việc khác như rửa bát. Tâm con 
liên tục bị chiếm giữ bởi suy nghĩ làm sao để nấu được 
cho 400 người. 

Trả lời: 
Ở thời điểm ban đầu thì nó sẽ như vậy. Bạn chỉ cần 

tiếp tục làm những việc vượt ngoài giới hạn của mình, rồi 
dần dần, điều đó sẽ trở nên bình thường. Có thể hiện tại bạn 
chưa có kỹ năng để làm việc vượt quá giới hạn, vì vậy bạn 
cần làm điều đó nhiều hơn nữa. Bằng cách này, vấn đề hiện 
tại của bạn sẽ được giải quyết. 

 

292

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   292RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   292 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Question 3: Dear Sayadaw, I cannot accept the bad 
things I say or do myself. I know I could have done 
better, I could have done the right thing, but instead I 
acted in the wrong way. So I feel regret, and I cannot 
accept those mistakes. I have negative thoughts, I 
sometimes do or say things that are not wholesome — 
not from others, but from myself, from my own actions. 

Sayadaw: You cannot endure negative talk about 
yourself, is that right? What kind of comments? Are they 
about your work or your life? 

Meditator: It’s about everything in my life, not just 
work. 

Sayadaw: Are you practicing meditation? 
Meditator: I have joined some meditation retreats, 

but I haven’t been practicing regularly in my daily life. 
When the earthquake happened in Myanmar, I also joined 
a relief team to come and help the victims. At that time, I 
had the chance to meet you. I started practicing meditation 
two years ago, but not consistently. 

Answer: 
Education, business, healthcare, social activities, 

politics… every action of the society is not complete. Only 
practicing meditation is complete. When we are practicing 
meditation, we need to be mindful of ourselves. We need to 
be mindful to know our mistakes. We need to be mindful to 
know our ignorance or not understanding or wrong view, 
wrong understanding. Besides, we need to be mindful to 
know what we cannot do. 

293

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   293RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   293 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

The more we are practicing mindfulness and 
detachment in the right way, the more we know about our 
weakness, mistakes, uselessness, stupidness. In this way, 
we can detach more and more from ourselves. The more we 
know about ourselves or our life, the more we know about 
the nothingness or uselessness of the life of a lay person, 
the more we know about the other lay people in the society. 
In this way, we are the same with people in the society. 

If we can detach, we may not think highly of the 
people in the society and we can neglect or ignore the 
physical, verbal and mental actions of the people in the 
society. In this way, we are more and more easy to get out 
of the society to be a monk or samanera or nun. 

This is the solution for the anger caused by the 
physical, verbal and mental actions of the people in the 
society. The real problem is attachment to the physical, 
verbal and mental actions of ourselves and others in the 
society. Attachment is the cause of suffering in our body 
and mind. That's why we should emphasize mindfulness 
and detachment from living beings and non living beings 
more and more. In this way, it is easy to endure the 
physical, verbal and mental actions of the people. All these 
actions are caused by ignorance and attachment. 

If we are changing from ignorance and attachment to 
mindfulness and detachment, we need nothing to do with 
the actions of the people. We just need to continue the 
practice of mindfulness and detachment by doing more and 
more good deeds continuously and seriously. 

294

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   294RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   294 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Before I started practicing meditation, I could not 
endure the bad view and bad speak of the people about me. 
But when I practice meditation, I can understand about the 
ignorance or wrong understanding and wrong speech and 
action of the living beings or human beings. I myself am 
one of them. That's why I don't want to keep living beings 
and non living beings in my mind anymore. I could 
successfully detach from the living beings and non living 
beings from the mind. In this way, I can understand and 
endure the misunderstanding and bad speak and action of 
the people. 

Knowing the truth is solving all the problems. Not 
knowing the truth is the cause of all the problems. This 
teaching will be helpful to know the truth of the ignorance 
and attachment of the living beings. In this way, we can 
understand how to help people or living beings by using 
this right understanding. 

We must follow the Middle Way - Buddha way, not 
do bad, try to stop evil mind, evil speak and evil action of 
ourselves. Besides, in order to be able to do like this, we 
must do more and more good deeds continuously and 
seriously. 

Besides, when we are trying not to do bad, to do good, 
we should try to purify the mind by practicing mindfulness 
and detachment. We must keep Buddha Dhamma and 
Sangha in the mind. And then we should follow the way of 
doing good deeds of Buddha by using our body and mind. 
In this way, we will be able to reduce our evil thoughts, 
speak and actions for sure. 

295

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   295RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   295 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

 
Câu hỏi 3: Bạch Thiền sư, con không thể chấp nhận 

những lời nói xấu, hành động sai trái của chính mình. 
Con biết mình có thể làm tốt hơn, có thể làm đúng, 
nhưng rồi con lại hành động sai. Vì vậy, con cảm thấy 
hối hận và không thể chấp nhận điều đó. Con có những 
suy nghĩ tiêu cực, hoặc làm một số việc không tốt, hoặc 
nói những lời không hay — không phải từ người khác, 
mà là từ chính bản thân con, từ hành động của con. 

Thiền sư: Bạn không thể chịu đựng được khi có 
những lời nói xấu về chính mình, đúng không? Là những 
loại nhận xét như thế nào? Về công việc hay về cuộc sống? 

Thiền sinh: Dạ, là về mọi thứ trong cuộc sống của 
con, không chỉ riêng công việc. 

Thiền sư: Bạn có thực hành thiền không? 
Thiền sinh: Dạ, con đã tham gia một vài khóa thiền, 

nhưng con không thực hành đều đặn trong đời sống hằng 
ngày. Khi xảy ra động đất ở Myanmar, con cũng đã cùng 
một nhóm đến Myanmar để cứu trợ và cúng dường cho các 
nạn nhân, và lúc đó con có duyên gặp Ngài. Con bắt đầu 
thực hành thiền cách đây hai năm, nhưng không được 
thường xuyên. 

Trả lời: 
Chúng ta luôn cần phải đi theo con đường trung đạo, 

không làm những việc xấu, những hành động xấu, và cố 
gắng dừng những suy nghĩ không tích cực, những suy nghĩ 
xấu, những lời nói và hành động không tốt đẹp của chính 
mình. Bên cạnh đó, chúng ta cũng cần phải làm nhiều thiện 

296

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   296RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   296 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

pháp hơn, làm thiện pháp một cách liên tục và nghiêm túc. 
Hãy cố gắng không làm những việc xấu và hãy cố gắng làm 
những điều tốt, làm những điều thiện. Cố gắng thanh lọc 
tâm bằng việc thực hành thiền chánh niệm và xả ly. 

Chúng ta cũng phải luôn nương tựa vào Phật, Pháp, 
Tăng — Tam Bảo, và giữ hướng tâm về Tam Bảo. Chúng 
ta cần đi theo con đường của Đức Phật và của Tăng đoàn. 
Bằng việc sử dụng thân và tâm theo những cách như vậy, 
chúng ta có thể giảm được những suy nghĩ tiêu cực, hay 
những suy nghĩ xấu, những lời nói và hành động xấu. Chắc 
chắn là như vậy. 

Chúng ta có thể xả ly khỏi sự dính mắc với những 
hành động, lời nói hay suy nghĩ xấu, suy nghĩ chưa đúng 
đắn, suy nghĩ bất thiện, lời nói bất thiện, hành động bất 
thiện của mọi người trong xã hội. Giáo dục, y tế, kinh tế, 
chính trị, xã hội — tất cả các mặt đời sống đều không hoàn 
thiện. Chỉ có thực hành thiền mới là hoàn thiện, mới là hoàn 
hảo. 

Khi chúng ta thực hành thiền, chúng ta cần chánh niệm 
trên chính bản thân, cần chánh niệm để biết được những lỗi 
lầm của mình. Chúng ta cần chánh niệm trên sự vô minh 
hoặc sự hiểu biết sai lầm, tà kiến. Bên cạnh đó, chúng ta 
cũng cần chánh niệm để nhận biết những điều mình không 
nên làm. 

Chúng ta càng thực hành thiền chánh niệm và xả ly 
đúng cách bao nhiêu thì càng nhận ra được điểm yếu, lỗi 
lầm, sự ngu ngốc, sự thiếu hiểu biết trong chính mình bấy 
nhiêu. Theo cách này, chúng ta cũng có thể xả ly khỏi bản 
thân ngày càng nhiều hơn. Chúng ta càng hiểu về chính 

297

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   297RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   297 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

mình bao nhiêu thì càng hiểu được giới hạn của bản thân, 
của năng lực chính mình và cũng hiểu được giới hạn của 
cuộc đời một người cư sĩ. 

Chúng ta càng hiểu về đời sống của những cư sĩ khác 
trong xã hội, thì càng dễ dàng xả ly khỏi họ. Nếu chúng ta 
có thể xả ly khỏi những người khác trong xã hội, thì chúng 
ta không cần phải suy nghĩ quá nhiều về họ nữa. Chúng ta 
có thể buông bỏ, có thể xả ly và sẽ càng dễ dàng thoát ly ra 
khỏi xã hội, có thể trở thành những vị sa-di, những vị tỳ 
kheo, những vị tăng, vị ni. 

Như vậy, giải pháp cho tâm sân giận, sự khó chịu gây 
ra bởi các hành động về thân, khẩu, ý của mọi người trong 
xã hội cũng có thể được giải quyết. Vấn đề thật sự ở đây là 
sự dính mắc — dính mắc về chính mình trong xã hội. Đây 
là vấn đề thật sự: sự dính mắc về thân, khẩu, ý của tất cả 
mọi hành động của chúng ta và của người khác trong xã 
hội. 

Sự dính mắc là nhân của đau khổ trong thân và tâm 
của chúng ta. Do đó, chúng ta cần nhấn mạnh việc thực 
hành chánh niệm và xả ly đối với tất cả chúng sinh, hữu 
tình và vô tình. Bằng cách thực hành như vậy, chúng ta sẽ 
càng dễ dàng chịu đựng được các hành động về thân, khẩu, 
ý của mọi người trong xã hội, hoặc những hành động được 
gây ra bởi vô minh và sự dính mắc. 

Nếu chúng ta thay đổi từ vô minh và dính mắc sang 
chánh niệm và xả ly, thì chúng ta không cần làm gì cả với 
những hành động của người khác. Chúng ta chỉ cần tiếp tục 
thực hành chánh niệm và xả ly bằng việc làm ngày càng 
nhiều thiện pháp, một cách liên tục và nghiêm túc. 

298

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   298RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   298 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Trước khi thực hành thiền, tôi không thể chịu đựng 
được những suy nghĩ, góc nhìn tiêu cực, những lời nói, 
hành động tiêu cực, những hành động tệ của mọi người đối 
với tôi. Nhưng khi tôi có sự thực hành thiền, tôi có thể hiểu 
được sự vô minh và dính mắc, cũng như sự không hiểu biết, 
tà ngữ, những hành động sai lầm của chúng sinh, của tất cả 
mọi người. Thực ra, tôi cũng là một trong số họ. Đó là lý 
do vì sao tôi không muốn giữ chúng sinh, hữu tình và vô 
tình, trong tâm mình. 

Tất cả cần phải thực hành sự xả ly khỏi chúng sinh 
hữu tình và vô tình trong tâm. Khi đó, tôi có thể hiểu và 
chấp nhận tất cả những sự hiểu biết sai lầm, những hành 
động về thân, khẩu, ý xấu của mọi người đối với mình. Việc 
hiểu về sự thật là giải pháp để giải quyết tất cả những vấn 
đề này. Và sự không hiểu biết về sự thật chính là nguyên 
nhân của tất cả các vấn đề này. 

Lời giảng dạy này sẽ hữu ích để giúp chúng ta nhận 
biết sự thật về vô minh và dính mắc của chúng sinh. Bằng 
cách như vậy, chúng ta có thể hiểu được làm thế nào để 
giúp đỡ mọi người, hoặc các chúng sinh khác, bằng việc sử 
dụng sự hiểu biết đúng đắn này. 

 
Question 4: Dear Sayadaw, in the past, whenever I 

encountered something beyond my ability, I used to 
avoid it. But through meditation practice, I've noticed 
that I'm now more willing to accept challenges. 

However, while doing something beyond my limit, 
I often still feel unhappy and hesitant inside. May I ask 

299

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   299RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   299 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

for your advice on how to go beyond our limitations in 
a wholesome and skillful way? 

For example, in my job, I sometimes have to lead a 
team or take on tasks that require learning new skills — 
things I’ve never done before. These feel beyond my 
current ability. 

Sayadaw: Are you keeping the precepts? 
Meditator: I try to keep the five basic precepts, but 

not perfectly. 
Sayadaw: You must keep precepts of what you 

cannot more than you can keep precepts. There's a limit in 
your keeping precepts, so you should try to practice beyond 
your limits. Can you do it? 

How many days can you practice meditation in 
meditation retreats? 

Meditator: Ten days. I’ve done three meditation 
retreats. 

Sayadaw: What is your job? 
Meditator: I am university teacher 
Sayadaw: How long have you been doing your job? 
Meditator: About 24 years. 
Sayadaw: Do you have children? 
Meditator: Yes, I have one daughter. She’s 20 now 

and independent. 
Sayadaw: You cannot detach from your job, can you? 

300

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   300RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   300 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Meditator: Yes. I feel that when the job is no longer 
necessary, I’ll be able to stop. 

Answer: 
For the job in society, we should do it for the short 

term, not for the long term. If we work for the long term, 
there will be side effects. 

My father worked as an engineer in the government 
for many years. That's why he's difficulties doing 
something seriously. He's a government officer, now 
retired. So because of working for many years with the 
government job — most of the government jobs are not 
very easy — therefore, he attached to his job. He has to 
work not serious. Therefore, his weakness is he is not very 
practical — not like a businessman. He will walk slowly 
and steadily. So that became his weakness. 

Government jobs are not free. So he cannot do freely. 
Now you are also working a government job. That's why 
you cannot practice meditation. You cannot practice in the 
meditation retreat very often. Because of your job, you 
cannot ordain as a nun. 

There's a limit. You set a limit. You don't set limits in 
government jobs, you set limits in meditation. That's why 
you need to stop a government job. In this way, you can do 
good deeds beyond the limit. You cannot abandon it. You 
can do it as a teacher, but you cannot stop teaching. 
Therefore, you cannot practice very well. You need to 
practice only with limits. 

301

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   301RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   301 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

So you attach doing good deeds with limits. That's 
why it is difficult to practice beyond the limit, because you 
set limits. So if you really want to do good deeds beyond 
limits, you try to stop the job of a teacher. You try to stop 
your life as a mother and a wife. Just choose the life of a 
full-time meditator. 

In this way, no limits of time. You can practice until 
you die. You can ordain as a nun also. You can help others. 
You can teach as a nun also. 

Instead of teaching school lessons, you should teach 
meditation or doing good deeds. The longer you continue 
teaching, the more difficult it is to stop — to detach. In this 
way, you will face the difficulties in practicing meditation. 

Now you are still young and healthy. That's why you 
should work very hard — not as a teacher but as a 
meditator. If you meditate more, you are sure you cannot 
work very hard. You cannot practice beyond the limit for 
sure. So if you understand like this, you should stop your 
job. This is the time to stop your job. 

You don't need to work for money. You already 
worked for many years. You are overworking for money. 
What you need is merit. 

You should think about your daughter also. If you do 
like this, your daughter will follow you. She may work for 
long term for money, not much for merit. If you can change, 
your daughter can follow easily. 

 

302

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   302RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   302 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Câu hỏi 4: Thưa Ngài, trước đây, khi gặp việc gì 
vượt quá khả năng, con thường có xu hướng từ chối, 
không dám làm. Nhưng nhờ hành thiền một thời gian, 
con thấy tâm mình bắt đầu chấp nhận những điều vượt 
giới hạn. Tuy nhiên, trong lúc làm, con vẫn cảm thấy 
thiếu hoan hỷ và có sự lưỡng lự trong tâm. 

Vậy xin Ngài chỉ dạy: Làm sao để chúng con có thể 
thực hành vượt qua giới hạn của bản thân một cách 
đúng đắn? 

Ví dụ trong công việc, con phải đứng ra dẫn dắt 
nhóm hoặc học một lĩnh vực mới mà trước đây con chưa 
từng làm. Đó là những điều khiến con cảm thấy vượt 
quá khả năng của mình. 

Sayadaw: Con có giữ giới không? 
Thiền sinh: Dạ, con giữ năm giới căn bản, nhưng 

chưa được trọn vẹn ạ. 
Sayadaw: Chính việc con chưa giữ trọn giới là một 

giới hạn. Con nên thực hành để vượt lên trên giới hạn đó. 
Sayadaw: Con đã từng thực hành liên tục tối đa bao 

lâu? 
Thiền sinh: Dạ, tối đa là 10 ngày, và con đã hành 

thiền khoảng 3 khóa như vậy. 
Sayadaw: Con làm công việc gì và đã làm công việc 

đó bao lâu? 
Thiền sinh: Dạ, con là giảng viên đại học và đã làm 

được 24 năm. 
Sayadaw: Con có con cái không? 

303

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   303RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   303 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Thiền sinh: Dạ, con có một con gái, năm nay 20 tuổi, 
đã trưởng thành và tự lo được cho bản thân. 

Sayadaw: Còn công việc hiện tại, con có thể rời bỏ 
không? 

Thiền sinh: Dạ, con nghĩ là có thể. Khi nào con thấy 
công việc đó không còn cần thiết nữa, con có thể dừng lại. 

Trả lời: 
Với những công việc trong xã hội thì chúng ta nên làm 

trong thời gian ngắn, không nên làm trong thời gian dài. 
Bởi vì nếu như làm trong thời gian dài sẽ có rất nhiều hệ 
lụy đi kèm. Giống như bố của tôi, ông ấy là một kỹ sư làm 
trong nhà nước trong rất nhiều năm. Nên ông ấy khó để có 
thể làm một thứ gì đó khác một cách nghiêm túc. Vì công 
việc ở trong nhà nước thì không quá bận rộn, vì vậy ông ấy 
bị dính mắc với sự nhàn nhã đó. Dù có phải làm nhưng mà 
sẽ thiếu sự nghiêm túc, và ông ấy cũng không thực tế như 
những người làm kinh doanh. Ông ấy làm mọi thứ một cách 
chậm và từ từ. Đó chính là điểm yếu của ông ấy. 

Những công việc nhà nước thì không có sự tự do. Ông 
ấy chỉ có thể làm một công việc trong đó mà thôi. Vì thế 
cũng tương tự, bạn không thể tham gia được nhiều khóa 
thiền vì có sự giới hạn về thời gian trong công việc của bạn. 
Bạn không thể tham gia niệm quán thiền một cách thường 
xuyên bởi vì có sự giới hạn. 

Đấy chính là việc mà mình tự đặt ra giới hạn. Việc 
mình đi thiền được ít là do mình tự đặt ra giới hạn. Đó là lý 
do tại sao bạn cần phải dừng lại công việc làm nhà nước. 
Bằng cách này thì bạn mới có thể vượt qua được giới hạn 

304

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   304RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   304 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

trong sự thực hành của mình. Bởi vì nếu như vẫn còn làm 
trong nhà nước thì bạn chỉ có thể làm như một người giáo 
viên, nhưng bạn không thể dừng lại mà chỉ có thể làm với 
giới hạn mà thôi. Nên rất khó để bạn có thể làm vượt 
ngưỡng được, bởi vì bạn chấp nhận giới hạn đó. 

Còn nếu bạn thực sự muốn làm vượt ngưỡng, vượt qua 
giới hạn, thì bạn cần phải cố gắng để có thể xả ly khỏi công 
việc của mình hay cuộc sống của một người mẹ. Và bạn cần 
phải lựa chọn cuộc sống của một hành giả – một người hành 
thiền toàn thời gian. Khi chỉ cần chọn như vậy thôi thì bạn 
sẽ không bị giới hạn bởi thời gian. Bạn có thể thực hành, 
thực tập đến khi nào bạn lìa xa cõi đời này. 

Bạn có thể xuất gia, thành một người tu nữ. Mà bạn 
vẫn có thể tiếp tục giúp đỡ và dạy dỗ – nhưng mà không 
phải là giáo viên, mà dạy trên phương diện là một người tu 
nữ và giúp đỡ tất cả mọi người. 

Bạn đã làm việc vì tiền quá lâu, quá nhiều. Bây giờ 
điều bạn cần chính là phước báu. Vì vậy mà bạn cần phải 
chuyển cuộc sống của mình từ một người giáo viên làm nhà 
nước thành một hành giả toàn thời gian và làm những thiện 
pháp. 

Bởi vì nếu như bạn càng làm lâu trong môi trường nhà 
nước thì sẽ càng khó để có thể xả ly và sẽ phải đối diện với 
rất nhiều điều. Bạn sẽ phải đối diện với việc rất là khó khăn 
trong việc thực hành thiền. Bây giờ bạn vẫn còn khỏe mạnh 
và có thể làm được nhiều hơn nữa – nhiều hơn là một giáo 
viên. Nếu bạn đã già rồi thì bạn sẽ khó có thể làm được 
những công việc vượt ngưỡng hay là không giới hạn. 

305

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   305RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   305 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Đây là thời điểm đúng đắn để bạn có thể dừng lại công 
việc của mình, vì bạn đã làm việc vì tiền quá lâu. Điều bạn 
cần là phước báu. Bạn cũng nên nghĩ cho con gái của mình 
nữa. Nếu như bạn vẫn tiếp tục như thế này thì con gái của 
bạn sẽ theo con đường mà bạn đã đi – làm việc vì tiền trong 
rất nhiều năm. Nhưng nếu bạn có thể thay đổi, thì con gái 
của bạn cũng sẽ dễ dàng theo cách làm của bạn. 
  

306

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   306RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   306 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

307 
 

  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   307RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   307 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

DETACHMENT FROM PHYSICAL AND MENTAL 
ILLNESS 

XẢ LY KHỎI BỆNH TRÊN THÂN VÀ TÂM 
 

Question 1: I'm deeply grateful for this 
opportunity. I am a layperson, and like many others, I 
have experienced a lot of suffering. Over the years, I 
have used traditional medicine to help treat patients - 
especially those with cancer. It has been a very difficult 
journey for me. 

My method of healing is traditional, and it is 
different from the Western medical approach. Recently, 
I have come to know about Buddhism, and I truly wish 
that my patients can learn to practice meditation - to 
reduce their suffering and lessen their karma. I feel 
great compassion for my patients. Sometimes, I cannot 
help them as much as I wish I could. 

That is why I would like to ask for your guidance. 
I want to integrate meditation with my traditional 
methods of treatment. Could you kindly offer some 
advice on this path? 

Sayadaw: How long have you worked in this job? 
Meditator: 18 years 
Sayadaw: How long have you practiced meditation? 
Meditator: This is my first time truly practicing 

meditation. In the past, I only learned bits of information 
from the internet, but I wasn't actually practicing. 

308

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   308RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   308 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Answer: 
Before I started meditating, I was very attached to 

Western medicine. Whenever I got sick, I would take 
medicine right away, just to be free from the sickness. I was 
attached to the act of taking medicine, and I was attached 
to the feeling of getting better because of it. 

At that time, I didn’t understand the impermanent 
nature of sickness. I didn’t see the truth - that life itself is 
suffering. Whether it is the suffering of what we call good, 
the suffering of what we call bad, or the subtle suffering 
that lies between good and bad - all are  impermanent 
nature. 

Knowing this truth is the right understanding. If we 
understand suffering in this way, we no longer need to rely 
on anything - not on someone, not even on medicine. 

Here, "medicine" includes both Western and Eastern 
forms, including traditional remedies. But the real medicine 
is knowing of the selfless impermanent nature. The real 
medicine is the knowing of the impermanent nature of 
good, bad, and neutral suffering. This is not good and not 
bad. When I could understand like this, I could detach from 
taking and using medicine. I just need to remind or explain 
this same understanding to other patients. I just need to 
teach about the selfless impermanent nature of everything 
and every happening. 

This right understanding must be combined with 
doing all kinds of good deeds, practicing mindfulness and 
detachment, together with keeping at least the Five 

309

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   309RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   309 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Precepts: no killing, no stealing, no sexual misconduct, no 
telling lies, and no use of drugs or alcohol. 

Among all kinds of good deeds, practicing meditation 
and keeping precepts continuously and seriously is the 
mental exercise to stabilize our mind. This is the mental 
treatment of right understanding. This is detachment from 
the disease. This is the real medicine. 

This is what I have been teaching to everyone - 
including many patients - since 1999, continuously and 
seriously. Because of this teaching, many patients can 
change their mind into the mind of a meditator. 

This is not curing the disease. This is just detaching 
from the disease and the life of patients. This is destroying 
the root cause of the disease. It brings less side effects than 
Western or traditional medicine. 

Whenever I meet a patient - whether at the hospital or 
in the meditation centre - I will teach them as a meditator, 
not as a patient. This is detaching from the mind and life of 
a patient. 

If I accept the patient as a patient, there will be more 
attachment in the mind of the patient. But by accepting the 
patient as a meditator, it becomes easier for them to change 
their mind and their life - from a patient to a meditator. 

Most people accept a patient only as a patient. It is 
easy to misunderstand even a healthy person as a patient. 
Because of this misunderstanding, a healthy person can 
become a patient in the future. 

310

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   310RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   310 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

I use this cause and effect in reverse: by accepting a 
patient, a living person, or a healthy person as a meditator, 
or as nothing, just the cause and effect of selfless 
impermanent nature, they can easily detach from the mind 
and life of a patient, a layperson, or even a healthy person. 

In fact, a patient is just a patient - not yet a meditator. 
A layperson is just a layperson - not yet a meditator. But we 
can help them by setting their mind and life as a patient to 
possibly become a meditator in the future. 

They cannot change their mind or view by themselves 
for sure. That’s why we should help patients to change their 
view and their life. In this way, I have been teaching 
patients for over 20 years continuously. 

Besides, I could successfully establish the Dhamma 
Hospital, even for COVID-positive patients - including all 
kinds of patients. They may be cured by medicine - either 
Western or traditional medicine - but that is not enough. 

You can also change your own mind, from the mind 
of a physician to the mind of a meditator. Instead of relying 
more on traditional medicine, you can rely more on the 
Dhamma medicine that knows about the cause and effect of 
selfless impermanent nature. 

In this way, you can use both: the limited power of 
traditional medicine, and the limitless power of the 
Dhamma - or right understanding. 

Meditator: Dear Sayadaw, I am deeply grateful for 
your advice. As a practitioner - and as a doctor - I often 
don’t know whom I should rely on, or who is truly good or 

311

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   311RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   311 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

bad. I realize that I still have a lot of ignorance, and I 
sincerely want to liberate myself from sickness. 

I feel very fortunate to have met you and to have the 
chance to practice in this meditation retreat. I truly want to 
learn how to practice correctly, and I wish to have more 
opportunities to interact with you directly. 

I would like to express my heartfelt thanks to Sayalay 
Viraya, who introduced me to you and to the Dhamma. 
Now that I have found the path, I want to introduce 
Buddhism to my community, especially for patients - so 
they can transform their body and mind by understanding 
the Dhamma. Thank you very much. 

 
Câu hỏi 1: Con có đam mê với phương pháp chữa 

bệnh dân gian, đặc biệt là Đông y và thực phẩm chức 
năng. Trong những năm qua, con đã đồng hành cùng 
nhiều bệnh nhân ung thư, nhưng hành trình này rất khó 
khăn. Y học hiện đại và truyền thống chỉ hỗ trợ được 
phần nào. 

Gần đây, con có duyên biết đến đạo Phật và Ngài. 
Con rất mong có thể đưa thiền và giáo lý đạo Phật vào 
việc hỗ trợ bệnh nhân - giúp họ bớt khổ đau và biết cách 
đối diện, chuyển hóa nghiệp của mình. Có những ca 
bệnh đặc biệt khiến chúng con cảm thấy bất lực, nên 
con đang tìm một hướng đi sâu hơn từ đạo Phật. 

Hôm nay con rất hạnh phúc khi được tham gia 
khóa thiền, được gặp Ngài. Con mong được lắng nghe 

312

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   312RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   312 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

lời chỉ dạy từ Ngài để có định hướng đúng đắn hơn cho 
con đường phía trước. 

Thiền sư: Bạn đã làm công việc này bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ 18 năm. 
Thiền sư: Vậy bạn đã hành thiền được bao lâu? 
Thiền sinh: Đây là lần đầu tiên con thực sự hành 

thiền. Trước đây, con chỉ đọc vài thông tin trên internet, 
nhưng con không thật sự thực hành. 

Trả lời: 
Trước khi tôi bắt đầu hành thiền, tôi cũng từng rất dính 

mắc vào thuốc men của y học phương Tây. Mỗi khi bị bệnh, 
tôi lập tức uống thuốc ngay, chỉ để thoát khỏi cảm giác đau 
bệnh. Tôi dính mắc vào hành động uống thuốc, và cũng 
dính mắc vào cảm giác được khỏe lại nhờ uống thuốc. 

Lúc đó, tôi chưa hiểu được bản chất vô thường của 
bệnh tật. Tôi chưa thấy rõ sự thật - rằng chính bản thân sự 
sống này đã là khổ. Dù đó là khổ trong cái gọi là “tốt”, khổ 
trong cái gọi là “xấu”, hay loại khổ vi tế nằm giữa tốt và 
xấu - thì tất cả đều mang bản chất vô thường. 

Hiểu rõ sự thật này chính là chánh kiến. 
Nếu ta có thể thấy khổ như vậy, thì ta không còn cần 

phải nương tựa vào bất cứ điều gì - không dựa vào ai cả, kể 
cả không còn phải dựa vào thuốc men. Ở đây, từ “thuốc” 
bao gồm cả thuốc Tây và thuốc Đông, kể cả các bài thuốc 
dân gian, thảo dược. 

Nhưng loại thuốc thật sự chính là tuệ tri về bản chất 
vô ngã và vô thường. Thuốc thật sự chính là sự hiểu biết về 

313

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   313RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   313 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

bản chất vô thường của khổ - dù là khổ tốt, khổ xấu hay khổ 
trung tính. Điều này không phải là tốt, cũng không phải là 
xấu. 

Khi tôi có thể hiểu như vậy, tôi có thể xả ly khỏi việc 
uống thuốc hay sử dụng thuốc. Tôi chỉ cần nhắc lại hoặc 
giảng lại chánh kiến này cho những người bệnh khác. Tôi 
chỉ cần dạy về bản chất vô ngã và vô thường của mọi sự và 
mọi hiện tượng. 

Chánh kiến này cần phải đi đôi với việc thực hành các 
thiện pháp, thực hành chánh niệm và xả ly, đồng thời giữ ít 
nhất là năm giới: Không sát sinh, không trộm cắp, không tà 
hạnh trong dục, không nói dối, và không sử dụng chất gây 
say nghiện như rượu hay ma túy. 

Trong tất cả các thiện pháp, hành thiền và trì giới một 
cách liên tục và nghiêm túc chính là pháp luyện tâm để giữ 
tâm được quân bình. Đây là phương pháp điều trị nội tâm 
bằng chánh kiến. Đây là sự xả ly khỏi bệnh tật. Đây mới 
thật sự là “thuốc”. 

Đó chính là những gì tôi đã và đang liên tục giảng dạy 
cho tất cả mọi người - kể cả cho nhiều bệnh nhân - từ năm 
1999 cho đến nay. Và nhờ vào giáo pháp này, nhiều bệnh 
nhân đã có thể chuyển hóa tâm của họ thành tâm của một 
thiền sinh. 

Điều này không phải là chữa bệnh, mà là xả ly khỏi 
bệnh, xả ly khỏi đời sống và tâm của một người bệnh. Đây 
là việc đoạn tận gốc rễ của bệnh tật, và nó gây ra ít tác dụng 
phụ hơn nhiều so với thuốc Tây hay thuốc Đông y. 

314

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   314RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   314 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Bất cứ khi nào tôi gặp một bệnh nhân - dù ở bệnh viện 
hay tại trung tâm thiền - tôi luôn giảng dạy cho họ như một 
thiền sinh, chứ không xem họ như một bệnh nhân. Đây là 
cách xả ly khỏi tâm bệnh nhân và đời sống của người bệnh. 

Nếu tôi xem người bệnh là một bệnh nhân, thì điều đó 
sẽ làm tăng thêm sự dính mắc trong tâm của họ. Nhưng nếu 
tôi tiếp nhận họ như một thiền sinh, thì họ sẽ dễ dàng thay 
đổi tâm và đời sống của mình hơn - từ một người bệnh trở 
thành một người hành thiền. 

Phần lớn mọi người chỉ tiếp nhận người bệnh như một 
bệnh nhân. Thậm chí, đôi khi còn dễ hiểu lầm một người 
đang khỏe mạnh là người đang có bệnh. Chính vì tà kiến 
này, mà một người khỏe mạnh hôm nay có thể trở thành 
một bệnh nhân trong tương lai. 

Tôi thì sử dụng nhân và quả theo chiều ngược lại: bằng 
cách tiếp nhận người bệnh, người đang sống, hay người 
khỏe mạnh như một thiền sinh, hoặc đơn thuần chỉ là pháp 
vận hành theo nhân và quả vô ngã, vô thường - thì họ có thể 
dễ dàng xả ly khỏi tâm của người bệnh, tâm của người cư 
sĩ, thậm chí khỏi cả cái tâm "đang khỏe mạnh" của thế gian. 

Thật ra, một bệnh nhân vẫn chỉ là một bệnh nhân, chưa 
phải là một thiền sinh. Một cư sĩ vẫn là một cư sĩ, chưa phải 
là người hành thiền. Nhưng chúng ta có thể giúp họ bằng 
cách định hướng lại tâm và đời sống của họ, để có thể trở 
thành một thiền sinh trong tương lai. 

Họ không thể tự mình thay đổi cái thấy hay chuyển 
hóa tâm - điều đó là chắc chắn. Vì thế, chúng ta cần giúp 
đỡ bệnh nhân thay đổi cái nhìn và đời sống của họ. Đây 

315

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   315RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   315 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

chính là điều tôi đã liên tục giảng dạy cho các bệnh nhân 
suốt hơn 20 năm qua. 

Không chỉ vậy, tôi còn thiết lập thành công Bệnh viện 
Pháp Bảo (Dhamma), kể cả cho những bệnh nhân dương 
tính với COVID, và cho mọi loại bệnh nhân khác. Họ có 
thể được chữa lành bằng thuốc - dù là thuốc Tây hay thuốc 
Đông y - nhưng như vậy vẫn chưa đủ. 

Bạn cũng có thể thay đổi chính tâm của mình, từ tâm 
của một người làm nghề Đông y thành tâm của một thiền 
sinh. Thay vì dựa quá nhiều vào thuốc Đông y hay thuốc 
Tây, bạn có thể nương tựa nhiều hơn vào “thuốc của Pháp” 
- tức là sự hiểu biết về nhân và quả của bản chất vô ngã, vô 
thường. 

Theo cách này, bạn có thể sử dụng cả hai: Sức mạnh 
giới hạn của y học truyền thống, và sức mạnh vô hạn của 
Giáo Pháp - tức là chánh kiến chân thật. 

Thiền sinh: Kính bạch Ngài, con vô cùng tri ân những 
lời chỉ dạy của Ngài. 

 Với vai trò là một người thực hành - và đồng thời là 
một bác sĩ - con thường không biết mình nên nương tựa vào 
ai, hay ai là người thực sự tốt hay xấu. Con nhận ra rằng 
mình vẫn còn nhiều vô minh, và con thật lòng mong muốn 
được giải thoát khỏi bệnh tật. 

Con cảm thấy rất may mắn khi có duyên được gặp 
Ngài, và có cơ hội hành thiền trong khóa tu này. Con thật 
sự muốn học cách hành thiền đúng đắn, và mong sẽ có 
nhiều cơ hội hơn để được tiếp xúc trực tiếp với Ngài trong 
tương lai. 

316

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   316RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   316 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Con cũng xin bày tỏ lòng biết ơn sâu sắc đến Sư cô 
Viraya, người đã giới thiệu con đến với Ngài và với Giáo 
Pháp. Giờ đây khi đã tìm được con đường, con mong muốn 
được giới thiệu Phật pháp đến cộng đồng của mình, đặc biệt 
là những người bệnh, để họ có thể chuyển hóa thân và tâm 
thông qua sự hiểu biết về Giáo Pháp. 

Con xin chân thành đảnh lễ và tri ân Ngài. 
 
Question 2: Venerable Sayadaw, I started 

practicing meditation two years ago after some health 
and family issues. For ten years I suffered from 
depression and anxiety and had to take medication. 
Thanks to Vipassana meditation, I was able to stop the 
medicine and manage my emotions better. 

I also vowed to be vegetarian, but I still cook for 
my family who eats meat. So I have to taste the food, 
which makes me feel I am not fully keeping the precept. 

Dear Sayadaw, with these conditions, how should I 
continue practicing meditation and keep my mind 
pure? 

Answer: 
We don’t need to force ourselves not to eat meat. 

Instead, it is better to detach from eating meat in the mind. 
I myself have been eating only vegetables for many 

years, but sometimes, due to mistakes or unclear situations, 
I may end up eating meat. In reality, it is difficult to 
completely avoid meat, especially when the distinction 

317

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   317RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   317 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

between meat and vegetable is unclear. So, not eating meat 
is difficult in reality. 

But it’s possible to detach from the desire or 
attachment to meat - that is more important, more practical, 
and more needed. The mind is more important than the food 
we are eating. This is the practical solution concerned with 
eating or not eating meat. 

 
Câu hỏi 2: Dạ, con xin trình bày. Con bắt đầu hành 

thiền khoảng hai năm trước, sau những biến cố về sức 
khỏe và gia đình. Trước đó, con bị trầm cảm và rối loạn 
lo âu suốt 10 năm, phải dùng thuốc. Nhờ thực hành 
thiền Vipassana, con đã ngưng thuốc và kiểm soát cảm 
xúc tốt hơn. 

Ngoài ra, con nguyện ăn chay, nhưng vẫn phải nấu 
ăn cho gia đình đang ăn mặn, nên con thường phải nếm 
thử. Điều này khiến con lo lắng, cảm thấy chưa giữ trọn 
vẹn được giới. 

Con kính xin Ngài chỉ dạy: Trong hoàn cảnh như 
vậy, con nên hành thiền và giữ tâm thanh tịnh như thế 
nào? 

Trả lời: 
Chúng ta không cần phải ép buộc bản thân phải không 

ăn thịt. Thay vào đó, điều quan trọng hơn là xả ly khỏi việc 
ăn thịt trong tâm. 

Bản thân tôi cũng đã ăn chay nhiều năm, nhưng đôi 
khi, do sai sót hoặc hoàn cảnh không rõ ràng, tôi vẫn có thể 
ăn phải thịt. Thực tế, việc hoàn toàn tránh thịt là điều không 

318

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   318RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   318 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

dễ, nhất là khi sự phân biệt giữa món chay và món mặn 
không rõ ràng. Vì vậy, không ăn thịt là điều khó thực hiện 
trong thực tế. 

Tuy nhiên, việc xả ly khỏi dục vọng hay sự dính mắc 
vào việc ăn thịt thì lại hoàn toàn có thể. Và điều đó mới là 
thiết yếu hơn, thực tế hơn, và cần thiết hơn. Tâm quan trọng 
hơn thức ăn mà chúng ta đang ăn. Đây là giải pháp thực tiễn 
đối với vấn đề ăn hay không ăn thịt. 

 
Question 3: Venerable Sayadaw, I am a teacher. 

Recently, I underwent heart surgery, and now my 
health is gradually getting worse. 

I respectfully ask for your guidance: How can I 
practice breathing in the correct way to help improve 
my physical health and support my recovery? 

Answer: 
I also practiced meditation as a lay person, as a 

businessman. It was difficult for me to stop my business to 
be a monk. I could not detach from my life of a lay person 
by myself. That's why I have to learn from Buddha, 
Dhamma, Sanga — because they have the ability to stop 
doing bad action and negative mind. 

Besides, they have the ability to do all kinds of good 
deeds including keeping precepts. They can practice not 
only for themselves but also for all living beings. That's 
why we are easy to learn and practice under the guidance 
of Buddha, Dhamma, Sanga. 

319

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   319RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   319 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

If they are able to practice only for themselves, we 
may not get their help, their protection. That's why we are 
easy to understand and practice under the guidance of 
Buddha, Dhamma, and Sanga. If we don't get the teaching 
of Buddha, Dhamma, and Sanga, we may not be — we are 
not easy to understand and practice like this for sure. 

Buddha guide us: we need to practice Dana, Sila, and 
Bhāvanā under the guidance of Buddha, Dhamma, and 
Sangha. We can get help by learning Buddhist literature, by 
learning the teaching of the meditation master like this. We 
can participate in meditation retreat like this. 

Besides, we need to practice in our daily life. But we 
need to change our mind from the mind of a lay person to 
the mind of a meditator. The life and mind of meditator is 
to use only — not to reject and attach. When we are 
practicing meditation, we need to detach from the limit, 
from self. Self means someone, something, sometime, and 
some place. 

Besides, we can follow one method. We can choose 
one meditation center. Practicing like this is needed but not 
enough. This is practicing with attachment — attachment 
on self, someone, or something, or sometime and some 
place. 

In order to detach from someone, something, 
sometime and some place concerned with previous 
meditation, first we need to attach on one method, one 
master, one meditation center. And then we need to detach 
again by practicing in another meditation centre, under the 

320

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   320RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   320 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

guidance of another meditation master, by using another 
meditation method. 

In this way, we must try to be able to practice 
whenever we got the chance to practice. Now you are 
getting the chance to learn from me, to practice according 
to my teaching. If you are not listening and practicing 
according to my teaching, you are rejecting. 

Not to reject, you need to listen and practice according 
to this teaching. Not to attach, you should try to practice in 
another meditation center or retreat. You can also try to 
understand and practice by using the method of using only, 
doing only, with detaching mind. 

Using or doing only is to continue the practice by 
using one method after another, one master after another, 
one meditation center after another. The method, the 
master, the meditation center or the meditation retreat we 
are using are not much important. To continue the practice 
one after another seriously is really important. 

This is detachment from every method, every master, 
every meditation retreat and centre. The aim of practicing 
meditation in the meditation retreat is to continue the 
practice in our daily life. 

There is 24 hours in a day, so we should try to be 
mindful nearly the whole day, from the time of getting up 
in the morning and going to sleep in the bed. Every present 
moment needs to be mindful with detachment. 

Detachment is right understanding. By understanding 
like this, you need to detach from former understanding. By 

321

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   321RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   321 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

practicing like this, you need to detach from former 
practice. 

As a lay person, we are difficult to change our 
appearance to be a monk or nun. That is not the problem. 
The weakness is we find it not as easy as the monks and 
nuns to change our clothes or robe, to change our life. 

That's why we should emphasize to change our mind 
from the mind of a lay person to the mind of a meditator. 
The mind of one meditator is connected with the Dhamma, 
which is cause and effect, or action and the same reaction 
of selfless impermanent nature. 

In the beginning, there will be limit. There will be self. 
If we continue to practice more and more, we need to detach 
from limit. We should try to be using only, doing only, with 
detaching mind from every attachment of the mind. 

We don't need to be urgent. We must control the habit 
of being urgent in everything. We want to know now. We 
want to get now. We want to go now. We don't want to wait. 
We are not patient. That is attachment. 

We should detach from that attachment of the mind, 
of the habit of the lay people. We just need to follow the 
middle way with detaching mind. We don't need to be 
urgent. We don't need to worry. We don't need to be sure. 
We just need to detach from the mind concerned with 
worry, uncertainty. 

We just need to continue the practice — one day after 
another, one month after another, one year after another, 
one life after another. 

322

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   322RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   322 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

We should stop the grasping habit of the mind. We 
should try to use the mind — to be using only without 
grasping. This is the middle way we all must use — to know 
the suffering, and to be free from all kinds of suffering. 

 
Câu hỏi 3: Kính bạch Ngài, con là một giáo viên, 

con dạy môn đạo đức cho học sinh. Gần đây, con vừa 
trải qua một ca phẫu thuật tim, và hiện tại sức khỏe con 
đang dần yếu đi. 

Con kính xin Ngài chỉ dạy cho con: Làm sao con có 
thể thực tập hơi thở đúng cách, để hỗ trợ cho sức khỏe 
thể chất được hồi phục và tốt hơn? 

Trả lời: 
Tôi cũng từng hành thiền khi còn là một cư sĩ, là một 

người làm kinh doanh. Lúc đó, tôi rất khó để dừng lại việc 
kinh doanh và xuất gia làm tu sĩ. Một mình tôi không thể tự 
xả ly khỏi đời sống của người cư sĩ. Vì vậy, tôi cần phải 
học từ Đức Phật, Giáo Pháp và Tăng đoàn — bởi vì họ có 
khả năng dừng lại những hành động bất thiện và dừng lại 
những tâm tiêu cực. 

Không chỉ vậy, họ còn có khả năng làm mọi việc thiện 
lành, bao gồm cả việc giữ giới. Họ thực hành không chỉ vì 
bản thân mà còn vì tất cả chúng sinh. Chính vì thế, khi 
nương tựa vào Phật, Pháp và Tăng, chúng ta dễ học và dễ 
thực hành hơn rất nhiều. 

Nếu các Ngài chỉ thực hành vì chính mình, thì có thể 
chúng ta đã không nhận được sự giúp đỡ, che chở từ các 
Ngài. Nhưng bởi vì các Ngài hành trì vì tất cả, nên chúng 

323

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   323RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   323 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

ta mới có cơ hội được tiếp cận, được học và được thực hành 
dễ dàng hơn dưới sự hướng dẫn ấy. Nếu không có sự dạy 
dỗ từ Đức Phật, từ Giáo Pháp và từ Tăng đoàn, chắc chắn 
chúng ta không thể hiểu và hành thiền được như bây giờ. 

Đức Phật dạy rằng chúng ta cần thực hành Bố thí, Giữ 
giới và Thiền định (Dana, Sila, Bhāvanā) dưới sự hướng 
dẫn của Phật, Pháp và Tăng. Chúng ta có thể nhận được sự 
trợ giúp bằng cách học Kinh điển, học theo lời dạy của các 
Thiền sư, và tham gia các khóa thiền như thế này. 

Bên cạnh đó, chúng ta cũng cần thực hành trong đời 
sống hằng ngày. Nhưng để làm được điều đó, ta phải thay 
đổi tâm mình — từ tâm của một người đời thành tâm của 
một người hành thiền. Đời sống và tâm của một thiền sinh 
là để sử dụng, không phải để dính mắc hay chối bỏ. Khi 
hành thiền, ta cần học cách xả ly khỏi mọi giới hạn, khỏi 
bản ngã. "Bản ngã" ở đây có thể là một người nào đó, một 
sự vật nào đó, một thời điểm hay một nơi chốn nào đó. 

Ngoài ra, chúng ta có thể chọn thực hành theo một 
phương pháp, một trung tâm thiền, một thiền sư nào đó. 
Việc hành như vậy là cần thiết, nhưng vẫn chưa đủ. Vì nếu 
không cẩn thận, ta sẽ hành thiền với sự dính mắc — dính 
vào bản thân, vào một người nào đó, một phương pháp nào 
đó, một thời điểm hay một nơi chốn cụ thể. 

Muốn xả ly khỏi những sự dính mắc ấy, trước tiên ta 
cần trải qua giai đoạn có dính mắc: dính vào một pháp hành, 
một thiền sư, một trung tâm thiền. Sau đó, ta cần thực hành 
tiếp với một phương pháp khác, một trung tâm khác, một 
vị thầy khác — để học cách buông bỏ những gì đã từng 
quen thuộc. Xả ly là quá trình tiếp tục hành trì trong khi 

324

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   324RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   324 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

không bị ràng buộc vào bất kỳ phương pháp hay nơi chốn 
nào. 

Bây giờ, bạn đang có cơ hội được học và hành thiền 
theo sự hướng dẫn của tôi. Nếu bạn không lắng nghe và 
không thực hành theo những gì tôi chia sẻ, nghĩa là bạn 
đang chối bỏ phương pháp và sự hướng dẫn này. Muốn 
không rơi vào thái cực chối bỏ, bạn cần lắng nghe và thực 
hành theo. Còn nếu không muốn rơi vào thái cực dính mắc, 
bạn cũng nên thử hành thiền ở các trung tâm khác, theo 
phương pháp khác nhau. 

Bạn có thể thử hiểu và thực hành theo cách "chỉ sử 
dụng, chỉ hành động" — tức là hành với tâm xả ly. Hành 
như vậy nghĩa là tiếp tục thực tập hết pháp này đến pháp 
khác, hết vị thầy này đến vị thầy khác, hết trung tâm này 
đến trung tâm khác — mà không bị dính mắc. Phương pháp, 
vị thầy hay nơi chốn không quá quan trọng. Điều quan trọng 
là ta tiếp tục thực hành một cách nghiêm túc, bền bỉ, không 
gián đoạn. 

Đó chính là sự xả ly khỏi mọi phương pháp, mọi vị 
thầy, mọi trung tâm hay khóa thiền. Mục đích của việc hành 
thiền trong khóa tu không phải để dừng lại ở đó, mà là để 
tiếp tục thực hành trong đời sống hằng ngày. Một ngày có 
24 tiếng, nên ta nên cố gắng có chánh niệm suốt cả ngày — 
từ lúc thức dậy cho đến khi đi ngủ. Mỗi khoảnh khắc hiện 
tại đều cần được quan sát với tâm xả ly. 

Xả ly chính là chánh kiến. Khi hiểu như vậy, ta cần xả 
ly khỏi những hiểu biết cũ. Khi thực hành như vậy, ta cần 
buông bỏ cách thực hành cũ. Là một cư sĩ, chúng ta khó 
thay đổi hình thức bên ngoài như các vị Tăng Ni — không 

325

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   325RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   325 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

dễ thay áo, thay đời sống. Nhưng điều đó không phải là vấn 
đề lớn. Vấn đề là ta nghĩ rằng mình không thể thay đổi, rồi 
không làm gì cả. 

Vì vậy, chúng ta cần tập trung vào việc chuyển hóa 
tâm từ tâm của người cư sĩ thành tâm của một thiền sinh. 
Tâm của một người hành thiền luôn gắn liền với Pháp — 
tức là với nhân và quả, hay nói cách khác là hành động và 
phản ứng tương ứng trong bản chất vô ngã, vô thường. 

Ban đầu, chúng ta vẫn còn giới hạn, vẫn còn bản ngã. 
Nhưng nếu tiếp tục thực hành đều đặn, ta sẽ học được cách 
xả ly khỏi mọi giới hạn ấy. Ta nên tập hành thiền bằng cách 
chỉ sử dụng, chỉ làm, và luôn ghi nhận các hiện tượng với 
tâm không dính mắc vào bất kỳ điều gì khởi lên trong tâm. 

Chúng ta không cần vội vàng.mCần học cách kiểm 
soát thói quen nôn nóng của người đời: muốn biết ngay, 
muốn đạt được ngay, không thích chờ đợi, không đủ kiên 
nhẫn. Đó chính là một dạng dính mắc trong tâm mà chúng 
ta cần nhận ra và buông bỏ. 

Chúng ta nên xả ly khỏi những tập khí đó. Chỉ cần 
theo con đường trung đạo với tâm buông xả. Không cần 
phải vội, cũng không cần phải đảm bảo sự chắc chắn hay 
cố nắm giữ điều gì. Hãy xả ly khỏi tâm lo lắng, nghi ngờ, 
bất an. Chỉ cần tiếp tục hành thiền — hết ngày này đến ngày 
khác, hết tháng này đến tháng khác, hết năm này sang năm 
khác, và thậm chí qua nhiều kiếp sống. 

 Hãy dừng lại thói quen nắm giữ của tâm. Tập sử dụng 
tâm theo cách “chỉ để sử dụng, chỉ để hay biết”, không nắm 
giữ, không dính mắc. Đây chính là con đường trung đạo mà 

326

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   326RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   326 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

tất cả chúng ta cần thực hành để nhận ra khổ và thoát khỏi 
mọi loại khổ đau. 

Question 4: Venerable Sayadaw, I used to play a 
lot of sports, especially volleyball. I have undergone two 
heart surgeries — the first was 21 years ago, and the 
second was about four months ago after I collapsed 
while playing. 

Since the second surgery, my health has been 
gradually declining. I’ve heard that heart disease is 
often related to the mind. But when I played sports, I 
felt normal — then suddenly something happened to my 
heart, and I needed emergency surgery. 

Now I’ve stopped playing sports. I would like to 
ask you: How should I practice meditation and take 
care of my body and mind to improve my physical and 
mental health? 

Sayadaw: How long have you been practicing 
meditation? 

Meditator: This is my first meditation retreat. Before 
this, I only practiced by watching the breath — breathing 
in and out — at home. 

Sayadaw: Do you still feel pain in your heart? 
Meditator: No, but my heartbeat is weak and slow. 
Sayadaw: What did your doctor say about your 

condition? 
Meditator: The doctor said they can’t fully solve the 

heart problem. I have to change my lifestyle in order to live 

327

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   327RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   327 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

longer. Otherwise, they are not sure how long I will be able 
to live. 

Sayadaw: How old are you? 
Meditator: I’m 47 years old. 
Answer: 
If you want to live longer, you can live as a meditator. 

As a meditator, you must emphasize your mind rather than 
your body or heart or disease. Because of ignorance and 
attachment in your mind, there was a problem in your heart. 
There were operations twice, but the problem still remains. 

You cannot rely on medical treatment for sure, but you 
can rely on meditation or mindfulness and detachment. You 
just need to pay more attention to your mind to be stable 
and pure in order to detach from your life as a lay person, 
as a patient. 

You need to use your life only mostly for Buddha 
Dhamma anand Sangha. You need to continue the practice 
every present moment — whether it is difficult or easy, 
whether you understand or not, whether you want to 
practice or not. You must continue to practice like this to 
change your mind and your life, to detach from yourself, 
from your disease. 

Attachment is the real disease. You are not taking care 
of your attachment, that's why that disease stays in your 
body, in your life. Instead of paying attention to your 
physical and vibration, your body and your life, you should 
pay more and more attention to your mental action or mind. 
The more you are mindful of your present mind, the more 

328

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   328RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   328 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

you can detach from yourself, from your life, from your 
disease. In this way, you can have a long life, you can be 
healthy — especially in your mind. 

At the present, your mind is not healthy and wealthy 
as before. That's why your life begins to be unhealthy. 
Attachment to disease is the cause of heart disease. 

Use the right understanding of none self — not 
someone, no "I", not something, not mine, not my disease 
— just cause and effect or action and the same reaction of 
selfless environment and nature. 

This right understanding together with doing good 
deeds like this is the real medicine for your body and mind. 
Taking medicine or not are not important. Practice 
meditation with this right understanding is really important. 

Now you can understand about yourself because of 
my teaching. If you are able to practice by yourself 
continuously and seriously, you will understand like this by 
yourself. 

To understand this right understanding and practice of 
doing good deeds should be your own — that is what you 
really need as a patient and as a teacher. 

 
Câu hỏi 4: Kính bạch Ngài, con từng chơi thể thao 

rất nhiều, đặc biệt là bóng chuyền. Con đã trải qua hai 
lần phẫu thuật tim. Lần đầu cách đây 21 năm, và lần 
thứ hai cách đây khoảng 4 tháng, sau khi bị ngã khi 
đang chơi thể thao. 

329

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   329RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   329 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Từ sau ca mổ thứ hai, sức khỏe con ngày càng yếu 
dần. Con nghe nói rằng bệnh tim thường có liên hệ đến 
tâm. Nhưng khi chơi thể thao, con cảm thấy bình 
thường, rồi đột nhiên tim có vấn đề và phải phẫu thuật 
gấp. 

Hiện tại con đã ngừng chơi thể thao. Con muốn hỏi 
Ngài: Con nên hành thiền và chăm sóc thân tâm như thế 
nào để sức khỏe thể chất và tinh thần được tốt hơn? 

Thiền Sư: Bạn đã hành thiền được bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ, đây là lần đầu tiên con tham dự khóa 

thiền. Trước đây ở nhà con chỉ tập thở vào, thở ra. 
Thiền Sư: Hiện tại tim của bạn còn đau không? 
Thiền sinh: Dạ không, nhưng tim con đập yếu và 

chậm. 
Thiền Sư: Bác sĩ nói gì về tình trạng tim của bạn? 
Thiền sinh: Dạ, bác sĩ nói không thể chữa khỏi hoàn 

toàn. Con phải thay đổi lối sống thì mới có thể sống lâu 
hơn. Nếu không, họ cũng không chắc con có thể sống được 
bao lâu. 

Thiền Sư: Bạn năm nay bao nhiêu tuổi? 
Thiền sinh: Dạ, con 47 tuổi. 
Trả lời: 
Nếu bạn muốn sống lâu hơn, bạn có thể sống như một 

người hành thiền. Là một người hành thiền, bạn phải chú 
trọng vào tâm của mình hơn là thân, tim hay bệnh tật. Vì vô 
minh và sự dính mắc trong tâm mà tim bạn mới gặp vấn đề. 
Dù bạn đã phẫu thuật hai lần, vấn đề đó vẫn còn tồn tại. Bạn 

330

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   330RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   330 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

không thể hoàn toàn nương tựa vào việc điều trị y tế, mà 
bạn có thể nương tựa vào việc hành thiền, thực hành chánh 
niệm và xả ly. Bạn chỉ cần chú ý nhiều hơn đến tâm, để tâm 
được ổn định và thuần tịnh, từ đó có thể xả ly khỏi cuộc 
sống của một cư sĩ, của một bệnh nhân. 

Bạn cần dành phần lớn cuộc đời mình cho Phật, Pháp 
và Tăng. Bạn phải liên tục thực hành trong từng khoảnh 
khắc hiện tại — dù khó hay dễ, dù bạn có hiểu hay không, 
dù bạn muốn thực hành hay không. Bạn phải tiếp tục thực 
hành như vậy để chuyển hóa tâm và cuộc đời của mình, để 
xả ly khỏi bản thân mình và bệnh tật. 

Dính mắc mới là căn bệnh thật sự. Bạn không đang 
chăm sóc sự dính mắc đó, vì vậy bệnh tật vẫn còn trong 
thân và trong cuộc sống của bạn. Thay vì chú trọng đến thân 
thể hay những rung động bên ngoài, đến bản thân và cuộc 
sống của mình, bạn nên ngày càng chú ý nhiều hơn đến 
hành động của tâm, đến nội tâm của mình. Bạn càng chánh 
niệm trong hiện tại, bạn càng có thể buông bỏ bản thân, 
buông bỏ cuộc đời, buông bỏ bệnh tật. Bằng cách đó, bạn 
có thể sống lâu hơn, khỏe mạnh hơn — đặc biệt là khỏe 
mạnh trong tâm. 

Hiện tại, tâm của bạn không còn khỏe mạnh và an ổn 
như trước nữa. Đó là lý do vì sao cuộc sống của bạn bắt đầu 
trở nên bất ổn. Sự dính mắc vào bệnh tật chính là nguyên 
nhân của bệnh tim. 

Hãy sử dụng chánh kiến về vô ngã — không có ai cả, 
không có “tôi”, không có cái gì, không có “của tôi”, không 
có “bệnh của tôi” — chỉ có nhân và quả, hành động và phản 
ứng tương ứng trong một môi trường vô ngã và tự nhiên. 

331

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   331RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   331 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Chánh kiến này, cùng với việc làm những thiện pháp 
như thế, chính là phương thuốc thực sự cho thân và tâm của 
bạn. Việc uống thuốc hay không không phải là điều quan 
trọng. Điều thực sự quan trọng là thực hành thiền với chánh 
kiến này. 

Bây giờ bạn có thể hiểu về bản thân mình là nhờ vào 
lời dạy này. Nếu bạn có thể tự mình thực hành một cách 
liên tục và nghiêm túc, bạn sẽ tự mình hiểu ra điều đó. 

Việc hiểu đúng chánh kiến và thực hành các thiện 
pháp là điều mà bạn nên tự thân làm được — đó chính là 
điều bạn thật sự cần, với tư cách là một người bệnh và cũng 
là một người thầy. 

 
Question 5: Dear Sayadaw, I often feel tired and 

exhausted, and I have some symtomps of depression. I 
also have no interest in anything in life, family, or work. 
Although I have been practicing meditation for 10 
years, I now feel like I have lost my energy, and my mind 
has become lazy in everything. I am not interested in 
sports anymore, even though I used to love playing 
sports. I love my dog, but now I no longer feel any 
interest in him either. And I have thoughts of wanting 
to change jobs. I used to be an accountant and auditor, 
but now I want to reduce my workload and also let 
someone else manage my business. I have been working 
as a teacher for 2 years now, but I am not happy with 
this job; it feels like there hasn't been anything special 
about the work in recent years. I just want to go to the 
mountains and forests to practice, and every time I 

332

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   332RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   332 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

return to family life, I feel tired and lacking energy at 
work. I want to become a monk living in the mountains, 
close to nature. And everytime I work as volunteer in 
meditation retreats, I feel healthier. 

I have also checked with a doctor, and the doctor 
said that I have signs of a mental illness, like depression. 
I have taken medication, but it doesn't work. I don't 
think this illness can be cured by medicine. I believe that 
this illness of mine can be cured by the Dharma. 

I hope that meditation is the medicine to cure my 
illness. I believe that doing good deeds will change my 
current environment. I only feel energized and my mind 
becomes brighter when I go to retreats, live in nature, 
volunteer, and leave my family. What should I do now? 
I am 47 years old this year. 

Answer: 
You are practicing meditation and doing good deeds. 

Besides, you are working for your family and yourself. You 
are working for money also. In this way, you can 
differentiate between 2 jobs. A job for money, another job 
for family. One job is normal just for money and yourself. 
The other job is for merit and Buddha Dhamma and 
Sangha. 

If we do like this, our unconscious mind (inner mind) 
changes naturally. In this way, we don’t like to work for 
money and family. We want to work for merit and Buddha 
Dhamma and Sangha. Because it's quite opposite between 
two things, money and Buddha Dhamma and Sangha. 
Money and merit are quite opposite. If we are working 

333

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   333RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   333 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

together for both family and Buddha Dhamma and Sangha, 
money and merit, our mind will change naturally, for sure. 

For me, I dare to stop working for myself and money. 
I dare to work only for merit and Buddha Dhamma and 
Sangha. In this way, I came to understand cause and effect. 
I came to understand the answer because I dare to do what 
I should do, I dare to stop what I should not do. 

As a meditator, Buddha Dhamma and Sangha are the 
most important. The rest are nothing. Family, money… all 
are nothing for meditators, for Buddha Dhamma and 
Sangha. 

But most people and meditators dare not stop their 
normal jobs. They dare not stop their family life. In this 
way, there will be problems in the mind. For the doctors, 
everything is depression. But in my understanding, that is 
normal. There is conflict in our mind, between ignorance 
and wisdom, right understanding and wrong understanding, 
attachment and detachment. There is conflict. There is 
inner war in our mind. 

To solve this problem, we must dare to lose the life of 
a lay person. You must dare to stop working for money. 
This is the easy solution but not complete. Another way is 
detachment from this desire, from this understanding, from 
this suffering. 

Now there is a problem in your mind, not in your 
world. You must try to detach from this problem, from 
desire, not to work for money, not to work for family. If 
you can detach, it will be good. But to detach from your 
mind, you may need to stop your business, you need to 

334

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   334RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   334 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

change your life from a lay person to a monk and leave your 
house. 

The target is to detach from this suffering in your 
mind. There is natural healing. There is a new system in our 
body and mind. Now there is coughing, running nose in my 
body, that is natural healing by my immune system because 
of mindfulness and detachment. 

Before I listen to your explanation, before I explain to 
you like this, I have to be mindful more seriously to 
understand your explanation and to be able to explain 
correctly, simply. So I need to be mindful more seriously. 
In this way, I became more active, more alive. I need to 
clean my body. If not, I'm difficult to listen to, to explain to 
you. This is natural healing. 

So also, there is a natural solution for the problems 
concerned with the mind. Most of the time, we are 
controlling ourselves. We may want to go to the toilet, but 
we may not go. This is controlling because of doing 
something. The more we are controlled like this, the more 
we are destroying the natural system, natural immune 
system, and naturally solving problems of our body and 
mind. So if we want to do, we should do. 

But for most people, we are doing with discipline. 
This is the time for breakfast. The time for breakfast, lunch, 
and dinner are fixed. This is control. In fact, we should not 
attach on the time to eat, to sleep, to go to toilet. We should 
eat when we are really hungry. We should sleep when we 
are really sleepy. We should go to toilet when we have 
desire to go to toilet. This is using the natural solution of 

335

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   335RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   335 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

body and mind. If we are doing only with the time, there 
will be controlling. In this way, there may be problems in 
our body and mind. 

We must not reject controlling, but we must not attach 
control. We should use both doing something in time, doing 
something with discipline. Besides, we should also do 
depending on the demand of body and mind. If we are really 
sleepy, we should try to detach from sleepiness. This is one 
solution. Another one is if we are sleepy, we can go to 
sleep. This is one solution. Besides, we should not attach to 
fulfilling the needs of the sleeping mind. We should try to 
detach without sleeping. This is also another solution. We 
should use both. 

This is the same for every demand of our body and 
mind. If we want to go to toilet, we should go. Besides, we 
should detach from this desire. We need to use both system 
naturally and doing with the time, with discipline. If we are 
doing like this, there will be no problems in our body and 
mind. 

Now you want to stop your life as a lay person. So you 
must try to detach. The most important thing is to detach 
from that desire, from your mind. It is easier to stop your 
job, to ordain as a monk, to stay in the monastery. That is 
easy, but not complete yet. Many people can do like this, 
but they cannot detach from their mind. In this way, the 
problems in their mind will still remain. 

For me, I can start my business. I can lose my life of a 
lay person. Besides, I can teach meditation. Besides, I can 
detach from my attachment concerned with the life of a lay 

336

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   336RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   336 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

person and also the life of a monk. I can detach from 
business. Besides, I can detach from teaching. That's why 
no suffering concerned with my teaching. You must also do 
the same, the same problem, the same solution for all living 
beings. 

 
Câu hỏi 5: Thưa ngài con thường cảm thấy mệt 

mỏi đuối sức, có dấu hiệu trầm cảm. Con cũng ko có 
hứng thú với bất kỳ điều gì trong cuộc sống, gia đình, 
công việc. Mặc dù con đã thực hành trong 10 năm 
nhưng bây giờ con cảm thấy như bị mất sức lực và tâm 
con trở nên lười biếng trong mọi việc. 

Con không hứng thú với thể thao mặc dù trước đây 
con rất thích, con yêu chó nhưng giờ con cũng không 
còn hứng thú nữa. Và con có ý nghĩ  muốn đổi công việc, 
ngày xưa là kế toán kiểm toán, bây giờ thì con đã muốn 
giảm tải bớt công việc và cũng để công việc kinh doanh 
cho người khác quản lý. 

Bây giờ con đang làm giáo viên trong 2 năm nhưng 
con không có hạnh phúc với công việc, giống như là 
không có bất kỳ một điều gì đặc biệt trong công việc 
trong những năm gần đây. Con chỉ muốn lên núi vào 
rừng tu tập và mỗi lần quay về cuộc sống gia đình thì 
mệt, công việc thì thiếu năng lượng. Con muốn đi tu, 
trên núi, gần tự nhiên, đi phụng sự khóa thiền, thì con 
cảm thấy khỏe hơn. 

Con cũng đã khám bác sỹ, bác sỹ bảo rằng con có 
dấu hiệu của bệnh tâm, giống trầm cảm, có uống thuốc 
nhưng không tác dụng. Con nghĩ bệnh này không chữa 

337

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   337RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   337 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

khỏi bằng thuốc. Con tin rằng căn bệnh này của con 
chữa được bằng pháp. 

Con hy vọng thiền là thuốc để chữa bệnh cho con. 
Con tin làm thiện pháp sẽ thay đổi môi trường hiện tại. 
Con chỉ cảm thấy có năng lượng và tâm trí trở nên tươi 
sáng khi đến các khóa tu, sống với tự nhiên, làm tình 
nguyện viên và rời khỏi gia đình. Bây giờ con phải làm 
gì ạ? Năm nay con 47 tuổi. 

Trả lời: 
Bạn đang thực hành thiền và làm các việc thiện. Đồng 

thời, bạn cũng đang làm việc cho gia đình, cho bản thân, và 
vì mục tiêu kiếm tiền. Như vậy, bạn có thể phân biệt được 
hai loại công việc: một là công việc vì tiền bạc và bản thân, 
hai là công việc vì công đức, vì Phật, Pháp và Tăng. Một 
công việc là đời thường, còn công việc kia là con đường 
của Pháp. 

Khi bạn làm song song cả hai, tâm vô thức bên trong 
bạn sẽ thay đổi một cách tự nhiên. Lúc đó, bạn sẽ không 
còn thích làm việc vì tiền hay vì gia đình nữa. Bạn sẽ khởi 
tâm muốn làm việc vì công đức, vì Phật Pháp Tăng. Bởi vì 
tiền bạc và Tam Bảo là hai điều hoàn toàn trái ngược nhau. 
Tiền và phước là hai hướng khác biệt. Khi bạn làm việc vừa 
vì gia đình vừa vì Tam Bảo, vừa vì tiền vừa vì công đức, 
tâm bạn sẽ thay đổi — chắc chắn là như vậy. 

Về phần tôi, tôi đã dám dừng việc làm cho bản thân 
và vì tiền bạc. Tôi dám sống và làm việc chỉ vì công đức và 
vì Phật Pháp Tăng. Chính nhờ đó, tôi mới hiểu được nhân 
quả, hiểu được câu trả lời sâu xa. Bởi vì tôi đã dám làm 
những gì cần làm, và dám dừng những gì không nên làm. 

338

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   338RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   338 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Đối với người hành thiền, Phật, Pháp, Tăng là quan 
trọng nhất. Còn lại, tất cả — gia đình, tiền bạc, sự nghiệp 
— đều không thật sự quan trọng. Với người thực hành, 
những điều đó chỉ là thứ yếu. 

Tuy nhiên, hầu hết mọi người — kể cả thiền sinh — 
đều không dám dừng lại công việc đời thường. Họ không 
dám dừng đời sống cùng gia đình hay đời sống thế tục. Vì 
vậy, trong tâm họ luôn có vấn đề. Đối với các bác sĩ, đó có 
thể là “trầm cảm”. Nhưng theo tôi, đó là điều rất bình 
thường. Đó là sự xung đột nội tâm giữa vô minh và trí tuệ, 
giữa hiểu sai và hiểu đúng, giữa dính mắc và xả ly. Trong 
tâm có một cuộc chiến đang diễn ra. 

Muốn giải quyết cuộc chiến đó, bạn phải dám từ bỏ 
đời sống thế tục. Bạn cần dám dừng công việc kiếm tiền. 
Đây là một giải pháp dễ làm nhưng chưa đủ trọn vẹn. Một 
con đường sâu hơn là xả ly — xả ly khỏi sự ham muốn, 
khỏi nhận thức sai lầm, khỏi nỗi khổ bên trong. 

Vấn đề không nằm ở thế giới bên ngoài, mà đang tồn 
tại trong tâm bạn. Bạn cần học cách xả ly khỏi vấn đề đó, 
khỏi ham muốn đó — không còn làm vì tiền, không còn 
làm vì gia đình. Nếu bạn có thể xả ly, điều đó là tốt đẹp. 
Nhưng để thật sự xả ly được, có khi bạn cần dừng công việc 
kinh doanh, cần chuyển từ đời sống cư sĩ sang đời sống xuất 
gia, cần rời bỏ nhà cửa. 

Mục tiêu tối hậu là xả ly khỏi nỗi khổ trong tâm. Khi 
tâm được xả ly và chánh niệm liên tục, thì tự thân thân tâm 
sẽ có cơ chế chữa lành tự nhiên. Ngay như lúc này, tôi đang 
bị ho, đang sổ mũi — nhưng tôi biết đó là cơ chế tự chữa 

339

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   339RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   339 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

lành của hệ miễn dịch. Sự chữa lành đó đến từ chánh niệm 
và từ xả ly. 

Trước khi lắng nghe lời giải thích của bạn, và trước 
khi có thể giải thích lại một cách đơn giản và đúng đắn, tôi 
cần phải chánh niệm một cách nghiêm túc hơn. Chỉ khi có 
đủ chánh niệm, tôi mới trở nên linh hoạt, tỉnh táo, và có thể 
hiểu đúng, nói đúng. Khi đó, tôi cũng cần làm sạch thân thể. 
Nếu không, việc lắng nghe và chia sẻ trở nên khó khăn. Đây 
chính là một hình thức "tự chữa lành" tự nhiên. 

Cũng như vậy, các vấn đề thuộc về tâm cũng có giải 
pháp tự nhiên. Phần lớn thời gian, chúng ta đang tự kiểm 
soát chính mình. Chẳng hạn, có lúc ta muốn đi vệ sinh 
nhưng lại nín nhịn vì đang bận việc gì đó. Càng kiểm soát 
như vậy, ta càng làm tổn hại hệ thống tự nhiên — tức là hệ 
miễn dịch và khả năng giải quyết tự nhiên của thân và tâm. 
Do đó, nếu thân tâm muốn làm gì, ta nên cho phép làm điều 
đó. 

Tuy nhiên, phần lớn con người lại sống theo kỷ luật: 
ăn sáng, ăn trưa, ăn tối đúng giờ. Mọi thứ bị ràng buộc bởi 
thời gian. Nhưng thực ra, ta không nên dính mắc vào thời 
điểm ăn, ngủ hay đi vệ sinh. Hãy ăn khi thật sự đói. Ngủ 
khi thật sự buồn ngủ. Đi vệ sinh khi thật sự có nhu cầu. Đó 
mới là sống theo cơ chế tự nhiên của thân và tâm. Nếu ta 
chỉ làm mọi thứ theo đồng hồ, cơ thể và tâm thức sẽ dễ bị 
rối loạn. 

Chúng ta không nên bác bỏ hoàn toàn việc sống có kỷ 
luật, nhưng cũng không nên dính mắc vào nó. Hãy biết cân 
bằng giữa việc làm đúng giờ và việc lắng nghe nhu cầu tự 
nhiên của thân tâm. Ví dụ, khi buồn ngủ, ta có thể đi ngủ 

340

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   340RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   340 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

— đó là một giải pháp. Nhưng cũng có thể thực hành xả ly 
với cơn buồn ngủ — đó là một giải pháp khác. Cả hai đều 
cần thiết. Quan trọng là không dính mắc vào sự buồn ngủ 
hay việc thỏa mãn nó. 

Mọi nhu cầu của thân tâm đều có thể được ứng xử như 
vậy. Nếu muốn đi vệ sinh, có thể đi. Nhưng cũng nên thực 
hành xả ly khỏi sự dính mắc với nhu cầu đó. Hãy sử dụng 
cả hai phương pháp: sống theo tự nhiên và sống có kỷ luật. 
Khi biết cân bằng như vậy, thân và tâm sẽ không gặp rắc 
rối. 

Bây giờ, bạn đang muốn dừng lại đời sống thế tục. 
Điều quan trọng là bạn phải học cách xả ly — không chỉ từ 
hoàn cảnh bên ngoài, mà đặc biệt là từ chính tâm mình. Từ 
bỏ công việc, xuất gia, vào chùa sống là điều dễ. Nhưng 
điều đó chưa đủ nếu tâm vẫn còn dính mắc. Nhiều người đã 
xuất gia nhưng trong tâm vẫn còn đời sống thế tục, nên khổ 
vẫn còn. 

Còn tôi, tôi có thể bắt đầu lại công việc kinh doanh, 
có thể từ bỏ đời sống thế tục, và cũng có thể dạy thiền. 
Nhưng đồng thời, tôi có thể xả ly khỏi mọi dính mắc đối 
với cả đời sống cư sĩ lẫn đời sống tu sĩ. Tôi cũng có thể xả 
ly khỏi việc dạy thiền. Vì thế, không có khổ nào liên quan 
đến việc dạy của tôi. Bạn cũng nên làm như vậy. Vấn đề 
giống nhau, giải pháp cũng giống nhau, đối với tất cả chúng 
sinh. 

Question 6: Venerable Sayadaw, according to the 
Nikāya suttas, how should a layperson practice in order 
to attain the stage of Sotāpanna (Stream-enterer)? 

341

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   341RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   341 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Besides, I truly care about your health. I see that 
you work both day and night, so I sincerely hope you 
will take better care of your health. 

Answer: 
I am teaching against ignorance and attachment. 

Besides, I'm doing all kinds of good deeds by making 
against ignorance and attachment. Teaching and doing 
good deeds with ignorance and attachment is easy. 
Teaching and doing good deeds against ignorance and 
attachment is difficult. Ignorance and attachment are 
opposite of enlightenment and detachment. 

So you just need to continue like this by fighting 
against your own ignorance and attachment. This is 
preserving Dhamma. The more we are able to understand 
and practice like this, the more Dhamma will fulfill our 
needs — including the first step of enlightenment as a lay 
person. 

No one can give you enlightenment, only our own 
good deeds or Dhamma can create our own enlightenment. 
This is the surest way to get enlightenment. 

Concerning with my health, I'm taking care of Buddha 
Dhamma Saṅgha. In this way, Buddha Dhamma Saṅgha 
will I take care of my health. Besides, I am taking care of 
the health of many people who are not healthy. In this way, 
my power of healthcare is really strong. Therefore, I know 
I don't need to worry about my health. Besides, I can help 
many patients all the time. This is the healthcare system I'm 
using not only for me but also for everyone. 

342

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   342RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   342 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

I have been teaching not only to the meditators but 
also to many patients with all kinds of diseases. I have been 
curing all kinds of diseases, including COVID-19, by using 
the Dhamma medicine, merit medicine. That's why I may 
have weakness in other things, but I don't have weakness in 
doing good deeds with healthcare. 

 
Câu hỏi 6: Kính bạch Thiền sư, the Kinh Nikāya, 

người cư sĩ tại gia nên tu tập như thế nào để có thể 
chứng đắc quả Tu-đà-hoàn? 

Ngoài ra, Con cũng rất quan tâm đến sức khỏe của 
Ngài. Vì con thấy Ngài làm việc cả ngày lẫn đêm nên con 
mong Ngài giữ gìn sức khỏe nhiều hơn. 

Trả lời: 
Tôi đang giảng dạy để đối trị với vô minh và tham ái. 

Không chỉ giảng dạy, tôi còn thực hành mọi thiện pháp 
bằng cách đi ngược lại với vô minh và tham ái. Việc giảng 
dạy hay làm thiện pháp với tâm vô minh và dính mắc thì rất 
dễ. Nhưng giảng dạy và làm thiện pháp để đối trị với vô 
minh và tham ái thì lại vô cùng khó. Bởi vì, vô minh và 
tham ái là hoàn toàn trái ngược với giác ngộ và xả ly. 

Cho nên, điều bạn cần làm là tiếp tục tiến bước theo 
hướng này — chiến đấu với chính vô minh và tham ái trong 
tâm mình. Đó chính là việc gìn giữ chánh pháp. Càng hiểu 
và thực hành theo cách này, Pháp càng có khả năng đáp ứng 
những nhu cầu sâu xa nhất của chúng ta — kể cả bước đầu 
tiên hướng đến giác ngộ trong đời sống cư sĩ. 

343

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   343RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   343 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Không ai có thể ban tặng cho bạn sự giác ngộ. Chỉ có 
chính những thiện pháp, những công đức và sự thực hành 
đúng pháp của bạn mới có thể tạo ra quả giác ngộ cho chính 
mình. Đây là con đường chắc chắn nhất để đạt đến giác ngộ. 

Liên quan đến sức khỏe của tôi, tôi đang chăm lo tận 
tình cho Phật, Pháp, và Tăng. Vì vậy, Phật, Pháp, và Tăng 
sẽ chăm sóc lại sức khỏe của tôi. Đồng thời, tôi cũng đang 
chăm sóc sức khỏe cho rất nhiều người bệnh, những người 
không được khỏe mạnh. Nhờ đó, năng lực chữa lành của tôi 
ngày càng mạnh mẽ trong lĩnh vực chăm sóc sức khỏe. Tôi 
biết rõ rằng, mình không cần lo lắng về sức khỏe của bản 
thân, bởi vì tôi luôn có thể hỗ trợ nhiều bệnh nhân bất cứ 
lúc nào. Đây chính là hệ thống chăm sóc sức khỏe được sử 
dụng không chỉ cho bản thân tôi mà còn cho tất cả. 

Tôi đã giảng dạy không chỉ cho các thiền sinh, mà còn 
cho nhiều bệnh nhân đang mắc đủ loại bệnh khác nhau. Tôi 
đã hỗ trợ chữa lành nhiều loại bệnh, kể cả COVID-19, bằng 
phương thuốc của Pháp – phương thuốc của công đức. Vì 
vậy, dù tôi có thể yếu kém ở một số mặt khác, nhưng trong 
việc làm thiện pháp liên quan đến chăm sóc sức khỏe, tôi 
không có điểm yếu nào cả. 

 
Question 7: Dear Sayadaw, in Vietnam, when 

someone in the family falls ill—especially when a young 
person suffers from mental illness—it is common for 
people to seek help from fortune-tellers. After a 
reading, the fortune-teller usually advises the family to 
perform certain rituals or offerings. According to your 
insight and understanding, may we respectfully ask for 

344

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   344RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   344 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

your guidance on how we should understand and 
respond to such situations? 

Answer: 
Going to the fortune teller is easy to do. Most of the 

people are doing like this. This is tradition. They are doing 
like this because they cannot do good deeds more seriously. 
That’s why they rely on the fortune teller for everything — 
for healthcare, for getting married, or for business, 
changing jobs. That is better than nothing. 

We cannot reject doing like this because most people 
may not be doing good deeds. That’s why they will pay 
money and then try to find the answer — may be right or 
wrong, may be effective or not — but they will continue to 
do like this. They will try to find a better fortune teller. 

Before I learned this meditation, I myself had to 
believe in the fortune teller. But when I started practicing 
meditation, when I started my own business, when I started 
to work very hard in business, I stopped relying on others. 
I started to rely only on myself, but relying on ourselves is 
not the best. That’s why there are many things I could not 
understand. There were problems I could not solve. In this 
way, I got the chance to rely on the Buddha, Dhamma, and 
Sangha. 

So when I practice meditation, I will fully rely on 
practicing meditation by doing all kinds of good deeds and 
by keeping precepts — not only for me but also for all. 
Besides, I will do everything with a detached mind. When 
I started practicing meditation, I tried to fully rely on 
practicing meditation. 

345

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   345RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   345 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

This is testing — testing the power of mindfulness and 
detachment: whether there is a limit or not, whether it is 
powerful or not. The more I test the power of Dhamma, the 
more I believe in Dhamma. In this way, I could successfully 
detach from relying on myself and my belongings. 

If I'm not feeling well, I will practice mindfulness and 
detachment. In this way, I can feel better within a few 
hours. If the feeling is not too serious, it can disappear 
within a few minutes. 

Because of teaching continuously like this, I will feel 
tired. But I'm trying to detach, and then I can continue to 
teach. I have been doing like this for many years, 
continuously. If I want to know something, I will 
emphasize practicing mindfulness and detachment by 
doing more and more good deeds. In this way, I can find 
the answer. If I want to make a decision, I will do the same. 
In this way, I can make a better decision. 

The Dhamma is really fulfilling the needs of 
ourselves. The Dhamma is really answering the questions. 
The Dhamma is really curing the disease — even the 
disease that cannot be cured. The Dhamma can detach. 

Like the Vietnamese man from the U.S., he could not 
stay. He is still young, only 20 years old. He could not 
accept his weakness, his mental problem. That was the real 
mistake — not trying to accept his weakness as it is. I'm 
trying to teach him to accept both the good and bad 
conditions as they are. He could not accept his problems. 
That’s why the problems still remain. If he can accept 

346

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   346RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   346 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

problems as problems — problems are problems of 
everyone — most of the time, the problems will be solved. 

We all must die. If we cannot accept our death, that 
will be a problem. If we can accept dying, then dying will 
not be a problem. So, we just need to accept both the good 
and the bad in ourselves. 

Besides, we just need to accept mistakes as the 
mistakes of nearly everyone — not only our own mistakes. 
Also, the good points are concerned with everyone — not 
only the good points of someone. This is the right 
understanding. If we don’t have the right understanding like 
this, we will have the wrong understanding. And then there 
will be problems in our life and mind. 

This is the way I’m using to solve the problems of 
mental patients and physical patients also. This is really 
effective because I have been working with many physical 
and mental patients for over 23 years continuously. That’s 
why I’m skillful in solving their problems. If I’m not 
skillful, I myself will be the patient, for sure. 

 
Câu hỏi 7: Kính bạch Ngài, ở Việt Nam, khi trong 

gia đình có người bệnh – đặc biệt là người trẻ mắc các 
bệnh về tâm thần – nhiều người thường tìm đến thầy 
bói. Sau khi xem bói, thầy bói thường khuyên nên làm 
lễ cúng bái. Theo sự thấy biết của Thiền sư, xin Ngài 
hoan hỷ chỉ dạy cho chúng con nên hiểu và ứng xử như 
thế nào trong trường hợp này ạ. 

Trả lời: 

347

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   347RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   347 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Đi xem bói là việc rất dễ làm. Hầu hết mọi người đều 
làm như vậy. Đó là một tập quán truyền thống. Họ làm như 
vậy vì họ không thể làm việc thiện một cách nghiêm túc 
hơn. Thế nên họ phụ thuộc vào thầy bói trong mọi việc — 
từ sức khỏe, hôn nhân, đến kinh doanh, thay đổi công 
việc… Dù sao, vẫn còn hơn không làm gì. 

Chúng ta không nên chỉ trích những người như vậy, vì 
có thể họ chưa làm được điều thiện. Thế nên, họ sẽ bỏ tiền 
ra và tìm câu trả lời — có thể đúng hay sai, hiệu quả hay 
không — nhưng họ vẫn sẽ tiếp tục làm như vậy, và tiếp tục 
tìm thầy bói giỏi hơn. 

Trước khi học thiền, chính tôi cũng từng tin vào thầy 
bói. Nhưng kể từ khi tôi bắt đầu hành thiền, khi bắt đầu 
công việc kinh doanh riêng, khi bắt đầu làm việc thật chăm 
chỉ, tôi ngưng dựa dẫm vào người khác. Tôi bắt đầu dựa 
vào chính mình. Nhưng rồi tôi nhận ra: chỉ dựa vào bản thân 
cũng chưa đủ tốt. Có nhiều việc tôi không thể hiểu, nhiều 
vấn đề tôi không thể giải quyết. 

Chính lúc đó, tôi có cơ hội nương tựa vào Phật – Pháp 
– Tăng. Khi hành thiền, tôi cố gắng dựa hoàn toàn vào sự 
thực hành, bằng cách làm nhiều việc thiện và giữ giới, 
không chỉ vì bản thân, mà vì tất cả mọi người. Và quan 
trọng nhất, tôi làm mọi việc với tâm xả ly. 

Khi mới bắt đầu hành thiền, tôi đã cố gắng nương tựa 
hoàn toàn vào thực hành thiền. Đây chính là một sự thử 
nghiệm — thử nghiệm sức mạnh của chánh niệm và xả ly: 
xem liệu có giới hạn hay không, xem nó có thật sự hiệu quả 
hay không. Và càng thử, tôi càng tin sâu sắc vào Pháp 

348

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   348RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   348 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

(Dhamma). Nhờ vậy, tôi có thể buông bỏ sự dựa dẫm vào 
bản thân và tài sản của mình. 

Nếu tôi thấy mệt, tôi sẽ thực hành chánh niệm và xả 
ly. Nhờ vậy, tôi có thể hồi phục chỉ sau vài giờ. Nếu cảm 
giác khó chịu không nghiêm trọng, thì có thể biến mất chỉ 
sau vài phút. Vì tôi giảng dạy liên tục, nên cũng có lúc tôi 
thấy mệt. Nhưng tôi xả ly, rồi lại tiếp tục giảng dạy. Tôi đã 
sống như vậy suốt nhiều năm. 

Nếu tôi muốn hiểu điều gì, tôi sẽ tập trung vào chánh 
niệm và xả ly bằng cách làm thêm việc thiện. Nhờ đó, câu 
trả lời sẽ đến. Nếu tôi cần đưa ra quyết định, tôi cũng làm 
như vậy. Và rồi tôi có thể đưa ra quyết định tốt hơn. 

Pháp thật sự đáp ứng được nhu cầu của chúng ta. Pháp 
thật sự giải đáp những câu hỏi. Pháp thật sự chữa lành bệnh 
tật — kể cả những bệnh mà y học không chữa được. Bởi vì 
Pháp có thể xả ly. 

Tôi từng gặp một thanh niên người Việt sống ở Mỹ, 
mới hơn 20 tuổi. Cậu ấy không thể ở lại tu tập. Cậu ấy 
không thể chấp nhận điểm yếu của bản thân – những vấn 
đề về tâm lý. Và đó chính là sai lầm lớn nhất — không thể 
chấp nhận những gì đang là. 

Tôi cố gắng dạy cậu ấy: hãy chấp nhận cả những điều 
tốt và xấu như chúng là. Nhưng cậu ấy không thể chấp nhận 
vấn đề của mình, nên vấn đề vẫn còn. Nếu ta có thể chấp 
nhận vấn đề là vấn đề, thì vấn đề đó sẽ sớm được giải quyết. 
Vì thật ra, vấn đề là chuyện chung của tất cả mọi người. 

Ai rồi cũng phải chết. Nếu ta không thể chấp nhận cái 
chết, chính điều đó sẽ trở thành một vấn đề. Nhưng nếu ta 

349

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   349RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   349 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

có thể chấp nhận cái chết như một sự thật, thì cái chết sẽ 
không còn là vấn đề nữa. Vì vậy, ta chỉ cần học cách chấp 
nhận cả điều tốt lẫn điều xấu trong mình. 

Ta cũng nên chấp nhận những sai lầm là chuyện chung 
của nhiều người, chứ không phải chỉ của riêng mình. Cũng 
như những điểm tốt — đó không phải là đặc ân của riêng 
ai, mà là kết quả từ công đức của nhiều người. Đó chính là 
chánh kiến. Nếu không có chánh kiến như vậy, ta sẽ rơi vào 
tà kiến. Và khi đó, cuộc sống và tâm trí của ta sẽ gặp nhiều 
vấn đề. 

Chính cách nhìn này, tôi dùng để giúp đỡ cả bệnh nhân 
tâm thần lẫn bệnh nhân thể chất. Và điều đó rất hiệu quả, vì 
tôi đã làm việc với cả hai nhóm này suốt hơn 23 năm không 
ngừng nghỉ. Nhờ vậy, tôi có nhiều kinh nghiệm và sự khéo 
léo để giúp họ. Vì nếu tôi không khéo léo, thì chính tôi cũng 
đã trở thành một bệnh nhân rồi, chắc chắn là vậy. 

 
Question 8: How to heal thyroid cancer through 

mindfulness and detachment? 
Answer: 
What I understand about surgery, or cutting away the 

damaged part in the area affected by cancer, does not 
completely heal the root cause of your illness. That is why, 
if we do not practice mindfulness in eating or in our daily 
life activities, if we do not maintain mindfulness over our 
body and mind, then surely, this cancer will return again, 
perhaps even stronger than before. 

350

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   350RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   350 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

If the cancer is not very serious at the present, we just 
need to be mindful of ourselves, our body and mind. 
Mindful eating, mindful walking, mindful lying, mindful 
listening. Now you are listening to the teaching or 
explanation, so you must be mindful of what happened or 
what is happening in your body and mind. 

While you are listening to this explanation, whether it 
is hot or cool, whether the mind is stable or not, whether 
your mind is relaxing or not, whether your body is also 
relaxing or not, you must take care of your body and mind 
with the practice of mindfulness. There is always changing 
concerned with our body and mind, we must be mindful to 
know every good and bad changings of our body and mind. 

This is taking care of our body and mind to be healthy 
and long life with merit, anand wealthy with positive 
energy. If you feel worried, you must know by yourself. If 
your mind is unstable, you must know by yourself. 
Knowing about ourselves is taking care of ourselves. In this 
way, we can be healthy in both body and mind. We just 
need to be mindful of our body and mind at every present 
moment. This is the habit of the mind. We need to change 
the habit of the mind. 

Instead of taking care of your son, and your house, and 
children, you need to be mindful of yourself, your body and 
mind. You can stay at home, you can take care of the family 
member but you must know every changings of your body 
and mind. You must try to know every changing of your 
body and mind. This is the real medicine. 

351

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   351RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   351 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Before I practice meditation, I need to drink western 
medicine for sickness, for pain or itching or headache, 
toothache, but when I started the practicing meditation, my 
practice of mindfulness and detachment can take care of my 
body and mind. In this way, I don't need to drink any 
medicine. 

Food is medicine. Drinks is medicine. If we are eating 
and drinking with mindfulness and detachment, if we are 
mindful, we will know what to eat, what not to eat, what to 
drink, what not to drink. In this way we can protect the 
health and wealth of our body and mind by our own practice 
of mindfulness and detachment. Besides, we must 
understand the cause and effect of action and the same 
reaction of selfless impermanent nature. 

If we are taking care of the health of the other people 
who cannot take care of their health by themselves, they 
may not have money, they don't have food, they cannot buy 
food or medicine. By taking care of their health, we are also 
taking care of our health in return. We must have the ability 
of healthcare not only for ourselves but also for others. The 
more we are taking care of the health of others, the more 
we can be healthy. 

With this right understanding, I have been teaching to 
the patients all the time for over 20 years continuously. 
Besides, I can receive over thousand patients in my own 
meditation center. In this way, I can take care of their 
health. Some of the people in the center can take care of 
their health, but some cannot. For those, we can support 
medical treatment or teaching meditation, or we can make 

352

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   352RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   352 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

operations for them. Some of the operations are needed if 
they break their bone, we need to transplant with medical 
treatment. 

In this way, we are taking healthcare of many people 
and then I don't need to worry about my health. Because of 
making better and healthy to the other patients, we can be 
better in our health, we can be healthy in return. This is the 
cause and effect. 

I have been doing this for over 20 years continuously. 
This is a hundred percent sure, no side effects. We can be 
healthy as much as we can do like this. Many people are 
also following my way, they learn from me and then do 
good deeds together with me. They stay in Thabarwa 
center, that's why they don't need to worry for their health 
and wealth of body and mind. 

 
Câu hỏi 8: Làm thế nào để chữa lành ung thư tuyến 

giáp thông qua chánh niệm và xả ly? 
Trả lời: 
Những gì tôi hiểu về việc phẫu thuật hay là cắt đi cái 

phần bị tổn thương ở vùng mà bị ung thư thì không hoàn 
toàn chữa trị phần nguyên nhân của căn bệnh của bạn. 
Chính vì thế, nếu chúng ta không chánh niệm trong ăn 
uống, hay trong đời sống sinh hoạt hàng ngày, nếu chúng 
ta không chánh niệm trên thân và tâm của mình, thì chắc 
chắn bệnh ung thư đó sẽ tái phát lại lần nữa hay thậm chí là 
mạnh mẽ hơn. 

353

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   353RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   353 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Tuy nhiên nếu bây giờ căn bệnh ung thư thì không quá 
là nghiêm trọng ở thời điểm hiện tại thì chúng ta cần học 
cách nhận biết hay chánh niệm về bản thân mình, chánh 
niệm về những gì diễn ra trên thân và tâm của mình. Chúng 
ta cần chánh niệm lúc ăn uống, lúc đi đứng, lúc nằm ngồi 
và vân vân. 

Giờ đây bạn đang chánh niệm về những lời giảng của 
tôi. Tuy nhiên bạn cần phải chánh niệm về những gì diễn ra 
trên thân và tâm của bạn nữa. Trong lúc bạn đang nghe 
những lời giảng này, bạn cần phải để ý xem cơ thể mình 
đang nóng hay lạnh, tâm trí của bạn đang ổn định hay là 
không, thân thể hay tâm trí của bạn có đang thư giãn thả 
lỏng hay là không. Bạn cần phải học cách chăm lo cho cơ 
thể cũng như tâm trí của mình thông qua việc thực hành 
chánh niệm và xả ly. 

Thân thể và tâm trí của chúng ta thì luôn luôn thay đổi 
và chúng ta cần phải học cách chánh niệm trên những sự 
thay đổi đó. Đây chính là cách để chăm sóc cơ thể và tâm 
trí, để cho chúng có được sự khỏe mạnh và đủ đầy. Khỏe 
mạnh và đủ đầy không chỉ về mặt thể chất mà còn đủ đầy 
về mặt phước báu, đủ đầy về những năng lượng tốt lành. 
Đôi khi nếu bạn cảm thấy lo lắng, thì bạn cần phải nhận biết 
sự lo lắng này ở trong bản thân mình. Đôi khi nếu bạn cảm 
thấy tâm trí mình bất ổn, thì bạn cần phải biết sự bất ổn này 
ở trong tâm trí của mình. Hiểu rõ bản thân mình chính là 
đang chăm sóc bản thân một cách đúng đắn và tốt nhất. 

Chỉ thông qua cách này thì chúng ta mới có thể lành 
mạnh trên cả thân lẫn tâm, chúng ta cần phải học cách 
chánh niệm trên thân và tâm trong từng khoảnh khắc. Sự 

354

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   354RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   354 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

chánh niệm này chính là thói quen của tâm trí. Chúng ta cần 
phải thay đổi thói quen của tâm mình. 

Thay vì chỉ chú tâm vào việc chăm sóc con cái hay 
chăm sóc gia đình của bạn, thì bạn cần phải chánh niệm về 
bản thân mình, hay chánh niệm về những gì diễn ra trên 
thân và tâm của mình. Bạn hoàn toàn có thể ở nhà và chăm 
sóc những thành viên trong gia đình. Tuy nhiên điều quan 
trọng nhất vẫn là biết được những gì đang diễn ra trên thân 
và tâm của mình. Bởi vì đây mới là phương thuốc thực sự 
dành cho bạn. 

Trước khi thực hành thiền, tôi đã từng sử dụng thuốc 
tây rất là nhiều. Tôi sử dụng thuốc tây để chữa bệnh cho tôi, 
chữa bệnh đau đầu, đau răng, đau đầu gối và vân vân. Tuy 
nhiên kể từ khi tôi bắt đầu thực hành thiền, chính việc thực 
hành chánh niệm và xả ly của tôi đã chăm sóc cơ thể và tâm 
trí của tôi. Và bằng cách này, tôi không cần phải sử dụng 
thuốc tây nữa. 

Khi thực hành chánh niệm và xả ly thì bản thân việc 
ăn uống đã là phương thuốc tốt nhất rồi. Nếu chúng ta ăn 
và uống với chánh niệm và xả ly, nếu chúng ta chánh niệm 
hay nhận biết rõ khi chúng ta ăn, thì chúng ta hoàn toàn có 
thể biết rõ được rằng đâu là đồ ăn mà chúng ta nên ăn, đâu 
là đồ ăn chúng ta không nên ăn, đâu là đồ uống chúng ta 
nên uống, đâu là đồ uống chúng ta không nên uống. Và 
bằng cách này thì chúng ta có thể bảo vệ sự khỏe mạnh và 
đủ đầy của thân và tâm của mình thông qua chính sự thực 
hành chánh niệm và xả ly của mình. 

Ngoài ra, chúng ta cũng nên cố gắng hiểu về nhân và 
quả hay hành động và phản ứng của bản chất vô thường vô 

355

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   355RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   355 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

ngã. Nếu chúng ta biết cách chăm sóc sức khỏe cho người 
khác, chăm sóc sức khỏe cho những người mà họ không thể 
nào tự mình chăm sóc, thì khi đó chính sức khỏe của chúng 
ta cũng sẽ được chăm sóc lại theo quy luật nhân quả này. 
Chúng ta cần phải có khả năng chăm sóc sức khỏe cho cả 
bản thân mình và những người xung quanh. Nếu chúng ta 
càng chăm sóc những người xung quanh nhiều hơn nữa, thì 
sức khỏe của chúng ta cũng sẽ trở nên tốt đẹp theo. 

Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi đã liên tục giảng 
dạy và giúp đỡ cho các bệnh nhân trong suốt hơn hai mươi 
năm liên tiếp. Đồng thời, tôi có thể nhận được hơn một ngàn 
bệnh nhân về trung tâm thiền của mình và tôi đã có được 
cơ hội chăm sóc sức khỏe cho họ. Đối với những người 
không thể nào tự mình chăm sóc sức khỏe cho họ, thì tôi đã 
giúp đỡ họ với việc kê toa thuốc, tôi giảng dạy về thiền hay 
thậm chí hỗ trợ họ trong việc điều trị. Đôi khi việc điều trị 
hay thực hiện những ca phẫu thuật là cần thiết, ví dụ như 
nếu một ai đó bị gãy xương thì trung tâm tôi phải có trách 
nhiệm chữa lại xương cho họ. 

Tôi đã chăm sóc sức khỏe của rất nhiều người trong 
xã hội và bằng cách này tôi không cần phải chăm sóc sức 
khỏe cho bản thân mình nữa. Nếu chúng ta chăm sóc sức 
khỏe cho người khác, thì khi đó chính sức khỏe của chúng 
ta cũng sẽ được khỏe mạnh lại theo. Đây chính là luật nhân 
và quả mà tôi đã áp dụng trong suốt hơn hai mươi năm nay. 
Quy luật này thì một trăm phần trăm chắc chắn, không có 
bất kỳ tác dụng phụ nào. 

Nếu mà chúng ta thực hành như thế này thì chắc chắn 
chúng ta cũng sẽ trở nên khỏe mạnh như thế này và bạn 

356

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   356RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   356 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

càng thực hành như thế này nhiều bao nhiêu thì bạn sẽ càng 
khỏe mạnh bấy nhiêu. Có rất nhiều người cũng đang đi theo 
con đường của tôi, đang làm thiện pháp như tôi và chính vì 
thế họ không cần cảm thấy lo lắng về sức khỏe mạnh hay 
đủ đầy của thân và tâm của họ nữa. 

 
Question 9: Dear Sayadaw, I'm 50 years old and 

have a problem with my knees, specifically pain in my 
knee joint. I'd like to ask if practicing meditation can 
help improve my knee condition. Also, what's the best 
posture for people with knee problems like me to 
practice meditation, as I can't sit with pain in my knees? 

Answer: 
The real meditation is a present action of mindfulness 

with detachment or right understanding. If we aren't 
reducing mindfulness and detachment, we'll be alive with 
ignorance and attachment. 

Ignorance and attachment are the cause of suffering, 
including pain in the knee and the whole body. So, we don't 
need to be mindful; actually, we don't need to attach to the 
pain. We should detach from the pain. We should 
emphasize continuous mindfulness and detachment on the 
selfless impermanent nature. If there is serious pain, it 
should be a serious action of mindfulness and detachment 
on selfless permanent nature. 

If there is attachment, there will be pain because of 
attachment to that experience, not because the whole body 
is suffering from pain. Besides, the mind is free to focus on 

357

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   357RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   357 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

anything or anyone. Because of the attachment to pain or 
bad experiences, we are knowing the pain or bad 
experiences. Therefore, we should change the habit of the 
mind to be mindful of good points, of the good 
consequences of everything and everyone. 

Concerned with meditators, they may not understand 
the truth; they may not be able to practice seriously, but 
they are trying to know the truth and to practice in the right 
way. So, the good point is trying to know the truth and 
practice in the right way. This is good point. But weakness 
or bad points are not understanding the truth, not practicing 
seriously. So, there will be together good and bad, right and 
wrong. 

So instead of seeing the bad things or mistakes or 
weaknesses of someone or something, we should change to 
see the good points of someone or something. We need to 
change all the time. We need to be mindful only of the good 
points all the time, concerned with everyone and 
everything. In this way, we can change the bad habit of the 
mind of only focusing on bad things or mistakes. 

If we are trying to change the habit of the mind from 
focusing on bad to good, we may not focus much on the 
pain. We may reduce worry, fear, and ignorance for sure. 
Instead of thinking only about ourselves, we should think 
about Buddha, Dharma, and Sangha. This is changing the 
habit of the mind. Instead of thinking about money, we 
should think about Dharma, merits, and good deeds. Instead 
of remembering our mistakes, we should think about the 
good points of ourselves and others. Instead of the presence 

358

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   358RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   358 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

of the pain, we should be mindful of the absence of the pain 
– present and absent. In this way, we can make use of the 
pain in the best way. Pain may not be a problem for us if 
we can be mindful of the absence of pain. 

So, the position of sitting, standing, walking, or lying 
down is not much important. You should practice freely. 
You should try the sitting position and then try to detach 
from the pain, trying to be mindful of the absence of the 
pain, trying to be mindful of the nothingness of the pain, 
just the appearing and disappearing process only. This is 
mindfulness of the truth of the pain. There are many ways 
to solve the problem concerned with pain. So, you should 
practice continuously and seriously. 

 
Câu hỏi 9: Kính thưa Thiền sư, con năm nay 50 

tuổi và đang gặp vấn đề về đầu gối, cụ thể là con bị đau 
khớp gối. Con muốn hỏi là liệu việc thực hành thiền có 
thể giúp cải thiện tình trạng đầu gối của con không? Và 
tư thế ngồi thiền như thế nào là tốt nhất cho người bị 
bệnh về đầu gối như con ạ? 

Trả lời: 
Câu hỏi này của bạn xuất phát từ việc bạn quá dính 

mắc vào bệnh thoái hóa khớp gối của mình, quá dính mắc 
vào những cơn đau. Do vậy, chúng ta sẽ cần phải giải quyết 
sự dính mắc đó. 

Thực ra, việc hành thiền thực sự là hoạt động của tâm, 
đó chính là hành động của chánh niệm với sự xả ly hay hiểu 
biết đúng đắn. Nếu chúng ta không thực hành với chánh 

359

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   359RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   359 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

niệm và xả ly, có nghĩa là chúng ta đang sống với vô minh 
và dính mắc. Vô minh và dính mắc chính là nguyên nhân 
của tất cả những đau khổ mà chúng ta phải chịu đựng trên 
thân và tâm, bao gồm cả chứng đau khớp gối mà bạn đang 
phải chịu đựng. 

Chúng ta nên cố gắng xả ly khỏi nỗi đau, khỏi cơn đau 
và cần phải chú trọng đến việc tiếp tục giữ chánh niệm và 
xả ly trên bản chất vô thường, vô ngã. Mức độ chánh niệm 
và xả ly cần phải tương ứng với mức độ của cơn đau: chúng 
ta càng bị đau nhiều thì càng phải nghiêm túc thực hành 
chánh niệm và xả ly trên bản chất vô thường, vô ngã của 
cơn đau. 

Ở đâu có dính mắc thì ở đó sẽ có nỗi đau, sẽ có cảm 
thọ đau. Kinh nghiệm này của bạn không xảy ra trên toàn 
cơ thể mà bạn ở đầu gối, nơi bạn cảm thấy cơn đau nổi trội 
nhất. Thực ra, tâm trí của chúng ta hoàn toàn tự do để có 
thể hướng tới rất nhiều các đối tượng khác nhau, hướng tới 
bất kỳ vật gì, việc gì hay bất kỳ ai. Tuy nhiên, bởi chính sự 
dính mắc vào cơn đau trong tâm bạn hay sự dính mắc vào 
những kinh nghiệm không tốt về cơn đau, do vậy bạn đang 
có sự ghi nhận và hay biết về cơn đau rất nổi trội ở trong 
tâm. 

Do đó, bạn nên thay đổi thói quen bạn chú trọng đến 
những kinh nghiệm xấu hay những cơn đau và chuyển đổi 
thói quen đó thành việc chú ý nhiều hơn đến những điểm 
tốt hay những điểm tích cực. Chẳng hạn trong cuộc sống, 
chúng ta nên thay đổi thói quen bạn hướng tâm chú ý đến 
những điểm xấu thành thói quen hướng tâm đến những 
điểm tốt của tất cả mọi người. Ví dụ, đối với những thiền 

360

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   360RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   360 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

sinh, mặc dù họ có thể chưa thấu hiểu, giác ngộ được sự 
thật, chưa nhìn thấy chân lý, nhưng ít ra các vị thiền sinh 
cũng đang rất cố gắng để thực hành, để tiến tới việc có thể 
giác ngộ và hiểu biết được sự thật. Và đó là điểm tốt, là ưu 
điểm của các vị thiền sinh. 

Thực ra, điểm tốt và điểm xấu, những ưu điểm và 
nhược điểm thì luôn song hành với nhau. Do vậy, chúng ta 
đừng quá chú trọng vào những điểm xấu hay những điểm 
yếu mà nên chuyển sự chú ý của mình sang những điểm tốt. 
Đối với bạn, bạn nên cố gắng chánh niệm trên những ưu 
điểm liên quan đến sức khỏe của mình, liên quan đến mọi 
người và những vật xung quanh. Từ đó, bạn có thể thay đổi 
được thói quen sâu xa trong tâm là thói quen bạn chú trọng 
vào những kinh nghiệm xấu hoặc những yếu điểm của mọi 
sự. 

Nếu có thể thay đổi được thói quen đó, chắc chắn rằng 
tâm mình cũng sẽ chuyển hướng, không quá tập trung vào 
cơn đau ở đầu gối nữa. Bởi vì chính sự tập trung, chú ý quá 
nhiều vào cơn đau, quá dính mắc vào cơn đau ở gối sẽ khiến 
bạn gây nên nhiều lo lắng và phiền muộn – đó là điều chắc 
chắn. Tuy nhiên, nếu chúng ta chuyển hướng, thay đổi thói 
quen này thì bạn sẽ cảm thấy cơn đau của mình được thuyên 
giảm. 

Chúng ta nên thay đổi thói quen của mình. Thay vì suy 
nghĩ quá nhiều hay dính mắc quá nhiều với bản thân, chúng 
ta hãy chuyển đổi sự chú ý của mình, hướng tâm đến Phật, 
Pháp, Tăng (Tam Bảo). Thay vì quá chú ý đến sức khỏe của 
bản thân, hãy hướng tâm đến Pháp Bảo, hướng tâm đến 
phước báu, đến các thiện pháp. 

361

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   361RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   361 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Thay vì quá chú ý và để tâm ghi nhớ những lỗi lầm 
của người khác, chúng ta hãy để tâm của mình chú ý đến 
những điểm tốt, những điểm mạnh, những điều tích cực của 
mình và mọi người. Và thay vì bạn chú ý vào những cơn 
đau trên thân, chúng ta hãy chú ý đến sự vắng mặt của cơn 
đau. Theo cách này, chúng ta có thể chánh niệm trên sự 
vắng mặt của cơn đau. 

Đối với các tư thế trong việc hành thiền, các tư thế đi, 
đứng, nằm, ngồi, cho dù thực hành ở tư thế nào thì tư thế 
bên ngoài không quá quan trọng. Tuy nhiên, bạn có thể thử 
với tư thế ngồi. Và trong tư thế ngồi, chúng ta cố gắng chú 
tâm đến sự vắng mặt của cơn đau, chú tâm đến bản chất 
trống rỗng, không có gì cả, bản chất sinh diệt, cái tiến trình 
sinh diệt của cơn đau. Nếu làm được như vậy, chúng ta đang 
thực hành chánh niệm trên bản chất của cơn đau. 

Có rất nhiều cách để giải quyết được vấn đề liên quan 
đến bệnh đau gối của bạn. Tuy nhiên, điều cần làm bây giờ 
là bạn nên thực hành một cách liên tục và nghiêm túc. 

 

362

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   362RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   362 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

363 
 

  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   363RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   363 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

 

DETACHMENT FROM SENSUAL DESIRE 
XẢ LY KHỎI ÁI DỤC 

 

Question 1: I have been practicing meditation for 
one year. My life and relationships are relatively stable. 
Day by day, I feel that the mind becomes freer from 
defilements. Mental problems can no longer affect me. 

However, as a layperson, I cannot avoid physical 
intimacy with my husband. After such acts, I often feel 
impure. That feeling of impurity stays in the mind for a 
long time, and I cannot free myself from it. 

Venerable Sir, may I respectfully ask for your 
guidance on this matter? 

Answer: 
I started practicing meditation in 1999, and then I 

have continued to practice and teach till now. Therefore, I 
have been learning for over 20 years continuously from the 
meditators - new or old. They make many mistakes. In this 
way, I can understand clearly what is right, what is wrong, 
what is the cause, what is the effect, what is the action, what 
is the reaction. I can learn directly from the meditators. 

People and meditators make the same mistakes. That's 
why they lose their life as a meditator. They stop their 
practice, they stop their own action of doing good deeds 
because of wrong understanding. 

364

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   364RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   364 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Healthcare is important for lay people, not for 
meditators. Money is important for the lay people, not for 
meditators. Power is also important only for the people, not 
for meditators . With this right understanding, we need to 
correct our mistakes as a layperson to be a real meditator. 

If we cannot correct the mistakes, we must stop our 
practice of doing good deeds, for sure. If we stop, we are 
not sure when we can start again - this life or next life - we 
don’t know. So, it is better to continue the practice, to 
maintain that practice continuously and seriously. In this 
way, we will surely detach from the life of a normal 
layperson. 

This is the same for sexual conduct. For the layperson, 
sex is normal - like eating, sleeping - sex is normal, not 
strange for the lay. But for meditators , sex is as rude as 
animals. For the animals, they don’t understand like us. 
They cannot stop sexual conduct. 

That’s why, if we understand sex as normal or 
essential, we are not much different from animals. This is 
the teaching of Buddha. So, we need to understand the side 
effects of sexual conduct. We must be able to control our 
desire for sexual conduct. 

Buddha allows for the desire, but Buddha did not 
allow physical sexual conduct. Even if we have desire, we 
must be able to control that desire - not to become physical 
actions. If we cannot control, like precepts - 5 precepts for 
lay people and 8 precepts for meditators. 

So, if we really want to be a real meditator - we must 
be able to control the desire and physical actions concerned 

365

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   365RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   365 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

with sex. It is possible. But for the young meditators or 
monks or nuns, it will be difficult if they have strong 
attachment as a wife - like you. It will be difficult to stop 
sexual conduct. 

But it is possible to know the side effects of sexual 
conduct more and more clearly. The more we know about 
the weakness or side effects of sexual conduct, the more we 
don’t want anymore. If we don’t really want to do sexual 
conduct, our merits or good deeds - caused by our own 
practice and keeping precepts - will surely prevent us not to 
do sexual conduct, not to happen sexual conduct. 

Because the power of doing good deeds is limitless, 
we can use it for anything, anyone. Just to know the 
suffering of the sexual conduct more clearly - and then we 
don’t want anymore. If we fully want no more, there will 
be no action. 

Because of not knowing about the side effects of 
sexual conduct, people find it difficult to not to experience. 

Like this, I started practicing meditation as a 
businessman. Business was my private job. That’s why it 
was difficult to stop the business urgently. And therefore, I 
continued business together with meditation. I ran my 
business as a meditator. 

In this way, I came to know more and more about the 
side effects of buying and selling, working for money. And 
when I know more clearly, I don’t want to run the business 
anymore. And then I can stop the business successfully. 

366

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   366RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   366 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

This is the same for sexual conduct and other 
attachments. In this way, I have no desire to work for 
money. Besides, I can help many businessmen to stop their 
business - because in my mind, there’s the power to detach 
from business, sexual conduct, like so. I can use that power 
- that power of detachment - for others also. 

Câu hỏi 1: Con đã  hành thiền được một năm. 
Cuộc sống và các mối quan hệ của con khá ổn định. 
Càng ngày con càng cảm thấy tâm được tự do khỏi 
phiền não. Các vấn đề trong tâm cũng không thể ảnh 
hưởng đến con.  

Tuy nhiên, trong đời sống cư sĩ, con không thể 
tránh được việc chăn gối với chồng. Sau môĩ lần như 
vậy, con thường cảm thấy không thanh tịnh. Cảm giác 
này tồn tại trong tâm trong suốt gian dài.  

Con không sao thoát ra được. Mong ngài chỉ dẫn 
cho con. 

Trả lời: 
Tôi bắt đầu hành thiền từ năm 1999, và sau đó tiếp tục 

thực hành và giảng dạy thiền cho đến nay. Vì vậy, Trong 
suốt hơn 20 năm, tôi đã học hỏi không ngừng từ các hành 
giả  - dù là người mới hay người cũ. Họ thường phạm rất 
nhiều sai lầm. Nhờ vậy, tôi thấy rõ điều đúng, điều sai; 
nguyên nhân – kết quả; hành động – phản ứng tương ứng.. 
Tôi học trực tiếp từ chính các hành giả. 

Người cư sĩ và hành giả thường phạm hững sai lầm 
giống nhau. Đó là lý do vì sao họ đánh mất đời sống hành 

367

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   367RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   367 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

trì . Họ dừng lại sự thực hành và  các thiện hạnh do nhận 
thức sai lầm (tà kiến). 

Sức khỏe là điều quan trọng đối với người cư sĩ, 
nhưng không phải là điều cốt lõi đối với người hành thiền. 
Tiền bạc là nhu cầu thiết yếu đối với người thế tục, nhưng 
không phải là điều cần cho hành giả chân chánh. Quyền lực 
cũng chỉ có ý nghĩa trong đời sống thế gian, chứ không phải 
trong đời sống của người tu tập hướng đến giải thoát. Với 
chánh kiến như vậy, chúng ta cần chuyển hóa những quan 
niệm sai lầm và thói quen thế tục để bước vào con đường 
thực hành của một hành giả đích thực. 

Nếu chúng ta không thể chuyển hóa những sai lầm ấy, 
thì chắc chắn chúng ta sẽ dừng lại sự hành trì và thực hành 
thiện pháp. Mà một khi  đã dừng, chẳng ai biết bao giờ mới 
có thể bắt đầu lại - trong đời này hay đời sau. Vì vậy, tốt 
hơn hết là duy trì pháp hành một cách liên tục và nghiêm 
túc. Như vậy, chúng ta chắc chắn sẽ xả ly khỏi đời sống thế 
tục. 

Điều này cũng đúng với những hành vi thân xác do ái 
dục chi phối. Với người đời, tình dục là điều bình thường, 
như ăn, như ngủ - không có gì lạ với người thế tục. Nhưng 
với hành giả, tình dục là điều thô lậu, không khác gì  loài 
vật -  vốn không có khả năng nhận thức và kiềm chế như 
con người. 

Vì vậy, nếu chúng ta vẫn còn xem tình dục là điều 
bình thường hay cần thiết , thì chúng ta cũng không khác 
biệt bao nhiêu với loài vật. Đây là lời dạy của Đức Phật. 
Cho nên, chúng ta cần hiểu rõ tác hại của hành vi tình dục. 
Chúng ta phải có khả năng kiểm soát dục vọng của mình. 

368

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   368RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   368 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Đức Phật cho phép khởi lên dục vọng, nhưng Ngài 
không cho phép hành vi tình dục về mặt thân xác. Dù có 
dục vọng, ta phải biết kiểm soát, không để nó dẫn đến hành 
động thân. Nếu không kiểm soát được, thì cần giữ giới - 
như năm giới dành cho cư sĩ, và tám giới dành cho hành 
giả. 

Vì vậy, nếu chúng ta thật sự muốn trở thành một hành 
giả đúng nghĩa, thì phải có khả năng kiểm soát dục vọng và 
hành động liên quan đến tình dục. Việc này là khả thi. 
Nhưng với những hành giả trẻ, hoặc các vị Tăng Ni còn trẻ, 
nếu còn sự dính mắc mạnh mẽ trong vai trò làm vợ hay 
chồng, như trường hợp của con, thì việc dừng hành vi tình 
dục sẽ rất khó. 

Tuy nhiên, chúng ta hoàn toàn có thể thấy rõ hơn và 
sâu hơn các hậu quả tiêu cực của những hành động thân xác 
liên quan đến ái dục. Càng hiểu rõ về những tác dụng phụ 
của những hành vi tình dục, ta sẽ càng ít mong muốn.  Nếu 
thật sự không còn mong muốn, thì sẽ không còn hành động. 

Khi ta không còn muốn những sự gần gũi xác thân, thì 
phước báu và thiện pháp mà ta đã tích lũy qua sự hành thiền 
và giữ giới sẽ có sức mạnh giúp ta không còn phạm vào 
hành vi đó. 

Vì năng lực của thiện pháp là vô hạn, chúng ta có thể 
dùng cho bất kỳ việc gì, cho bất kỳ ai. Chỉ cần thấy rõ sự 
khổ đau do hành vi tình dục mang lại, thì ta sẽ không còn 
muốn nữa. Mà nếu muốn dứt trừ hoàn toàn, thì hành vi ấy 
sẽ không còn khởi sinh. 

Chính vì không thấy rõ hậu quả của hành vi tình dục, 
nên nhiều người khó từ bỏ trải nghiệm ấy. 

369

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   369RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   369 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Tôi cũng từng như vậy. Tôi bắt đầu thực hành thiền 
khi vẫn còn làm kinh doanh. Kinh doanh là nghề nghiệp 
riêng của tôi. Vì thế, tôi không thể dừng lại ngay lập tức. 
Do đó, tôi tiếp tục duy trì công việc buôn bán, đồng thời 
hành thiền song song.Chính nhờ đó, tôi ngày càng thấy rõ 
những hệ quả vi tế từ việc mua bán và lao động vì tiền. Khi 
tuệ tri trở nên rõ ràng hơn, tôi không còn muốn tiếp tục kinh 
doanh nữa. Và đến lúc chín muồi, tôi có thể buông bỏ công 
việc kinh doanh một cách nhẹ nhàng và dễ dàng. 

Điều này cũng tương tự như đối với dục hành và các 
loại dính mắc khác. Giờ đây, tôi không còn khởi dục vọng 
trong việc kiếm tiền hay làm việc vì tiền nữa. Không chỉ 
vậy, tôi còn có thể hỗ trợ nhiều người làm kinh doanh từ bỏ 
con đường buôn bán, bởi vì trong tâm tôi đã phát sinh được 
năng lực xả ly - xả ly khỏi kinh doanh, khỏi dục hành, và 
khỏi các hình thức dính mắc khác. 

Tôi có thể sử dụng chính năng lực ấy - năng lực của 
sự xả ly - để giúp đỡ người khác. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

370

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   370RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   370 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

371 
 

 
  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   371RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   371 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

DETACHMENT FROM BELONGINGS 
XẢ LY KHỎI TÀI SẢN 

 

Question 1: Recently, I realized that my mind has 
been filled with greed and unwholesome thoughts. 
That’s why I decided to quit my job and return here to 
practice. However, I have two children to raise, and 
sometimes I regret my decision, because the job had a 
very good salary. 

I feel that quitting was the right thing to do, to 
follow the Dhamma, but now that I’m back, I feel lost. 
I’m not sure if I can earn as much again, as I did in 
Singapore. So part of me wants to follow the Dhamma, 
but another part of me is still attached to my career, the 
money, and my responsibility to my children. 

Could you please give me some advice? 
Answer: 
If you continue your job, it will be difficult for you to 

practice meditation. You already worked for nearly three 
years - that is enough. Because you are now 37 years old, 
and you have two children. So, your weakness is not 
practicing meditation continuously, seriously. Now you got 
the chance to practice meditation from me - about right 
understanding and right practice - so this is the best we can 
do. 

Because I myself started practicing meditation as a 
business owner. And then I continued to practice 
meditation and to run my business as a meditator, not as a 

372

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   372RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   372 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

businessman. In this way, I came to know about the side 
effects of working for money and dealing with the lay 
people who are buying and selling, who are not doing good 
deeds regularly. 

When I started to practice meditation, I had to deal 
with the meditators. They may not be - most of them may 
not be rich, most of them are old - but they are doing good 
deeds. That’s why meditation retreats and meditation 
centres are the best environment of all. Meditation is also 
the best job of all. 

So I came to understand by my own practice and 
experience: the more I continued the practice, the more I 
came to understand clearly, more and more in detail. In this 
way, the more I dared to reduce my time of business, I spent 
my time more and more for doing good deeds - not for 
business. And finally, I could practice meditation the whole 
day. 

Therefore, while doing good deeds, you make 
decisions by yourself - that’s the weakness. You cannot 
detach from yourself. You are still relying on yourself. The 
problem is misunderstanding of self, or someone, or “I”, 
that is making you feel worried, regretful, concerned with 
your former job. 

You just need to continue the practice, because you 
already have the abilities to work for three years 
continuously. Now you should try to use your ability and 
intelligence in practicing meditation and doing good deeds 
for over two years at least. 

373

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   373RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   373 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Working or not working for money is not very 
important. Practicing meditation is important. This is the 
right understanding. And if you are practicing with this 
right understanding, you are sure to be satisfied. Your need 
will also be fulfilled by your action of good deeds. 

If you continue your job, you may not be able to 
understand and practice like this for sure. You may have to 
continue your job till there is a problem in your body and 
mind, because of paying attention only to your job, by 
rejecting your body - and to not take care of your body and 
mind. Meditation is just taking care of our body and mind 
with the right understanding of selfless impermanent 
nature. 

If you are doing good deeds continuously, your 
children can also follow you to practice meditation. In this 
way, you don’t need to worry for your children - and also, 
they don’t need to worry for you. 

I have been teaching like this for over 20 years 
continuously to the people in the society. In this way, more 
and more people are following me. In this way, they can be 
satisfied with this right understanding and practice for sure. 

Meditator:  
I think that because I am worried, greedy, and 

attached to the money that I earn, and I am afraid that in the 
future I cannot earn that much money anymore. But think 
again, when the Buddha left all of his things to go for the 
way that he chose - so I feel the money that I earn is nothing. 
That is my greed that I feel. 

374

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   374RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   374 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

And because I only learned a lot of theories but 
without practice - that’s why it causes me fear and 
uncertainty. So I know that meditation and doing good 
deeds are the only way for me. After I quit the job, I went 
to Myanmar and helped with the earthquake. So that is also 
one thing that I feel very relieved about. 

Sayadaw: 
Most of the people don't have the courage to lose their 

opportunity for a good job, good salary. But for you, you 
have the courage to lose it. That is your good point. 

But you are not practicing meditation seriously, 
continuously. That is your weakness. The weakness is the 
problem. And losing a good salary is not the problem. That 
is the right thing to do, if it can help you to detach from a 
good salary. 

If you cannot stop your job, you may not have the 
power of detachment from the good salary. So, you should 
continue to detach from yourself. You could already detach 
from your job. Now it will be easier for you to detach from 
yourself and your children. 

If you can detach, the problems will be solved. 
Because of attachment, there is regret, suffering. You 
already started the practice of detachment. Therefore, you 
should not give up. You should continue to detach from 
yourself and your children. That is the right thing to do. 

There are many steps to doing good deeds. Now you 
have already started the first step. So you must dare to 
continue another step to solve the problem in your mind. 

375

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   375RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   375 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Meditator: 
Thank you, Sayadaw. I will continue my way to learn 

the Dhamma and practice meditation. 
 
Câu hỏi 1: Gần đây, con nhận ra rằng tâm con đầy 

sự tham muốn và những suy nghĩ không thiện lành. Vì 
vậy, con đã quyết định nghỉ việc và quay trở về đây để 
hành thiền. Tuy nhiên, con có hai đứa con phải nuôi, và 
đôi lúc con cảm thấy hối tiếc về quyết định đó, vì công 
việc trước kia có mức lương rất tốt. 

Con cảm thấy việc nghỉ việc để đi theo con đường 
Dhamma là đúng. Nhưng bây giờ, khi đã quay lại, con 
cảm thấy lạc lõng. Con không chắc liệu mình có thể 
kiếm được số tiền như khi còn làm việc ở Singapore hay 
không. Một mặt, con muốn đi theo con đường Dhamma; 
mặt khác, con vẫn còn bị dính mắc vào sự nghiệp, tiền 
bạc và trách nhiệm đối với con cái. 

Kính xin Ngài chỉ dạy và cho con lời khuyên ạ. 
Trả lời: 
Nếu bạn tiếp tục công việc hiện tại, thì việc hành thiền 

sẽ trở nên rất khó khăn. Bạn đã làm công việc ấy gần ba 
năm - như vậy là đủ rồi. Bởi vì bây giờ bạn đã 37 tuổi và 
đã có hai người con, điều quan trọng hơn lúc này là dành 
thời gian để chuyển hóa nội tâm. Điểm yếu của bạn không 
nằm ở khả năng, mà là chưa thể hành thiền một cách liên 
tục và nghiêm túc. Nhưng hiện tại, bạn đã có cơ hội thực 
hành thiền cùng với tôi, được học về chánh kiến và chánh 

376

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   376RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   376 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

pháp hành (sự thực hành đúng đắn) - đây là điều tốt đẹp và 
quý báu nhất mà chúng ta có thể làm được lúc này. 

Tôi cũng từng như bạn. Tôi bắt đầu thực hành thiền 
khi vẫn còn là một người chủ doanh nghiệp. Kinh doanh là 
nghề nghiệp riêng của tôi, vì vậy tôi không thể dừng lại 
ngay lập tức. Tôi tiếp tục vừa điều hành công việc kinh 
doanh, vừa hành thiền. Tôi vận hành công việc của mình 
với tâm của một hành giả, chứ không phải với tâm của một 
người làm kinh tế. 

Chính nhờ vậy, tôi dần dần thấy rõ những hậu quả vi 
tế của việc làm vì tiền, và của việc tiếp xúc thường xuyên 
với người đời - những người chỉ biết mua bán, và không 
thường xuyên tạo thiện nghiệp. Khi tôi bắt đầu hành thiền, 
tôi làm việc với các hành giả (thiền sinh). Họ có thể không 
giàu có, phần lớn là những người lớn tuổi, nhưng họ đang 
thực hành các thiện pháp. Nhờ tiếp xúc và sống trong môi 
trường đó, tôi nhận ra rằng các khóa thiền và trung tâm 
thiền là môi trường tốt nhất trong mọi môi trường, và hành 
thiền là nghề cao quý nhất trong mọi nghề. 

Từ chính sự thực hành và kinh nghiệm của mình, tôi 
hiểu ra rằng: càng hành thiền, tôi càng thấy rõ hơn, càng chi 
tiết hơn. Từ đó, tôi dám giảm dần thời gian dành cho kinh 
doanh, và dành nhiều thời gian hơn cho các việc thiện, thay 
vì vì tiền. Cuối cùng, tôi có thể hành thiền trọn cả ngày với 
sự hoan hỷ, không còn cảm thấy mất mát hay tiếc nuối điều 
gì. 

Tuy nhiên, trong khi bạn đang làm việc thiện, nếu bạn 
vẫn còn tự mình quyết định, thì đó chính là điểm yếu. Bạn 
chưa thể xả ly khỏi bản thân, vẫn còn dựa vào cái “tôi”. Vấn 

377

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   377RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   377 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

đề nằm ở sự hiểu sai về tự ngã, về ai đó, về “tôi” - chính 
điều đó khiến bạn lo lắng, hối tiếc, và còn vương vấn với 
công việc trước đây. Cần phải thấy rõ rằng khi còn dựa vào 
cái ngã để quyết định, thì việc hành thiện vẫn chưa thực sự 
thuần khiết và tự do. 

Điều bạn cần làm bây giờ là tiếp tục pháp hành, bởi vì 
bạn đã từng có đủ năng lực để làm việc liên tục trong suốt 
ba năm. Hiện tại, bạn nên dùng chính năng lực và trí tuệ ấy 
để hành thiền và tạo thiện nghiệp, ít nhất là trong hai năm 
tới. Việc làm hay không làm vì tiền không quan trọng bằng 
việc hành thiền. Hành thiền mới là điều thiết yếu. Đây là 
chánh kiến. Và nếu bạn hành thiền với chánh kiến như vậy, 
thì bạn chắc chắn sẽ cảm thấy hài lòng. Nhu cầu của bạn 
cũng sẽ được đáp ứng qua chính những thiện nghiệp mà bạn 
đang tạo ra. 

Nếu bạn tiếp tục công việc, thì chắc chắn bạn sẽ không 
thể hiểu và thực hành đúng theo cách này. Bạn sẽ phải tiếp 
tục công việc cho đến khi thân và tâm phát sinh vấn đề, vì 
bạn chỉ chăm chăm vào công việc, bỏ quên thân và tâm, 
không chăm sóc chính mình. Thiền chính là sự chăm sóc 
thân và tâm với chánh kiến về bản chất vô ngã, vô thường. 

Nếu bạn làm thiện pháp một cách liên tục, thì các con 
của bạn cũng có thể noi theo bạn để hành thiền. Khi bạn 
sống đúng, làm điều đúng, tâm bạn có trí tuệ và xả ly, thì 
chính điều đó sẽ nuôi dưỡng con cái bằng từ bi và trí tuệ 
chân thật. Như vậy, bạn không cần lo lắng cho con cái, và 
chúng cũng không cần phải lo lắng cho bạn. 

Tôi đã liên tục giảng dạy như thế này suốt hơn 20 năm 
cho rất nhiều người trong xã hội. Và nhờ đó, ngày càng có 

378

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   378RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   378 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

nhiều người bước theo con đường này. Họ có thể an lạc và 
hài lòng với chánh kiến và pháp hành như thế - một cách 
chắc chắn, bền vững, và không cần phải tìm kiếm ở nơi nào 
khác. 

Thiền sinh: 
Con nghĩ rằng vì con lo lắng, vì con tham, và vì con 

còn dính mắc vào số tiền mà con kiếm được. Con sợ rằng 
trong tương lai, con sẽ không thể kiếm được nhiều tiền như 
vậy nữa. Nhưng khi suy nghĩ lại, con nhớ đến việc Đức Phật 
đã từ bỏ tất cả mọi thứ để đi theo con đường Ngài đã chọn 
- lúc đó con cảm thấy số tiền con kiếm được thật sự chẳng 
là gì cả. Đó là lòng tham của con khiến con cảm thấy như 
vậy. 

Và bởi vì con chỉ học nhiều lý thuyết mà thiếu thực 
hành, cho nên điều đó mới gây ra nỗi sợ hãi và sự bất an 
trong tâm. Vì vậy, con hiểu rằng thiền tập và hành việc thiện 
chính là con đường duy nhất dành cho con. Sau khi nghỉ 
việc, con đã đến Miến Điện và tham gia hỗ trợ tại khu vực 
động đất. Đó cũng là một điều khiến con cảm thấy rất nhẹ 
lòng. 

Thiền sư: 
Hầu hết mọi người đều không có đủ dũng khí để từ bỏ 

một công việc tốt, với mức lương cao. Nhưng bạn đã có 
dũng khí để buông bỏ điều đó - đó là điểm tốt của bạn. Tuy 
nhiên, bạn vẫn chưa thực hành thiền một cách nghiêm túc 
và liên tục - đó là điểm yếu của bạn. 

Điểm yếu mới là vấn đề, chứ việc mất đi một mức 
lương cao không phải là vấn đề. Từ bỏ công việc, nếu điều 

379

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   379RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   379 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

đó giúp bạn xả ly khỏi dính mắc vào tiền lương cao, thì đó 
là việc làm đúng đắn. Nếu bạn không thể dừng công việc, 
thì bạn sẽ không có đủ nội lực để xả ly khỏi mức lương cao 
ấy. Vì vậy, bạn nên tiếp tục xả ly khỏi bản thân. 

Bạn đã có thể xả ly khỏi công việc - như vậy bây giờ 
sẽ dễ dàng hơn để xả ly khỏi chính mình và con cái của 
mình. Nếu bạn có thể xả ly, các vấn đề sẽ được giải quyết. 
Chính vì có dính mắc nên mới có hối tiếc, khổ đau. 

Bạn đã bắt đầu thực hành pháp xả ly - vì vậy bạn 
không nên bỏ cuộc. Bạn nên tiếp tục xả ly khỏi bản thân và 
con cái - đó là điều đúng đắn nên làm. 

Làm việc thiện có rất nhiều tầng bậc. Bây giờ bạn đã 
bắt đầu bước đầu tiên, thì bạn cần đủ dũng khí để tiếp tục 
bước tiếp theo, để giải quyết những vấn đề trong tâm mình. 

Thiền sinh: 
Con xin tri ân Ngài. Con sẽ tiếp tục bước đi trên con 

đường học Pháp và hành thiền. 
 
Question 2: Venerable Sayadaw, I’ve been feeling 

sad, bored, and disappointed because I couldn’t get the 
sport motorbike I really wanted. To escape those 
feelings, I usually turn to gaming, but I still feel a lack 
of motivation. I respectfully ask for your guidance on 
how to overcome these emotions. 

Sayadaw: Why do you want to buy a sports 
motorbike? 

380

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   380RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   380 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Meditator: Just for fun, for personal enjoyment, not 
for daily transportation. 

Sayadaw: Is it expensive? 
Meditator: Yes, it’s quite expensive. 
Sayadaw: Can you buy it yourself? 
Meditator: No, not yet. I just graduated from 

university three months ago and don’t have a job yet. 
Sayadaw: Who are you living with now? 
Meditator: I’m living with my parents. 
Sayadaw: So your parents won’t buy it for you? 
Meditator: They could, but they don’t like that type 

of motorbike. They prefer that I use a more traditional and 
safer one. 

Sayadaw: How old are you? 
Meditator: I’m 22 years old. 
Sayadaw: Are you currently playing games? 
Meditator: Yes, I play online games. 
Sayadaw: Do you play to earn money or just for fun? 
Meditator: Just for fun, not for money. 
Sayadaw: Are you practicing meditation? 
Meditator: No, I’m not practicing meditation. 
Sayadaw: So what do you really want right now? 
Meditator: I’m… not sure. 
Sayadaw: Are you satisfied with playing games? 

381

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   381RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   381 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Meditator: Sometimes yes, sometimes no. 
Sayadaw: What kind of job do you want? 
Meditator: I just want a job that helps me earn money 

to live and support my hobbies. 
Sayadaw: What are your hobbies? 
Meditator: I like sports and esports — online 

competitive gaming. 
Sayadaw: Do you want the motorbike for competition 

or just for fun? 
Meditator: Just for fun, not for professional use. 
Sayadaw: Do your friends use sport motorbikes? 
Meditator: I haven’t been in touch with my old 

friends for a long time, so I don’t really know. 
Sayadaw: What have you learned from playing 

games? 
Meditator: I’ve learned strategies, how the game 

works, and how it’s designed. I think I gain useful insights 
from gaming. 

Sayadaw: What did you study in university? 
Meditator: I studied pedagogy, to become a teacher. 
Sayadaw: In which subject? 
Meditator: Mathematics. 
Sayadaw: So you can become a teacher? 
Meditator: Yes, I can. 
Sayadaw: Are your parents teachers? 

382

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   382RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   382 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Meditator: Yes, both of them are teachers and still 
working. 

Sayadaw: Do you have any siblings? 
Meditator: Yes, I have one younger brother. 
Answer: 
Attachment is the real problem for everyone. You 

attach on calculating mathematics. You attach to using 
sport motorbikes. You attach to playing games. That 
attachment is the real problem for everyone. 

Now, there is a problem in your mind because of your 
attachment. If you cannot detach, you are not sure to be safe 
or to be what you want. So you need to detach from the 
attachment of self or oneself. 

You already learn education for yourself. You are 
playing games for yourself. You want to ride motorbikes 
for yourself. Now, you must practice to be doing only with 
the knowing of none self or not someone, not something—
just cause and effect of impermanent nature. 

Instead of working for oneself, trying to work for none 
self or selfless impermanent nature. This is detachment 
from self or yourself, your desire. That attachment is really 
dangerous. 

With this right understanding, you try to be doing only 
in playing games or teaching mathematics. In the future, 
you should work for selfless impermanent nature. You 
should work for everyone, not only for yourself. You 
should work for doing only, not for someone, not for 
something, not for money — just to be doing only, because 

383

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   383RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   383 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

you are able to do, to play the game. In playing the game, 
you must try to be doing only, detaching from yourself. 
This is the most interesting game, which is mindfulness and 
detachment. 

We need to use the mind to practice the game of 
mindfulness and detachment. There is ignorance and 
attachment in our mind. We need to find our own ignorance 
and attachment every present moment. Knowing ignorance 
is mindfulness. We need to change from ignorance to 
mindfulness. We need to change from attachment to 
detachment. 

Knowing attachment and knowing the impermanent 
nature of attachment is the practice of detachment. That is 
the most needed game for everyone to solve the problems 
of your mind and your life. 

Because of not practicing mindfulness and 
detachment, you cannot detach. You are difficult to detach 
from your desire to have a sports motorbike. You are not 
satisfied with playing games because of attachment to your 
wanting and not-wanting desire. So if you can detach, you 
can be satisfied. 

 
Câu hỏi 2: Kính bạch Ngài, con cảm thấy buồn, 

chán và thất vọng vì không thể có được chiếc xe mô tô 
thể thao mà con rất mong muốn. Sau đó, con thường 
chơi game để tạm quên đi cảm giác thất vọng và không 
còn hứng thú với mọi việc. Con xin Ngài chỉ dạy cho con 
một hướng đi đúng để vượt qua những cảm xúc này. 

384

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   384RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   384 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Sayadaw: Con muốn mua xe mô tô để làm gì? 
Thiền sinh: Dạ, chỉ để chơi, để giải trí, không dùng đi 

lại hằng ngày. 
Sayadaw: Xe đó có đắt không? 
Thiền sinh: Dạ, khá đắt ạ. 
Sayadaw: Con có tự mua được không? 
Thiền sinh: Dạ, chưa ạ. Con mới tốt nghiệp đại học 

được 3 tháng và chưa có việc làm. 
Sayadaw: Hiện tại con đang sống với ai? 
Thiền sinh: Dạ, con đang sống với bố mẹ. 
Sayadaw: Bố mẹ con không mua cho con chiếc xe đó 

phải không? 
Thiền sinh: Dạ, bố mẹ con có thể mua, nhưng không 

thích loại xe thể thao đó. Họ muốn con dùng xe truyền 
thống vì xe thể thao khá nguy hiểm ạ. 

Sayadaw: Con bao nhiêu tuổi rồi? 
Thiền sinh: Dạ, con 22 tuổi. 
Sayadaw: Hiện tại con có đang chơi game không? 
Thiền sinh: Dạ có, con chơi game online. 
Sayadaw: Con chơi để kiếm tiền hay để giải trí? 
Thiền sinh: Dạ chỉ để giải trí thôi ạ, không phải để 

kiếm tiền. 
Sayadaw: Con có hành thiền không? 
Thiền sinh: Dạ, con chưa hành thiền. 

385

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   385RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   385 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Sayadaw: Bây giờ con thật sự muốn điều gì? 
Thiền sinh: Dạ… con cũng không rõ. 
Sayadaw: Con có hài lòng với việc chơi game không? 
Thiền sinh: Dạ, đôi khi thấy vui, nhưng đôi khi cũng 

không ạ. 
Sayadaw: Con muốn làm nghề gì? 
Thiền sinh: Dạ, con chỉ nghĩ đến việc kiếm tiền để 

sống và theo đuổi sở thích. 
Sayadaw: Sở thích của con là gì? 
Thiền sinh: Dạ, con thích thể thao và eSports – thể 

thao điện tử. 
Sayadaw: Con chơi xe mô tô để giải trí hay thi đấu 

chuyên nghiệp? 
Thiền sinh: Dạ, chỉ để giải trí thôi ạ, không phải thi 

đấu. 
Sayadaw: Bạn bè con có chơi xe mô tô thể thao 

không? 
Thiền sinh: Dạ, con không liên lạc với bạn cũ đã lâu 

nên không rõ ạ. 
Sayadaw: Chơi game con học được gì? 
Thiền sinh: Dạ, con học được chiến thuật, cách vận 

hành trò chơi và tổ chức, thấy mình học được nhiều điều từ 
game. 

Sayadaw: Con học ngành gì ở đại học? 

386

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   386RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   386 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Thiền sinh: Dạ, con học sư phạm, chuyên ngành 
Toán. 

Sayadaw: Con có thể làm giáo viên không? 
Thiền sinh: Dạ, có thể ạ. 
Sayadaw: Bố mẹ con có phải là giáo viên không? 
Thiền sinh: Dạ, cả bố và mẹ con đều là giáo viên và 

vẫn đang đi dạy. 
Sayadaw: Con có anh chị em gì không? 
Thiền sinh: Dạ, con có một em trai. 
Trả lời: 
Thật ra thì cái vấn đề thực sự ở trong tâm của mỗi 

chúng ta chính là sự dính mắc. Như bạn ở đây thì bạn có sự 
dính mắc vào việc tính toán, dính mắc vào chuyên môn, 
chuyên ngành Toán của mình, hay dính mắc vào việc là 
phải có một chiếc xe máy thể thao. Rồi bạn dính mắc vào 
việc chơi game. Và những sự dính mắc này chính là cái vấn 
đề thực sự đối với tất cả mọi người. 

Chúng ta phát sinh những cái vấn đề trong tâm bởi vì 
chúng ta có sự dính mắc. Và nếu như chúng ta không biết 
cách để xả ly thì chắc chắn rằng chúng ta sẽ không được an 
toàn, hoặc chúng ta sẽ không trở thành những gì mà chúng 
ta muốn. Do vậy, điều cần thiết là chúng ta phải học tập và 
phát triển sự xả ly. 

Bởi vì bạn dính mắc vào chính bản thân mình, dính 
mắc vào ý niệm về cái tôi, cái ngã của mình, cho nên bây 
giờ bạn chỉ đang đi học vì bản thân thôi, bạn đang chơi 
game vì bản thân mình, rồi bạn muốn có một chiếc xe mô 

387

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   387RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   387 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

tô thể thao cũng chỉ bởi vì bạn nghĩ cho bản thân bạn. Bây 
giờ thì bạn cần phải thực hành việc "chỉ làm" mà thôi, với 
sự hiểu biết về vô ngã – không có ai ở đó, không có cái gì 
cả – mà chỉ là những tiến trình nhân và quả của bản chất vô 
thường. 

Thay vì bạn chỉ làm việc cho bản thân mình, vì lợi ích 
của chính mình, thì hãy cố gắng làm việc với hiểu biết về 
vô ngã. Làm việc cho bản chất vô thường, vô ngã – đó chính 
là xả ly. Đó chính là cách mà chúng ta xả ly khỏi ý niệm về 
"ngã", xả ly khỏi "ai đó" hay "cái gì đó", xả ly khỏi những 
ham muốn bên trong mình. 

Những sự dính mắc này thực sự rất nguy hiểm. Và với 
sự hiểu biết đúng đắn như vậy, thì hãy cố gắng thực hành 
"chỉ làm" mà thôi. Ngay cả khi bạn đang chơi game hay khi 
bạn đang giảng dạy bộ môn Toán trong tương lai, khi bạn 
làm việc, hãy làm việc cho bản chất vô thường, vô ngã. Hãy 
làm việc cho những người khác, cho tất cả mọi người, mà 
không chỉ làm cho chính bản thân bạn. Hãy "chỉ làm" mà 
thôi – không phải làm cho ai đó, hay vì cái gì đó, cũng 
không phải làm vì tiền. Hãy "chỉ làm" mà thôi. 

Và khi bạn chơi game, thì hãy cố gắng xả ly khỏi chính 
bản thân mình. Thật ra, chánh niệm và xả ly chính là một 
trong những cái "trò chơi" hấp dẫn và thú vị nhất trên thế 
giới này. Chúng ta cần phải sử dụng tâm thức của mình để 
thực hành trò chơi chánh niệm và xả ly. 

Trong tâm của chúng ta có rất nhiều vô minh và dính 
mắc. Và chúng ta cần phải tìm ra tất cả những vô minh, dính 
mắc đó trong từng khoảnh khắc hiện tại. Chúng ta càng phát 
hiện ra nhiều, càng hay biết, ghi nhận được nhiều vô minh 

388

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   388RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   388 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

và dính mắc ở trong tâm, thì vào thời điểm chúng ta nhận 
biết được vô minh – thì thời điểm đó chúng ta có chánh 
niệm. Và chúng ta cần phải chuyển đổi vô minh thành 
chánh niệm, cần phải chuyển đổi sự dính mắc thành xả ly. 

Ghi nhận, hay biết được sự dính mắc trong tâm cũng 
chính là ghi nhận được bản chất vô thường, hay cũng chính 
là sự thực hành xả ly. Đây chính là cái trò chơi cần phải 
chơi nhất đối với tất cả mọi người, để giải quyết các vấn đề 
trong tâm trí cũng như trong cuộc đời của chúng ta. Bởi vì 
nếu chúng ta đã không thực hành chánh niệm và xả ly, thì 
chúng ta sẽ cảm thấy rất khó khăn để có thể buông bỏ được 
những ham muốn ở trong tâm. 

Chẳng hạn như đối với bạn, bởi vì không thực hành 
chánh niệm, xả ly nên bạn không thể buông bỏ được cái 
mong muốn để có một chiếc mô tô thể thao. Và cũng chính 
bởi vì dính mắc ở trong tâm, cho nên bạn không tìm được 
sự thỏa mãn với việc chơi game của mình. 

Muốn hay không muốn, tất cả đều là những ham muốn 
và dính mắc trong tâm. Và nếu như bạn có thể xả ly được, 
thì bạn có thể đạt được sự thỏa mãn ở trong tâm. 

 
Question 3: Dear Sayadaw, you mentioned that if 

we can truly detach, we no longer need to work for 
money. But I still have to work to support my family. 
How can I practice detachment while still dealing with 
the realities of daily life? 

Answer: 

389

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   389RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   389 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Because of the attachment to money, that's why you 
must work for money. If you can detach, you don't need to 
work for money. It's very simple. 

Just need to detach, just attach to doing good deeds. In 
this way, no need to worry about money. Buddha, Dhamma 
and Sangha can feed you both. No need to worry. 

Câu hỏi 3: Kính bạch Ngài, Ngài có khuyên rằng 
nếu chúng con có thể xả ly, thì sẽ không cần phải làm 
việc vì tiền nữa. Nhưng con vẫn đang phải đi làm để 
nuôi gia đình. Làm sao con có thể vừa thực hành xả ly, 
vừa thực tế lo cho cuộc sống? 

Trả lời:  
Chính vì con còn dính mắc với tiền, nên con phải làm 

việc vì tiền. Nếu con chuyển tâm dính mắc đó sang việc làm 
phước và thực hành, thì con sẽ không cần làm việc chỉ vì 
tiền nữa. 

Hãy chuyển sang dính mắc với việc tạo thiện pháp và 
giữ giới. Khi tâm con gắn bó với việc thiện, thì Phật Pháp 
Tăng sẽ nuôi được cả hai mẹ con chị. Không cần lo. 

 
  

390

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   390RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   390 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

391 
 

 
 
 

  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   391RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   391 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

DETACHMENT FROM FAMILY 
XẢ LY KHỎI GIA ĐÌNH 

 

Question 1: Dear Sayadaw, thank you for sharing 
the Dhamma with us. I have a question regarding how 
to support our family members while practicing 
mindfulness and detachment. 

In my case, my mother and my paternal 
grandmother have not been in harmony for nearly 40 
years, ever since my parents got married. The 
atmosphere in the family has always been tense and 
stressful. 

Currently, I live on my own, but whenever I return 
home, I feel exhausted because my mother often speaks 
harshly to my father and grandparents. 

It’s very difficult for me to listen to such words. 
When I try to avoid them and keep my mind calm, my 
mother thinks I’m siding with my father. 

I don't know how to help my family members and, 
at the same time, maintain mindfulness and detachment 
in this situation. May I respectfully ask for your advice? 

Sayadaw: How long has this situation been going on? 
Meditator: Since my parents got married, so it’s been 

around 40 years now. 
Sayadaw: How many children do your parents have? 
Meditator: There are three of us. I’m the eldest, and 

I have two younger sisters. 

392

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   392RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   392 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Sayadaw: How old are you? 
Meditator: I’m 42 years old. 
Sayadaw: What is your view? Are you taking sides 

with your grandparents? 
Meditator: No, I don’t take sides with anyone. In my 

childhood, I was emotionally affected by the conflicts 
between my mother and my grandmother. But a few years 
ago, I started a process of inner healing. I’ve learned to 
forgive the harm and pain caused by my family members 
— my parents and grandparents. 

 Now I hold no resentment; I only wish for peace and 
harmony in my family. 

 However, my parents don’t have faith in Buddhism. 
They think the Buddha’s teachings are too difficult to 
understand or practice, especially at their old age, and 
they’re not open to learning anything new. I really don’t 
know how to help them. 

Sayadaw: How long have you been practicing 
meditation? 

Meditator: I’ve been practicing for almost one year 
— about ten months. 

Answer: 
My father was a mining engineer, now already retired, 

nearly 90 years old. My mother was a merchant. She 
opened a shop in the market. Now I am 55 years old. My 
father was an educated person. He was not greedy but 
angry. My mother was not as educated as my father, but she 

393

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   393RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   393 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

was a businesswoman, a shopkeeper, and that’s why she 
was more greedy. 

In this way, they were not in harmony from the 
beginning of their marriage. They were different from each 
other —a businessman and government officer — so they 
always blamed each other. I myself was one of the victims 
of the conflict between my father and mother. 

Because of my own experience with my parents, I was 
afraid to get married. I didn’t want to have problems 
concerned with getting married to a woman. That was the 
good point. In this way, I never married. I became a 
meditator, and I became a monk. 

If my parents were in harmony, I could not get lessons 
from them. In this way, I'm sure I would get married early, 
and I would be busy with my children, and I would not have 
the chance to practice meditation. 

We are three brothers. I was the eldest one. My 
younger brother is also still single. Only my youngest 
brother got married with a Japanese woman, and he was 
busy with two children. Therefore, we cannot see 
something as good or bad. Nothing is good for sure, so also 
nothing is bad for sure. There are good and bad things 
together in everything and in everyone. 

Because of conflicts between the family, I really want 
to be in harmony with everyone. What I need is loving 
kindness between each other. But I myself could not get 
from my parents, and from myself also. 

394

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   394RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   394 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Only when I start the practice of meditation, I can be 
friendly with the meditators and meditation teacher. The 
more I practice meditation by keeping precepts, the more I 
come to understand Dhamma. Dhamma means mindfulness 
and detachment, keeping precepts and helping each other. 

Dāna, sīla, and bhavāna are the Dhamma we all 
should love and practice, whether we understand or not, 
whether we like or dislike. We should practice Dhamma. 
The more we are relying on Dhamma by doing more and 
more good deeds like this, the more we will be in harmony 
with Dhamma. 

In this way, we can practice Dhamma not only with 
the meditators and meditation teachers, but also with the 
people who are together with us. We can be friendly with 
our family members to save merits. If they cannot control 
their mind, we should try to control our mind. Controlling 
the mind is saving merits. 

Instead of thinking about bad things or mistakes of 
each other, we should think about good things and good 
points of each other. They may be healthy, they may have 
a long life, they are still alive — these are good points of 
our parents. 

Instead of seeing what is bad, we should try to see 
what is good. This is changing the habit of the mind. 

If our parents — for the old people — they find it 
difficult to change their habits. But we are still young, that’s 
why it is not much difficult to change the habits of the mind. 
With this right understanding, I could change my mind and 
my life to be a full-time meditator, not only in the 

395

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   395RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   395 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

meditation center, but also everywhere: at home, at job, at 
the hospital. 

Even if our family members are breaking precepts, we 
should practice not to make mistakes like them. The more 
they are breaking precepts, the more we should keep 
precepts. The more they are seeing badly on each other, the 
more we should see the good points of each other. This is a 
competition between good and bad, right and wrong, merits 
and demerits. 

But on the side of the meditator, there is Buddha, 
Dhamma and Sangha. For the non-meditators, Buddha, 
Dhamma and Sangha will not be on their side. That’s why 
we can use the power of Buddha, Dhamma and Sangha to 
change not only ourselves but also our family members. 

With this right understanding, I have been teaching 
like this from 2002 till now. I will teach not only to the 
meditators but also to the students, to the prisoner, to the 
patient, to the foreigners — to everyone. 

When I teach like this, I don’t emphasize changing the 
mind of others. I just emphasize to continue teaching like 
this because this is about right understanding and practice. 

The more I can teach like this, the more I can save 
merits. Only the strongest can survive, and can win. With 
this right understanding, I'm trying to be stronger in 
teaching and practicing like this. 

Most of the meditators or people will not understand 
and practice like this all the time, but I'm trying to continue 
practicing and teaching like this. In this way, the power of 

396

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   396RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   396 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

right understanding and practice became stronger and 
stronger in Myanmar. In this way, there are more and more 
meditators and full-time meditation centres with the name 
"Thabarwa" or "Nature" appear in the country. 

In the beginning, there was no full-time meditation 
centre, no Thabarwa Centre. Only in 2007, the first 
Thabarwa Centre appeared, and then followed one after 
another. Now, there are over a hundred meditation centres 
around the country. The number of the Thabarwa Centres 
are increasing nearly all the time. 

In this way, if most of the places of the country 
become Thabarwa Centre, most of the people in the country 
will be more and more peaceful by doing good deeds, for 
sure. 

I just emphasize to continue this right understanding 
and practice. I'm not greedy to receive more donations or to 
open more meditation centres. I may be greedy to teach like 
this, one after another. In this way, the more I teach, the 
more I can teach. The more I practice, the more I can 
practice. I mean not only me, I mean everyone. 

As soon as I started practicing meditation, I can 
represent more and more people — or everyone. I can also 
represent Buddha Dhamma and Sangha. Before I practiced 
meditation, I could represent only me and my family. 

Practicing meditation can help me to detach from 
myself, or from self, or from limit — from limited 
understanding and ability. In this way, I can understand 
beyond limit. I can do beyond my limit. Because of 
practicing meditation, I can be in harmony with myself. 

397

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   397RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   397 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Besides, I can be in harmony with my parents, my friends, 
and everyone. 

In this way, more and more people can understand and 
practice like this because of teaching and practicing 
continuously and seriously. This is spreading the good 
deeds concerned with the truth. 

Now, my father is staying with me in Thabarwa 
Centre. He is busy doing good deeds, and then he doesn’t 
have much problem with the others. So also, my mother is 
staying alone in the US. Because of doing good deeds of 
her family members, she can also be in harmony with 
herself. She may not be staying with the others at my 
youngest brother’s, but she is not a problem by herself and 
with my youngest brother also. Practicing mindfulness and 
detachment can solve the problems of nearly the whole 
family. 

Besides, more and more family members are 
practicing mindfulness and detachment by listening to my 
teaching. Myanmar is just in the worst condition because of 
the civil war and Iraq. But for those who are practicing 
mindfulness and detachment, they can survive, they can be 
in harmony by themselves or with others. 

This is the same for the Vietnamese and for you. You 
just need to change your mind, your understanding, your 
practice. You are also a part of your family. Changing 
yourself is the surest way of changing your parents and 
your family members. It takes a long time to change, but 
this is the surest way. 

398

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   398RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   398 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

You can get good results as much as you can practice. 
When you are practicing meditation, you need to detach 
from your bad thinking and experience with your family 
members. Attachment to bad experiences is also the cause 
of endless bad experiences. If you can detach from the bad 
experiences of your family members, there will be less and 
less problems in your family. 

This is not solving the problems of the family — just 
solving the problems in the mind, because the problems 
started in the mind. The problems in the mind are the cause 
of problems in the family. 

So we just need to solve the real problems of 
attachment to bad experiences in the mind. My parents are 
not full time meditators, that's why I emphasize practicing 
more — not only for me but also for my parents. In this 
way, when I become more peaceful and when I become in 
harmony with myself, my parents can be peaceful. They 
can also be in harmony with themselves. 

In this way, they will not fight with each other too 
much, they will not blame each other too much. This is 
really practical. Only by practice can you understand more 
and more clearly. 

 
Câu hỏi 1: Kính bạch Thiền sư, con xin cảm ơn 

Ngài đã chia sẻ Pháp đến đại chúng. Con có một câu hỏi 
liên quan đến việc hỗ trợ người thân trong gia đình và 
thực hành chánh niệm cùng với xả ly khi sống chung với 
họ. 

399

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   399RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   399 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Hoàn cảnh của con là mẹ và bà nội của con đã 
không hòa hợp với nhau suốt gần 40 năm, từ khi bố mẹ 
con kết hôn. Không khí trong gia đình luôn căng thẳng 
và mệt mỏi. Hiện tại con sống riêng, nhưng mỗi khi về 
nhà, con lại cảm thấy rất mệt vì mẹ con thường hay nói 
nặng lời với bố và ông bà. 

Con rất khó để nghe những lời đó, và khi con cố 
tránh đi để giữ tâm yên, thì mẹ lại cho rằng con đang 
đứng về phía bố. Con không biết phải làm sao để có thể 
giúp người thân của mình và đồng thời giữ được sự 
chánh niệm và xả ly trong hoàn cảnh đó. Kính xin Thiền 
sư từ bi chỉ dạy. 

Thiền sư: Tình trạng này đã kéo dài bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ, từ khi bố mẹ con kết hôn đến giờ là 

đã khoảng 40 năm rồi ạ. 
Thiền sư: Bố mẹ con có bao nhiêu người con? 
Thiền sinh: Dạ, gia đình con có ba chị em, con là con 

cả, dưới con có hai em gái. 
Thiền sư: Con năm nay bao nhiêu tuổi? 
Thiền sinh: Dạ, con 42 tuổi ạ. 
Thiền sư: Quan điểm của con như thế nào? Có phải 

con đang nghiêng về phía ông bà nội không? 
Thiền sinh: Dạ, con không theo phe nào cả ạ. Trước 

đây, con từng bị tổn thương bởi những mâu thuẫn trong gia 
đình giữa mẹ và ông bà nội. Nhưng vài năm gần đây, con 
đã bắt đầu hành trình chữa lành cho chính mình. Con đã học 
cách tha thứ cho tất cả những gì đã xảy ra, từ bố mẹ, ông 

400

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   400RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   400 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

bà. Giờ đây, con không trách ai cả, chỉ mong mọi người 
được bình an và hòa hợp. Tuy nhiên, bố mẹ con không có 
niềm tin vào Phật pháp. Họ nghĩ rằng giáo lý của Đức Phật 
quá khó hiểu và thực hành, nhất là ở tuổi già, nên họ không 
muốn học thêm điều gì nữa. Con thực sự không biết phải 
giúp họ như thế nào. 

Thiền sư: Con đã thực hành thiền được bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ, con mới thực hành thiền được khoảng 

10 tháng, gần một năm ạ. 
Trả lời: 
Cha tôi là một kỹ sư khai thác mỏ, nay đã nghỉ hưu và 

gần 90 tuổi. Mẹ tôi là một người buôn bán, bà mở một cửa 
hàng trong chợ. Hiện tại, tôi 55 tuổi. Cha tôi là người có 
học thức, không tham lam nhưng lại nóng tính. Còn mẹ tôi, 
tuy không học nhiều như cha, nhưng do buôn bán nên bà có 
nhiều tâm tham hơn. 

Từ khi bắt đầu cuộc hôn nhân, cha mẹ tôi đã không 
hòa hợp. Một người làm công chức nhà nước, một người 
kinh doanh – hai con người với hai cách sống và suy nghĩ 
khác nhau, nên họ thường trách móc lẫn nhau. Và tôi chính 
là một trong những người bị tổn thương từ những xung đột 
đó. 

Chính vì kinh nghiệm của bản thân, tôi sợ lập gia đình. 
Tôi không muốn bị dính mắc vào những rắc rối hôn nhân 
với một người phụ nữ. Đó là điều tích cực. Vì thế, tôi không 
kết hôn mà chọn trở thành thiền sinh, và sau đó là một tu sĩ. 

Nếu cha mẹ tôi hòa hợp, có lẽ tôi đã không học được 
những bài học như vậy. Có thể tôi đã lập gia đình từ sớm, 

401

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   401RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   401 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

bận rộn với con cái, và sẽ không có cơ hội hành thiền như 
bây giờ. 

Nhà tôi có ba anh em trai. Tôi là anh cả. Người em kế 
cũng chưa lập gia đình. Chỉ có người em út là kết hôn với 
một phụ nữ Nhật và đang bận rộn chăm sóc hai con nhỏ. Vì 
vậy, chúng ta không thể nhìn mọi thứ theo hướng tốt hay 
xấu tuyệt đối. Không có gì hoàn toàn tốt, cũng không có gì 
hoàn toàn xấu – trong mỗi hoàn cảnh, mỗi con người đều 
có cả mặt tốt và mặt xấu đan xen. 

Vì lớn lên trong một gia đình bất hòa, nên tôi luôn khát 
khao được sống hài hòa với mọi người. Điều tôi cần là tâm 
từ giữa người với người. Nhưng điều đó, tôi không nhận 
được từ cha mẹ, cũng như chưa tự trao cho chính mình. 

Chỉ khi bắt đầu hành thiền, tôi mới dần mở lòng và kết 
nối được với các thiền sinh, các thiền sư. Càng hành thiền 
và giữ giới nghiêm túc, tôi càng thấu hiểu Giáo pháp. Giáo 
pháp chính là chánh niệm và xả ly, là trì giới và giúp đỡ lẫn 
nhau. 

Dāna (bố thí), sīla (trì giới) và bhavāna (hành thiền) 
là ba pháp chúng ta cần yêu quý và thực hành — dù ta đã 
hiểu hay chưa hiểu, thích hay chưa thích. Cứ thực hành 
Giáo pháp. Càng nương tựa vào Giáo pháp qua việc tạo 
thiện nghiệp, chúng ta sẽ càng sống hài hòa với Giáo pháp. 

Nhờ đó, chúng ta có thể thực hành Giáo pháp không 
chỉ với thiền sinh hay thiền sư, mà còn với những người 
đang sống cùng ta. Ta có thể sống hòa thuận với người thân 
để tích lũy phước báu. Nếu họ chưa điều phục được tâm, 
thì ta hãy điều phục chính tâm mình. Điều phục tâm chính 
là đang tạo phước. 

402

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   402RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   402 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Thay vì cứ nghĩ đến lỗi lầm hay điều tiêu cực ở nhau, 
ta nên nghĩ về những điều tích cực. Họ vẫn còn khỏe mạnh, 
còn sống lâu – đó chính là điểm tốt nơi cha mẹ ta. 

Thay vì nhìn vào cái xấu, ta hãy tập nhìn vào cái tốt. 
Đây là cách thay đổi tập khí của tâm. 

Đối với cha mẹ – người lớn tuổi – việc thay đổi thói 
quen là rất khó. Nhưng ta còn trẻ, nên việc thay đổi tâm và 
tập khí là điều khả thi. Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi 
đã có thể chuyển hóa tâm mình và đời mình, trở thành một 
thiền sinh toàn thời gian – không chỉ trong trung tâm thiền, 
mà ở bất cứ nơi đâu: ở nhà, nơi làm việc, hay bệnh viện. 

Ngay cả khi người thân trong gia đình đang phạm giới, 
ta vẫn nên thực hành để không lặp lại lỗi như họ. Họ càng 
phá giới, ta càng giữ giới. Họ càng nhìn tiêu cực về nhau, 
ta càng nên nhìn thấy điều tích cực nơi nhau. Đây là một sự 
"cạnh tranh" giữa thiện và bất thiện, đúng và sai, phước và 
tội. 

Nhưng ở phía của thiền sinh, luôn có Phật Pháp và 
Tăng. Với những người chưa thực hành thiền, họ chưa có 
Tam Bảo ở bên cạnh. Vì thế, chúng ta có thể nương vào 
năng lực của Phật Pháp Tăng để chuyển hóa không chỉ bản 
thân mình mà cả những người thân trong gia đình. 

Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi đã bắt đầu giảng 
dạy từ năm 2002 cho đến nay. Tôi không chỉ dạy cho thiền 
sinh, mà còn cho học sinh, tù nhân, bệnh nhân, người nước 
ngoài – cho tất cả mọi người. 

Khi tôi giảng dạy như thế này, tôi không nhấn mạnh 
việc phải thay đổi tâm người khác. Tôi chỉ nhấn mạnh việc 

403

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   403RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   403 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

tiếp tục giảng dạy như vậy, vì đây là con đường của chánh 
kiến và chánh hạnh. Càng giảng dạy như vậy, tôi càng tích 
lũy được nhiều phước báu. Chỉ những ai có sức mạnh thật 
sự mới có thể tồn tại và chiến thắng. Với chánh kiến như 
vậy, tôi đang cố gắng mạnh mẽ hơn trong việc hành và 
truyền dạy Pháp theo cách này. 

Phần lớn thiền sinh hoặc mọi người sẽ không thể luôn 
hiểu và thực hành theo cách này, nhưng tôi vẫn tiếp tục thực 
hành và giảng dạy một cách liên tục, nghiêm túc. Nhờ vậy, 
năng lực của chánh kiến và chánh hạnh ngày càng mạnh mẽ 
hơn tại Myanmar. Và cũng nhờ vậy, ngày càng có nhiều 
thiền sinh và trung tâm thiền toàn thời gian mang tên 
"Thabarwa" — có nghĩa là "Tự nhiên" — được thành lập 
trên khắp đất nước. 

Ban đầu, chưa hề có một trung tâm thiền toàn thời gian 
nào. Mãi đến năm 2007, trung tâm Thabarwa đầu tiên mới 
được thành lập. Sau đó, các trung tâm khác lần lượt ra đời. 
Đến nay, đã có hơn một trăm trung tâm thiền trải dài khắp 
cả nước, và con số này vẫn tiếp tục tăng lên. 

Nếu một ngày, phần lớn các nơi trên đất nước đều trở 
thành trung tâm Thabarwa, thì chắc chắn người dân sẽ ngày 
càng sống an lạc hơn nhờ hành thiện và tích phước. 

Tôi chỉ nhấn mạnh việc duy trì chánh kiến và chánh 
hạnh. Tôi không tham cầu có thêm nhiều cúng dường hay 
mở thêm nhiều trung tâm. Nếu có điều gì tôi "tham", thì đó 
là được tiếp tục giảng dạy như thế này, hết buổi này đến 
buổi khác. Càng giảng dạy nhiều, tôi càng có thể giảng dạy 
nhiều thêm nữa. Càng thực hành thiền, tôi càng có thể tiếp 

404

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   404RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   404 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

tục thực hành. Điều đó không chỉ đúng với tôi, mà đúng với 
tất cả mọi người. 

Ngay khi tôi bắt đầu hành thiền, tôi đã có thể đại diện 
cho nhiều người – thậm chí là cho tất cả mọi người. Tôi 
cũng có thể đại diện cho Phật Pháp và Tăng. Trước khi hành 
thiền, tôi chỉ đại diện cho bản thân và gia đình mình. 

Việc hành thiền giúp tôi xả ly khỏi cái ngã, khỏi tự 
ngã, khỏi sự giới hạn – khỏi sự hiểu biết và năng lực giới 
hạn. Nhờ vậy, tôi có thể hiểu vượt ngoài giới hạn. Tôi có 
thể làm vượt khỏi khả năng bình thường của mình. Nhờ 
hành thiền, tôi sống hài hòa với chính mình. Đồng thời, tôi 
cũng có thể sống hòa hợp với cha mẹ, bạn bè và tất cả mọi 
người. 

Nhờ giảng dạy và hành thiền một cách liên tục, chân 
thật, ngày càng có nhiều người hiểu và thực hành như vậy. 
Đây chính là cách lan truyền thiện pháp dựa trên sự thật. 

Hiện nay, cha tôi đang sống cùng tôi tại trung tâm 
Thabarwa. Ông bận rộn làm các thiện pháp, nhờ vậy ít có 
vấn đề với người khác. Còn mẹ tôi hiện sống một mình ở 
Mỹ. Nhưng nhờ những thiện nghiệp mà con cháu bà đang 
thực hành, bà cũng có thể sống hòa hợp với chính mình. Dù 
không sống cùng người khác, bà vẫn không gây vấn đề với 
ai – kể cả người con út đang sống tại Mỹ. Hành thiền với 
chánh niệm và xả ly có thể giải quyết hầu hết các vấn đề 
của cả gia đình. 

Ngoài ra, nhiều thành viên trong gia đình tôi cũng 
đang hành thiền và thực hành chánh niệm xả ly nhờ lắng 
nghe những lời dạy của tôi. Myanmar hiện đang trong tình 
trạng khốn đốn vì chiến tranh và xung đột nội bộ. Nhưng 

405

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   405RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   405 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

những ai thực hành chánh niệm và xả ly thì vẫn có thể sống 
sót và giữ được sự hòa hợp với chính mình và với người 
khác. 

Điều này cũng đúng với người Việt Nam và với chính 
bạn. Bạn chỉ cần thay đổi tâm mình, thay đổi cách hiểu, 
thay đổi cách thực hành. Bạn là một phần của gia đình 
mình. Việc chuyển hóa chính mình là con đường chắc chắn 
nhất để chuyển hóa cha mẹ và các thành viên khác. Dù có 
thể mất thời gian, nhưng đây là con đường chắc chắn. 

Bạn sẽ nhận được kết quả tốt đẹp tương ứng với mức 
độ bạn thực hành. Khi hành thiền, bạn cần xả ly khỏi những 
suy nghĩ tiêu cực và những trải nghiệm khổ đau với gia 
đình. Việc dính mắc vào những trải nghiệm tiêu cực chính 
là nguyên nhân khiến chúng cứ lặp lại không dứt. Nếu bạn 
có thể xả ly khỏi những trải nghiệm ấy, thì các vấn đề trong 
gia đình sẽ ngày càng giảm đi. 

Điều này không phải là để giải quyết vấn đề của gia 
đình – mà là để giải quyết vấn đề trong tâm. Bởi vì chính 
tâm là gốc rễ của những rắc rối trong gia đình. Vì vậy, điều 
cần thiết là giải quyết tận gốc vấn đề: chính là sự dính mắc 
vào những trải nghiệm tiêu cực trong tâm. 

Cha mẹ tôi không phải là những người hành thiền toàn 
thời gian, nên tôi cần thực hành nhiều hơn – không chỉ vì 
bản thân, mà còn vì cha mẹ mình. Khi tôi trở nên an lạc 
hơn, khi tôi sống hòa hợp với chính mình, thì cha mẹ tôi 
cũng có thể trở nên an lạc và hòa hợp hơn. 
Nhờ vậy, họ sẽ không còn tranh cãi quá nhiều, không còn 
trách móc lẫn nhau như trước.  

406

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   406RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   406 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Đây là điều hoàn toàn thực tiễn. Chỉ có qua thực hành, bạn 
mới ngày càng thấu hiểu sâu sắc hơn. 
 

Question 2: Dear Sayadaw, I work as a massage 
therapist, so sometimes I have to come into physical 
contact with others, and occasionally I find myself 
having to tell lies to keep the job going smoothly. I feel 
that my work conflicts with the precepts, which makes 
me confused and uneasy. 

In addition, I am also facing many difficulties in 
my family. There are frequent conflicts between my 
parents and my wife, and my children often argue with 
their mother and grandparents. However, I myself do 
not argue with anyone directly. 

I am 45 years old and have three children, aged 21, 
16, and 11. I started practicing meditation in 2019, but 
I have not practiced consistently. 

In the past, I worked in mechanical engineering 
and ran my own workshop, but I failed multiple times. 
Now I work to support my entire family. My wife works 
in the garment industry. 

I respectfully ask for your guidance on how to keep 
the precepts and maintain a harmonious and peaceful 
family life. 

Answer: 
You should try to stop your job to practice meditation 

more seriously and continuously. You need to detach from 
yourself and your job. That’s why you should practice 

407

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   407RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   407 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

meditation in the meditation retreat like this more and 
more. You should try to ordain as a samanera to detach 
from yourself, from the life of a layperson and from being 
a husband. 

Attachment is the cause of difficulties in your life. 
Detachment from your present attachment is the solution. 
Because of attachment to yourself, your parents, your 
family members, there is a problem in your mind and in 
your life. 

As long as there is attachment to failures and bad 
experiences, there will be more and more failures and bad 
experiences in your life. So, you need to change your life, 
to change your job, to change your attachment into 
detachment. 

Because if you continue like this, there will be no 
change, no hope, no chance for you to change your mind 
and your life - for sure. 

You have been doing this with your family, with your 
job, but not much has changed because of your attachment 
to bad experiences with the job, with your parents, with 
your children, with yourself also. 

Besides, you met with meditation six years ago, but 
you have not been practicing seriously. That was your 
biggest mistake. If you had started practicing meditation 
continuously and seriously in 2019, your life would have 
changed for sure. But you rejected practicing meditation - 
that was your biggest mistake. 

408

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   408RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   408 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Now you can understand. Because of me, you got 
another chance to emphasize only on practicing meditation. 
You can continue your job, but you should emphasize on 
practicing mindfulness and detachment. 

You need more detachment, but you are finding it 
difficult to detach by yourself. That’s why you need help. 
You need this kind of environment. You need a teacher like 
me. In this way, you will find it easier to detach. 

There will be fewer and fewer problems and bad 
experiences, as much as you can reduce your bad 
attachment. 

It’s the same for me, I got the chance to practice 
meditation in 1999. If I reject practicing meditation, I will 
be in trouble for sure. Because of not rejecting practicing 
meditation, I could successfully change my mind and my 
life. Besides, I can help many people, Vietnamese people 
also to change their mind and their life. This is the power 
of mindfulness and detachment. 

Now, you have got the chance for the second time. If 
you reject this time, there is no hope to be better for your 
life. 

 You can ordain for short term, long term. You have 
got the chance, but you misused the opportunity to practice 
mindfulness and detachment, practicing meditation. That’s 
why your life remains unchanged, just like before. That is 
your mistake. 

Now, you can practice meditation because you are still 
fortunate enough to do so. But if you were not fortunate, 

409

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   409RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   409 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

you might not be able to understand and practice like this 
for sure. If you continue to practice seriously, you will 
become more and more fortunate. Then, your life and your 
mind will surely change. 

If you rely only on yourself, it is not certain. But now, 
you are relying on Dhamma, on doing good deeds with 
mindfulness and detachment. Dhamma is sure. That’s why 
you should detach from relying on yourself and rely more 
and more on Dhamma, on mindfulness and detachment. In 
this way, the power of your own mindfulness and 
detachment will surely change your mind and your life. 

By practicing and teaching mindfulness and 
detachment, I became a real meditation teacher. I have been 
helping many people. I have been solving many people’s 
problems by using the power of my own mindfulness and 
detachment. 

You don’t yet have enough power of mindfulness and 
detachment of your own. That’s why you want to change, 
but you cannot change. What you really need is to practice 
mindfulness and detachment seriously. 

 
Câu hỏi 2: Dạ thưa Thiền sư, con làm công việc 

massage, nên đôi khi phải tiếp xúc thân thể người khác, 
có lúc buộc phải nói dối để thuận lợi trong công việc. 
Con thấy việc giữ giới và công việc của mình có sự mâu 
thuẫn, nên con rất bối rối. Ngoài ra, con cũng gặp nhiều 
rắc rối trong gia đình. Giữa cha mẹ con và vợ thường 
xuyên xảy ra mâu thuẫn, con cái cũng hay cãi nhau với 
ông bà và mẹ. Tuy nhiên, bản thân con không trực tiếp 

410

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   410RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   410 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

tranh cãi với ai. Con năm nay 45 tuổi, có ba người con: 
21, 16 và 11 tuổi. 

Con bắt đầu hành thiền từ năm 2019, nhưng không 
thực hành liên tục. Trước đây, con từng làm cơ khí, mở 
xưởng riêng, nhưng thất bại nhiều lần. Giờ con đang 
làm việc để nuôi sống cả gia đình. Vợ con làm công nhân 
may. 

Xin ngài hướng dẫn cho con cách giữ giới và duy 
trì đời sống gia đình hòa hợp, an vui ạ. 

Trả lời: 
Bạn nên cố gắng dừng công việc hiện tại để hành thiền 

một cách nghiêm túc và liên tục hơn. Điều bạn cần lúc này 
là xả ly khỏi bản thân và công việc. Vì thế, hãy tham dự các 
khóa thiền như thế này thường xuyên hơn. Thậm chí, bạn 
nên cân nhắc xuất gia làm sa-di để có thể xả ly khỏi đời 
sống cư sĩ, vai trò làm chồng và bản ngã. 

Dính mắc chính là nguyên nhân gây ra những khó 
khăn trong đời bạn. Giải pháp là xả ly khỏi những gì bạn 
đang dính mắc trong hiện tại. Khi bạn còn dính mắc vào 
bản thân, cha mẹ, gia đình, thì trong tâm bạn vẫn sẽ có nhiều 
bất an và xung đột. Đó là lý do vì sao bạn vẫn khổ. 

Chừng nào bạn còn ôm giữ những thất bại và trải 
nghiệm tiêu cực trong quá khứ, thì chừng đó bạn sẽ còn gặp 
lại chúng trong tương lai. Muốn thay đổi cuộc sống, bạn 
phải thay đổi công việc, thay đổi suy nghĩ, và quan trọng 
nhất là thay đổi tâm dính mắc thành tâm xả ly. Nếu không, 
cuộc sống bạn sẽ không có gì thay đổi, không có hy vọng, 
và không có cơ hội để chuyển hóa. 

411

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   411RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   411 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Bạn đã sống như thế nhiều năm - cùng với gia đình, 
công việc - nhưng không có gì chuyển biến rõ rệt. Đó là vì 
bạn vẫn còn dính mắc vào quá khứ, vào công việc, cha mẹ, 
con cái, và chính bản thân mình. Sáu năm trước, bạn đã gặp 
được thiền, nhưng bạn không thực hành nghiêm túc. Đó là 
sai lầm lớn nhất của bạn. 

Nếu bạn đã bắt đầu thực hành nghiêm túc từ năm 
2019, thì cuộc sống của bạn chắc chắn đã khác. Nhưng bạn 
đã từ chối hành thiền, đó là điều khiến bạn vẫn chưa thay 
đổi được. Bây giờ bạn đã hiểu, và nhờ tôi mà bạn có được 
cơ hội thứ hai để tập trung hoàn toàn vào việc hành thiền. 
Dù bạn tiếp tục công việc, thì tâm bạn cũng nên đặt vào 
chánh niệm và xả ly. 

Bạn cần xả ly nhiều hơn, nhưng tự mình bạn không 
làm được điều đó. Do vậy, bạn cần sự trợ giúp - một môi 
trường đúng đắn và một người thầy hướng dẫn. Khi có đủ 
điều kiện ấy, bạn sẽ dễ dàng hơn trong việc buông bỏ. Vấn 
đề và khổ đau sẽ ít dần, tỉ lệ thuận với việc bạn xả ly được 
bao nhiêu. 

Tôi cũng đã từng như bạn. Tôi bắt đầu hành thiền vào 
năm 1999, và nếu khi ấy tôi từ chối pháp hành, tôi chắc 
chắn đã khổ. Nhưng vì tôi không từ bỏ thiền, tôi đã chuyển 
hóa được tâm và đời sống của mình. Nhờ vậy, tôi còn có 
thể giúp đỡ nhiều người - kể cả người Việt Nam - thay đổi 
chính họ. 

Đó là sức mạnh của chánh niệm và xả ly. Giờ đây, bạn 
đã có một cơ hội thứ hai. Nếu bạn từ chối thêm một lần nữa, 
thì không còn hy vọng gì để thay đổi. Bạn có thể xuất gia 

412

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   412RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   412 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

ngắn hạn hoặc dài hạn, nhưng điều quan trọng là bạn đang 
có mặt ở đây và có đủ điều kiện để hành thiền. 

Trước đây, bạn đã từng có cơ hội, nhưng bạn đã sử 
dụng sai - bạn không thực hành đúng chánh niệm, xả ly, và 
thiền tập. Vì thế, cuộc sống của bạn vẫn không thay đổi. Đó 
là lỗi lầm của bạn. Nhưng hiện tại bạn vẫn còn đủ phước để 
hành thiền. 

Nếu không còn phước, bạn sẽ không thể hiểu và thực 
hành như thế này. Nhưng nếu bạn tiếp tục hành thiền 
nghiêm túc, thì phước báu sẽ tăng trưởng. Khi đó, cuộc 
sống và tâm bạn chắc chắn sẽ chuyển hóa. Nếu bạn chỉ dựa 
vào bản thân, thì không chắc chắn điều gì. 

Nhưng hiện giờ, bạn đang nương tựa vào Pháp - đang 
làm việc thiện với chánh niệm và xả ly - mà Pháp thì chắc 
chắn. Vì vậy, bạn nên buông bỏ sự nương tựa vào cái tôi và 
học cách nương tựa nhiều hơn vào chánh niệm và xả ly. Khi 
đó, sức mạnh của chính chánh niệm và xả ly trong bạn sẽ 
giúp chuyển hóa cuộc sống và nội tâm bạn. 

Chính nhờ thực hành và giảng dạy chánh niệm và xả 
ly mà tôi đã trở thành một thiền sư thực thụ. Tôi đã giúp 
được nhiều người, giải quyết được nhiều vấn đề của họ. Tất 
cả là nhờ vào sức mạnh của chính nội tâm tôi - từ chánh 
niệm và xả ly mà có. 

Còn bạn, hiện tại bạn vẫn chưa đủ sức mạnh ấy. Đó là 
lý do bạn muốn thay đổi, nhưng vẫn chưa thay đổi được. 
Điều bạn thật sự cần bây giờ, là: hãy hành thiền một cách 
nghiêm túc, với chánh niệm và xả ly. 

 

413

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   413RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   413 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Question 3: Venerable Sayadaw, since childhood, I 
have experienced deep emotional wounds in my 
relationship with my mother. She often spoke harshly to 
me and never truly listened, which made me feel 
worthless. Even though I tried to patiently express my 
feelings, she misunderstood me and believed others over 
me. This caused me great pain and a sense of injustice. 

To avoid conflict, I kept myself busy with school 
and part-time work, just to stay away from her. Every 
time I was near her, her past words would echo in my 
mind, making me tense and filled with negative 
thoughts. 

Recently, I came across your Dhamma talks by 
chance. Listening to your teachings helped soothe me, 
allowing me to let go a little and return inward. 
However, that peace is only temporary. The emotional 
wounds still cause mental tension, headaches, and 
sometimes even despair. 

Venerable Sir, please kindly guide me: How can I 
truly let go of these inner wounds and live peacefully 
with my mother and with myself? 

Answer: 
If you come and stay in a meditation centre like this, 

your problems will be solved easily. Because of attachment 
to yourself and your mother, attachment to physical, verbal 
and mental action, there is suffering in your mind and life. 
So, you need to detach. Now you are staying and practicing 
here, this is detachment. It is better to stay longer, to 
practice longer. In this way, there will be less and less 

414

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   414RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   414 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

attachment in your mind concerning your mother and with 
your life as a lay person. 

You can change your life as a new meditator. You can 
also ordain as a nun. In this way, everything will change, 
this is relying on Buddha Dhamma and Sangha. You need 
nothing to do, just continue to rely on Buddha Dhamma and 
Sangha like this. In this way, Dhamma will solve your 
problem. Dhamma will solve the problems between you 
and your mother. This is an indirect and surest way of 
solving the problems of the body and mind. 

If you are staying here by practicing meditation, you 
are going to understand you are receiving back what you 
did before in the past life. You already did the same to your 
children. That’s why you have to suffer the same in this life. 
If you don’t understand your mistakes, your mistakes will 
be bigger and bigger. In this way, you must suffer more and 
more worsley. 

If you understand, you need nothing to do. You just 
need to endure. You just need to control your physical, 
verbal and mental mistakes. You don’t need to control your 
mother. You just need to control yourself-your action-not 
to do again as your mother. For the past mistake, we cannot 
correct. But we can get lessons, and then we can try not to 
make the same mistake again. In this way, your future will 
be better and better. 

Try to emphasize more on action than the person. 
Actions are powerful. Bad actions are creating bad results. 
Because of your bad action, you are suffering badly in this 

415

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   415RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   415 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

life. You need to control not to do bad things by yourself. 
In this way, the problems will be solved for sure. 

 
Câu hỏi 3: Kính bạch Ngài, từ nhỏ, con đã có nhiều 

tổn thương trong mối quan hệ với mẹ. Mẹ thường dùng 
lời nói nặng nề, không lắng nghe con, khiến con cảm 
thấy mình không có giá trị. Dù con đã cố gắng kiên nhẫn 
chia sẻ cảm xúc, mẹ vẫn hiểu lầm và không tin con, mà 
lại tin người ngoài. Điều này khiến con rất đau lòng và 
cảm thấy bất công. 

Con từng né tránh mẹ bằng cách bận rộn học hành 
và đi làm để không phải đối mặt. Mỗi khi ở gần mẹ, 
những lời nói cũ lại hiện về khiến con căng thẳng và có 
suy nghĩ tiêu cực. 

Gần đây, con tình cờ nghe pháp thoại của Ngài và 
cảm thấy nhẹ nhõm hơn. Con có thể buông bỏ phần nào 
và quay về bên trong, nhưng sự an tĩnh đó chỉ kéo dài 
trong chốc lát. Những tổn thương cũ vẫn còn khiến con 
thường xuyên đau đầu và rơi vào tâm trạng tiêu cực, 
thậm chí có lúc tuyệt vọng. 

Con kính xin Ngài chỉ dạy cho con: Làm sao để con 
buông bỏ được những tổn thương này và có thể sống 
bình an hơn với mẹ và với chính mình? 

Trả lời: 
Nếu bạn đến và ở lại trong một trung tâm thiền như 

thế này, các vấn đề trong cuộc sống của bạn sẽ được giải 
quyết dễ dàng hơn. Khổ đau trong tâm bạn đến từ sự dính 
mắc vào bản thân, vào mẹ bạn, và vào các hành động của 

416

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   416RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   416 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

thân, khẩu, ý. Vì vậy, điều bạn cần là sự xả ly. Việc bạn 
đang ở lại đây và hành thiền chính là một bước xả ly rất 
quan trọng. Nếu có thể ở lại lâu hơn và thực hành nhiều 
hơn, sự dính mắc trong tâm bạn với mẹ và với đời sống cư 
sĩ sẽ giảm bớt dần. 

Bạn có thể thay đổi cuộc sống của mình như một thiền 
sinh mới. Bạn cũng có thể chọn xuất gia làm tu nữ. Như 
vậy, bạn đang đặt niềm tin nơi Phật, Pháp, và Tăng. Bạn 
không cần phải cố làm gì thêm, chỉ cần tiếp tục nương tựa 
vào Tam Bảo như hiện giờ. Khi đó, chính Pháp sẽ giúp bạn 
hóa giải những vấn đề - kể cả trong mối quan hệ giữa bạn 
và mẹ bạn - theo cách chắc chắn nhưng nhẹ nhàng. 

Nếu bạn tiếp tục ở lại đây và hành thiền, bạn sẽ hiểu 
ra rằng những gì đang xảy đến trong cuộc sống hiện tại là 
kết quả của những việc bạn từng làm trong quá khứ. Có thể 
bạn đã từng đối xử với con cái mình như vậy, nên giờ bạn 
nhận lại điều tương tự. Nếu bạn không hiểu ra lỗi của mình, 
thì những khổ đau này sẽ lặp lại, thậm chí còn nặng nề hơn. 

Khi bạn hiểu ra, bạn không cần cố thay đổi điều gì bên 
ngoài. Bạn chỉ cần kiên nhẫn, giữ gìn hành động của thân, 
khẩu, ý, và không làm lại những điều sai trái trước đây. Bạn 
không cần phải thay đổi mẹ mình, chỉ cần thay đổi chính 
mình. Những lỗi cũ không thể sửa lại được, nhưng bạn có 
thể học được bài học và không lặp lại nữa. Nhờ vậy, tương 
lai của bạn sẽ tươi sáng hơn. 

Bạn nên tập trung vào hành động, thay vì tập trung vào 
con người. Hành động tạo ra kết quả. Những việc làm sai 
sẽ đem lại quả khổ. Bạn đang khổ vì chính hành động sai 
trong quá khứ của mình. Giờ bạn chỉ cần kiểm soát bản 

417

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   417RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   417 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thân, không tạo thêm nhiều lỗi lầm mới nữa - và bằng cách 
đó, vấn đề sẽ được giải quyết dần dần. 

 
Question 4: Venerable Sayadaw, I met my husband 

10 years ago, but we only started a romantic 
relationship about five months before our wedding. 
Two months later, we got married. 

Now I feel confused because there’s a sense of 
regret in my heart, although I don’t understand why I 
feel this way. My husband treats me well, his family is 
kind to me, and I have nothing to worry about in daily 
life. Yet deep inside, I still feel regret about this 
marriage. 

Sayadaw: How do you feel about your current work? 
Meditator: I am currently working as an English 

teacher, both online and offline. I feel fulfilled and satisfied 
with this job. 

Sayadaw: How about your meditation practice? 
When did you start? 

Meditator: I started practicing meditation 10 years 
ago. I’ve followed one consistent method and have 
maintained regular practice since then. 

Sayadaw: What is your age? What do you really want 
to be? 

Meditator: I am 34 years old. Right now, I don’t want 
to become anything. I just want to be alone. I’ve spent a 

418

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   418RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   418 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

long time living alone, and I feel comfortable continuing 
that way. 

Answer: 
So you don't have much strong desire. Only staying 

alone, is it right? If you want to stay alone, you should be a 
nun. It's better. If you stay as a lay person, you may face 
this kind of problem all the time. 

As a nun, you can teach English, you can teach 
meditation, you can help others. You are free as a nun to 
stay alone or to stay together with the other nuns. Because 
you are practicing meditation for 10 years continuously, 
regularly, but you are practicing with attachment — 
attachment on yourself, attachment on method, attachment 
on staying alone. 

The problem is attachment in your mind. So you must 
emphasize to detach from yourself, from your desire of 
staying alone. You can continue to stay with your husband 
with a zdetaching mind. This is one solution. 

If you can detach, you don't need to stop the 
relationship. If you cannot detach from your desire, you can 
stop the relationship legally or you can stop freely. One way 
is you get married legally, now you can divorce legally. 
Another thing is you can speak openly to your husband — 
you want to stay alone, so let me stay alone. If he agrees, 
it's okay. Nothing to do. Everything is possible. 

If we are practicing meditation, you don't have much 
choice — detaching to stay with your husband with a 
detaching mind, or legally divorced, or do nothing. If you 

419

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   419RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   419 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

are not sure yet, do nothing. Try to stay alone by yourself 
without divorce. In this way the problems will be solved. 
This is the right to do. 

I can understand like this because I'm doing good 
deeds. That's why I know what is right, what is wrong. 
Besides, I can do what is right. I can stop doing what is 
wrong. You are not practicing seriously, that's why you 
don't know like me, you cannot do like me. That's why you 
need my help, my guidance. 

If you continue to practice seriously, you will 
understand by yourself. Very simple. No problem. That is 
not the problem. Getting married is not the problem — 
attachment is the problem. Divorce is also not a problem — 
attachment is a problem. Staying together is not a problem 
— attachment is a problem. Staying alone is not a problem 
— attachment is a problem. 

So you need to detach. The other things are not 
important. To detach from yourself and from your desire is 
the most important for you. 

 
Câu hỏi 4: Kính bạch Ngài, con quen biết chồng 

con cách đây 10 năm, nhưng chỉ bắt đầu yêu nhau 
khoảng 5 tháng trước khi cưới. Sau đó, 2 tháng sau thì 
tụi con kết hôn. 

Hiện giờ, con cảm thấy rất hoang mang vì trong 
tâm con có sự hối tiếc, dù con không rõ vì sao lại hối tiếc. 
Chồng con đối xử tốt, gia đình chồng cũng rất tử tế, cuộc 
sống hiện tại con không thiếu thốn gì, không có gì phải 

420

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   420RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   420 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

lo lắng. Nhưng sâu trong lòng, con vẫn cảm thấy hối tiếc 
về cuộc hôn nhân này. 

Thiền Sư: Còn công việc hiện tại của bạn thì sao? 
Thiền sinh: Dạ, hiện con đang dạy tiếng Anh cả 

online lẫn offline. Con cảm thấy hài lòng trong công việc 
này. 

Thiền Sư: Về thực hành thiền thì sao? Bạn bắt đầu từ 
khi nào? 

Thiền sinh: Dạ, con bắt đầu hành thiền từ 10 năm 
trước, theo một phương pháp nhất quán và duy trì thực hành 
đều đặn từ đó đến nay. 

Thiền Sư: Bạn bao nhiêu tuổi rồi? Bạn thật sự muốn 
trở thành ai? 

Thiền sinh: Dạ con 34 tuổi. Hiện tại con không muốn 
trở thành gì cả. Con chỉ muốn ở một mình. Con đã sống một 
mình trong thời gian dài, và cảm thấy thoải mái khi tiếp tục 
như vậy. 

Trả lời: 
Vậy là bạn không có nhiều ham muốn, không có mong 

cầu mạnh mẽ gì — chỉ muốn sống một mình, đúng không? 
Nếu bạn muốn sống một mình, bạn nên xuất gia làm ni cô 
— điều đó sẽ tốt hơn. Nếu bạn vẫn sống đời cư sĩ, bạn có 
thể sẽ luôn gặp những vấn đề như thế này. 

Là một ni cô, bạn có thể dạy tiếng Anh, có thể dạy 
thiền, có thể giúp người khác. Bạn sẽ được tự do — có thể 
sống một mình hoặc sống cùng các ni cô khác. Dù bạn đã 
hành thiền liên tục suốt 10 năm, nhưng bạn vẫn đang hành 

421

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   421RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   421 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thiền với sự dính mắc — dính mắc vào bản thân, dính mắc 
vào phương pháp, dính mắc vào việc sống một mình. 

Vấn đề là sự dính mắc trong tâm bạn. Vậy nên, bạn 
cần chú trọng vào việc xả ly khỏi chính mình, khỏi mong 
muốn được sống một mình. Bạn vẫn có thể tiếp tục sống 
với chồng, nhưng với một tâm đã xả ly. Đây là một giải 
pháp. 

Nếu bạn có thể xả ly, bạn không cần phải chấm dứt 
mối quan hệ. Nếu bạn không thể xả ly khỏi mong muốn đó, 
bạn có thể kết thúc mối quan hệ — một cách hợp pháp hoặc 
tùy ý. Một cách là: bạn đã kết hôn hợp pháp, thì giờ bạn có 
thể ly hôn hợp pháp. Một cách khác là: bạn nói chuyện 
thẳng thắn với chồng — "Tôi muốn sống một mình, xin hãy 
để tôi được sống một mình." Nếu anh ấy đồng ý, thì ổn thôi. 
Không có gì phải làm thêm. Mọi chuyện đều có thể giải 
quyết được. 

Nếu bạn đang hành thiền, bạn sẽ không có nhiều lựa 
chọn — hoặc là xả ly để tiếp tục sống với chồng, hoặc là ly 
hôn hợp pháp, hoặc là không làm gì cả. Nếu bạn chưa chắc 
chắn, thì cứ không làm gì cả. Hãy thử sống một mình mà 
không cần ly hôn. Bằng cách đó, các vấn đề sẽ được giải 
quyết. Đó là điều đúng đắn nên làm. 

Tôi có thể hiểu như vậy vì tôi đang làm thiện pháp. Đó 
là lý do tại sao tôi biết điều gì là đúng, điều gì là sai. Hơn 
nữa, tôi có thể làm điều đúng và dừng làm điều sai. Còn bạn 
thì chưa thực hành nghiêm túc, nên bạn không biết như tôi, 
không làm được như tôi. Vì vậy bạn cần sự giúp đỡ và 
hướng dẫn của tôi. 

422

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   422RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   422 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Nếu bạn tiếp tục thực hành nghiêm túc, bạn sẽ tự mình 
hiểu được. Rất đơn giản. Không có gì là vấn đề. Kết hôn 
không phải là vấn đề — dính mắc mới là vấn đề.  Ly hôn 
cũng không phải là vấn đề — dính mắc mới là vấn đề. Sống 
cùng nhau không phải là vấn đề — dính mắc mới là vấn đề. 
Sống một mình cũng không phải là vấn đề — dính mắc vẫn 
là vấn đề. 

Vì vậy, bạn cần phải thực hành xả ly. Những điều khác 
không quan trọng. Xả ly với chính mình và mong muốn của 
mình là điều quan trọng nhất đối với bạn. 

 
Question 5: Dear Sayadaw, I have learned that the 

Buddha often advised us to stay away from foolish and 
unwholesome individuals. In my own family, I have an 
elder brother whose mind is often filled with anger and 
greed. I tried my best to help and support him, hoping 
he might change, but my efforts brought no result. 
Eventually, I chose to distance myself in order to 
preserve my own inner peace. 

Could you give me guidance so I can understand 
the Buddha’s teaching in such a situation? 

Answer: 
As a meditator, I understand the teaching of the 

Buddha: not to keep bad views, bad speech, or bad actions 
in the mind. We must not keep evil minds, evil speech, or 
evil actions. That is what I understand about the teaching of 
Buddha as a meditator. 

423

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   423RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   423 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Before I practiced meditation, I understood it simply 
as if we meet with bad people, we must stay away. But that 
is not complete. If we accept anger is bad, then greed and 
ignorance are also the same. So, if we stay away from angry 
people, we must also stay away from greedy people and 
from ignorant people. In this way, we must even stay away 
from ourselves, but that is not possible to do like this. 

Before practicing meditation, I couldn’t stay with the 
people who are making mistakes, even my parents, they are 
angry, they are greedy, they are fighting each other, 
blaming each other. What I can do as a mediator is not to 
keep their mistakes and their bad habits in my mind – it is 
possible, I will not keep it in my mind. I will keep their 
good points: they are healthy, they have a long life, my 
father is educated, my mother is diligent. As a meditator, I 
will keep only the good points of my parents, and also the 
good points of myself. In this way, I can be in harmony with 
everyone, including myself. 

I am well known in the country and in the world 
because of teaching meditation in both Myanmar and 
English languages. Not many meditators are teaching 
meditation in English—that's why many people know me, 
and many meditators know me because of my teaching in 
English. Not many people are helping people, that's why 
Thabarwa Center is well known—because of helping 
people. 

On the other hand, I also received many complaints, 
many bad views, and many misunderstandings from the 
people. But I will not keep them in my mind. I can detach 

424

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   424RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   424 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

from my mind—that's why I don't need to delete their 
comments. I don't need to make them unfriendly. I just need 
to detach from my mind. In this way, they can be satisfied 
to do what they like in their own way, and I can also be 
satisfied to do what I like—to do what is right. If I make 
them not satisfied, I may not be satisfied in return because 
of making them not satisfied. 

In this way, I am skillful in making use of the evil 
mind, negative mind, misunderstanding, and evaluation—
to learn lessons and to get lessons from them, not only for 
me but also for everyone. I am also teaching everyone to 
understand and practice like this. 

My responsibility as a teacher is to teach what is right, 
what I understand. Learning or not learning is the 
responsibility of students. If I am dutiful in my teaching, I 
will have dutiful students or followers—that is my belief. 
If I am not dutiful in my teaching, I will not have dutiful 
students or followers. 

In this way, I can solve the misunderstanding, lack of 
understanding, or bad views of people in society. I have my 
own solution and understanding to solve every problem. I 
use my own solution. In this way, I can continue teaching 
and doing good deeds limitlessly. 

Thank you for your question! Because of asking like 
this, I got the chance to explain very difficult things, not 
easy to explain by using the language. 

Câu hỏi 5: Kính bạch Thiền sư, con được biết Đức 
Phật thường dạy nên tránh xa người ngu ác. Trong gia 
đình con, có một người anh trai với tâm tính thường 

425

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   425RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   425 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

xuyên sân hận và tham lam. Con đã cố gắng giúp đỡ và 
chuyển hóa, nhưng không có kết quả. Cuối cùng, con đã 
chọn cách rời xa để giữ gìn sự bình an cho bản thân. 
Kính mong Thiền sư từ bi chỉ dạy cho con hiểu rõ hơn 
về lời dạy của Đức Phật trong trường hợp như vậy. Con 
xin tri ân Thiền sư. 

Trả lời: 
Là một thiền sinh, tôi hiểu lời dạy của Đức Phật là: 

không giữ ý xấu, không giữ lời nói xấu, không giữ hành 
động xấu trong tâm. Chúng ta không nên giữ những tâm ác, 
lời ác, hay hành động ác. Đó là điều tôi hiểu về giáo pháp 
của Đức Phật, từ góc nhìn của một hành giả. 

Trước khi hành thiền, tôi hiểu đơn giản như người đời: 
Nếu gặp người xấu, thì tránh xa họ. Nhưng hiểu như vậy là 
chưa trọn vẹn. Nếu ta chấp nhận rằng sân là xấu, thì tham 
và si cũng là xấu. Vậy nếu tránh xa người sân, thì cũng phải 
tránh xa người tham và người si. Như vậy, ta còn phải tránh 
xa cả chính mình, vì chính ta cũng có tham – sân – si. 
Nhưng điều đó là không thể. 

Trước khi hành thiền, tôi không thể ở gần những người 
hay mắc lỗi, ngay cả cha mẹ tôi. Họ cũng có sân, có tham, 
họ thường cãi nhau, trách móc nhau. Là một thiền sinh, điều 
tôi có thể làm là: Không giữ những lỗi lầm, thói xấu của họ 
trong tâm — điều đó là có thể làm được. Tôi không giữ điều 
xấu trong tâm, mà chỉ giữ lại những điểm tốt của họ: Cha 
mẹ tôi khỏe mạnh, sống thọ, cha tôi là người có giáo dục, 
mẹ tôi thì siêng năng. Tôi sẽ giữ những điều tốt đó, của cha 
mẹ tôi, và của cả chính bản thân tôi. Nhờ vậy, tôi có thể 
sống hòa hợp với tất cả mọi người, kể cả chính mình. 

426

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   426RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   426 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Tôi được nhiều người biết đến ở trong nước và trên 
thế giới vì tôi giảng thiền bằng cả tiếng Myanmar và tiếng 
Anh. Không có nhiều thiền sư dạy thiền bằng tiếng Anh — 
nên nhiều người biết tôi, và nhiều thiền sinh biết đến tôi 
nhờ điều đó. Cũng tương tự, vì không có nhiều người giúp 
đỡ những người khác, nên Trung tâm thiền Thabarwa được 
biết đến vì giúp đỡ mọi người. 

Mặt khác, tôi cũng nhận rất nhiều chỉ trích, nhiều hiểu 
lầm, nhiều quan điểm sai lệch từ mọi người. Nhưng tôi 
không giữ chúng trong tâm. Tôi có thể xả ly khỏi tâm mình, 
nên không cần xóa bình luận, không cần hủy kết bạn. Tôi 
chỉ cần xả ly trong tâm. Như vậy, họ vẫn được hài lòng, 
được làm theo cách của họ. Còn tôi cũng có thể hài lòng và 
làm điều tôi cho là đúng. 

Nếu tôi khiến họ không hài lòng, thì chính tôi cũng sẽ 
không được hài lòng, vì đã làm điều không mang lại sự bình 
an cho cả hai. 

Tôi có khả năng sử dụng cả tâm xấu, tâm tiêu cực, sự 
hiểu lầm, và phê bình — để học ra bài học, không chỉ cho 
tôi, mà cho tất cả mọi người. Tôi cũng dạy mọi người hiểu 
và thực hành như vậy. 

Trách nhiệm của tôi với tư cách một người thầy là: 
Dạy điều đúng, dạy điều tôi hiểu rõ. 

Còn việc học hay không học là trách nhiệm của học 
trò. Tôi tin rằng, nếu tôi làm tròn bổn phận giảng dạy, thì 
tôi sẽ có học trò và đệ tử có trách nhiệm. Ngược lại, nếu tôi 
không tròn bổn phận, tôi sẽ không có người học trách 
nhiệm. 

427

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   427RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   427 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Nhờ đó, tôi có thể giải quyết những hiểu lầm, quan 
điểm sai lệch, sự thiếu hiểu biết trong xã hội. Tôi có cách 
hiểu và giải pháp riêng để giải quyết mọi vấn đề. Tôi sử 
dụng giải pháp của chính mình. Nhờ vậy, tôi có thể tiếp tục 
giảng dạy và làm thiện pháp không giới hạn. 

Cảm ơn bạn đã đặt câu hỏi. Chính nhờ câu hỏi này, tôi 
mới có cơ hội để giảng giải một điều rất khó nói, một điều 
khó truyền tải bằng lời. 

 
Question 6: Venerable Sayadaw, may I ask how to 

balance between work and spiritual life? 
I currently work in the banking sector. I divorced 

my husband five years ago due to his gambling, which 
caused our family to break apart. We had two 
daughters together. One year after the divorce, he 
committed suicide. Before his passing, he still cared for 
the children, so I continued fulfilling my role as a 
daughter-in-law by supporting his family—for the sake 
of our daughters. 

After these events, I reflected on the 
impermanence of life and realized that everything arises 
from karma. I recognized my past mistakes, especially 
my harsh speech toward my mother, and I’ve since 
developed faith in the Triple Gem and made a sincere 
effort to follow the Buddha’s teachings, even though I 
do not fully understand them yet. I try to maintain 
mindfulness by observing my breath during my lunch 
breaks at work. 

428

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   428RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   428 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

I humbly seek your guidance on the following: 
Do I still have karmic ties with my former 

husband, or did they end when he passed away? 
What should I do to raise my two daughters well 

after their father’s death? 
Could this be a case of shared karma? My husband 

lost his father at age 11, and now my eldest daughter 
also lost her father at the same age. 

I sincerely request your kind explanation so that I 
can continue my practice with right understanding. 

Sayadaw: What was the reason for the divorce 
between you and your husband? 

Meditator: Venerable Sir, we had different views and 
lifestyles. We couldn’t live in harmony. 

Sayadaw: Who initiated the divorce? 
Meditator: I did. 
Sayadaw: How long was it from the time you got 

married until the divorce? 
Meditator: Actually, from the beginning of the 

marriage, I already felt we were not compatible. But I tried 
to maintain the marriage for five years because of our 
children. When my husband got into too much debt, I 
finally decided to divorce. 

Answer: 

429

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   429RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   429 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

We should see more on action and reaction, or cause 
and effect, rather than focusing on the person who is doing 
the action. 

As a meditator, we emphasize the mind more than the 
life or body. So also, as a meditator, we should focus more 
on action and reaction or cause and effect, rather than the 
person who is doing or not doing. This is the right 
understanding. 

All these actions concern everyone. Whatever we do, 
every action of our body and mind will return to us in the 
same way. If we do bad, there will be a bad reaction to us. 
No one is revenging; only the action has the power to bring 
about the same reaction. 

If we understand this, we dare not do bad to others. 
We dare not destroy the life of ourselves or others. We dare 
not destroy our belongings or those of others. 

If we destroy life, it is the cause of having our life 
destroyed in return. This is the law of karma. Destroying 
belongings is the cause of having our belongings destroyed 
in return. This is also the law of karma. 

Destroying the wife and husband of the other is being 
destroying our life as a wife or husband in return. 
Destroying others’ understanding is the cause of having a 
wrong understanding of our own in return. 

In this way, we dare not lie. We dare not destroy the 
family members of others or ourselves. We dare not take 
the belongings of others. We dare not use drugs or alcohol, 
that is destroying our intelligence. 

430

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   430RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   430 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

People who lack intelligence are those who have 
destroyed their intelligence by using drugs and alcohol. 
This is the law of karma. We must be careful with whatever 
we do. If there is a cause, there will be an effect, the same 
effect in return. The cause will return bad to us. Good 
causes will bring good results to us. Good causes will return 
good reactions to us. 

This law of karma is very powerful, it really works. 
No one can stop it. Whenever there is a cause, there will be 
an effect. Whenever there is an action, there will be the 
same reaction. 

With this right understanding, I dare not do bad things 
to myself or others. I dare not kill any living being, 
including myself. With this right understanding, I dare not 
do sexual conduct. 

Whatever we do, there will be a corresponding 
reaction, for sure. Only by not doing bad, will there be no 
bad consequence. Besides, if we are not doing what is right 
and good, there will also not be good results, for sure. If we 
are not doing good actions, we will not receive good results 
in return. 

With this right understanding, I dare not stop doing 
good deeds. Because we all want to be healthy, to live long, 
to get success whatever we do, and to fulfill all our needs, 
we must do good deeds all the time. 

In this way, good consequences, good results, and 
good reactions will come back continuously. So doing good 
deeds should be continuous and serious. In this way, we 
receive good results and good reactions that will follow 

431

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   431RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   431 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

continuously. This is the law of karma. This  is for 
everyone. 

Whatever bad action your late husband did is the same 
action as what you have done in your past life. That’s why 
you received the same reaction because you have done it 
before. If you understand like this, you will not blame your 
husband. You, your husband, and everyone else are not 
important, only the actions are important. 

All bad reactions are caused by our bad actions. All 
good reactions are also caused by our past good actions. 

So your husband may have led to divorce with his 
partner in his past life, that’s why he had to divorce in 
return. You too must experience the same reaction in the 
future. 

Another truth is: attachment to bad experiences is also 
the cause of having bad experiences. 

Your husband and your daughter may have the same 
attachment of losing their parents when they were 11 years 
old. That’s why their attachment to the experience of losing 
their parents. 

You are all members of one family. So the actions of 
good and bad, right and wrong, are normally different from 
each other. They may be different in timing, but the actions 
and reactions are the same. This is a selfless view. It is 
complete and without side effects. 

Your former view was a self-view - a limited and 
created view. It was not complete. There are many cycles. 

432

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   432RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   432 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Now, you must try to change from a self-view to a 
selfless view. In this way, the problems will be solved. You 
just need to change your understanding from "one self" to 
"non-self." In this way, everything will be nothing. 
Everyone will be no one. Nothing is important,  it is just to 
experience only. 

Your husband was attached to suicide himself, that’s 
why attachment is the cause of his death. If he cannot 
detach, he will continue to commit suicide again and again. 

If you understand, he may understand later because 
there is a connection between each other. Your mind and 
your life are connected with your husband and daughter. 
Their minds and lives are also connected with you. So if 
you understand in the right way, they may follow to 
understand in the future. If no one understands, then no one 
has a chance to know the truth. 

 
Câu hỏi 6: Kính bạch Ngài, con xin hỏi làm sao để 

cân bằng giữa công việc và cuộc sống? 
Hiện con đang làm trong ngành ngân hàng. Con và 

chồng đã ly hôn được 5 năm vì chồng cờ bạc, làm gia 
đình tan vỡ. Chúng con có hai con gái. Một năm sau khi 
ly hôn, chồng con tự tử. Trước khi mất, anh vẫn quan 
tâm đến con nên con vẫn giữ trách nhiệm làm dâu, chăm 
lo cho gia đình bên chồng vì các con. 

Sau biến cố, con chiêm nghiệm lại đời sống vô 
thường và thấy rõ tất cả đều do nghiệp. Con nhận ra 
những lỗi lầm trong quá khứ, nhất là khẩu nghiệp với 

433

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   433RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   433 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

mẹ, nên con phát tâm tu học theo Phật pháp dù chưa 
hiểu sâu. Con đang thực hành chánh niệm đơn giản 
trong lúc nghỉ trưa bằng cách quan sát hơi thở. 

Con có vài thắc mắc mong được Ngài chỉ dạy: 
Con và chồng cũ còn duyên nghiệp gì không? Sau 

khi anh ấy mất, nghiệp giữa hai người đã chấm dứt 
chưa? 

Con nên làm gì để nuôi dạy hai con tốt sau khi mất 
cha? 

Có phải đây là cộng nghiệp, vì chồng con mất bố 
khi 11 tuổi, và con gái lớn của con cũng mất bố lúc 11 
tuổi? 

Con kính xin Ngài từ bi giải đáp để con tiếp tục 
hành trì đúng đắn. 

Thiền sư: Nguyên nhân nào dẫn đến sự ly hôn giữa 
cô và chồng? 

Thiền sinh: Dạ, tụi con có quan điểm sống và lối sống 
khác nhau, không hòa hợp được với nhau. 

Thiền sư: Ai là người chủ động ly hôn? 
Thiền sinh: Dạ, là con ạ. 
Thiền sư: Từ khi kết hôn đến lúc ly hôn là bao lâu? 
Thiền sinh: Dạ, thật ra ngay từ đầu cuộc hôn nhân, 

con đã không cảm thấy hợp với chồng. Nhưng vì các con 
nhỏ nên con cố gắng giữ cuộc hôn nhân ấy trong 5 năm. 
Đến khi chồng con nợ nần quá nhiều, con mới quyết định 
ly hôn. 

434

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   434RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   434 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Trả lời: 
Chúng ta nên nhìn từ góc độ của hành động và phản 

ứng trả lại hay nhân và quả, thay vì tập trung vào cá nhân 
tạo ra hành động ấy. 

Là hành giả thiền định, chúng ta chú trọng vào tâm 
nhiều hơn là thân hay đời sống vật chất. Do đó, chúng ta 
cần chú trọng vào hành động và phản ứng, vào nhân và quả, 
hơn là vào người làm hay không làm điều đó. Đây là chánh 
kiến. 

Mọi hành động đều liên hệ đến tất cả mọi người. Bất 
cứ điều gì chúng ta làm, mỗi nghiệp của thân và tâm sẽ quay 
trở lại với chính ta theo cách tương ứng. Nếu tạo ác nghiệp, 
ác quả sẽ trổ. Không ai trả thù ai cả—chỉ có hành nghiệp có 
năng lực chiêu cảm quả báo tương ứng. 

Nếu hiểu rõ điều này, ta sẽ không dám làm điều bất 
thiện với ai, kể cả với chính mình. Ta không dám phá hoại 
sinh mạng của bất kỳ ai. Ta không dám làm tổn hại tài sản 
người khác cũng như của bản thân mình. 

Tước đi sinh mạng của người khác là nhân đưa đến 
quả báo mất mạng của mình về sau. Đó là luật nhân quả. 
Phá hoại tài sản là nhân đưa đến quả báo bị tổn thất tài sản 
về sau. Cũng là luật nhân quả. Phá hoại vợ hoặc chồng của 
người khác chính là đang hủy hoại cuộc sống làm vợ hoặc 
chồng của chính mình. Phá hoại chánh kiến của người khác 
là nhân đưa đến tà kiến nơi chính mình. 

Hiểu như vậy, ta sẽ không dám nói dối, không dám 
hủy hoại thành viên trong gia đình người khác hay chính 
mình, không dám trộm cắp, không dám sử dụng chất gây 

435

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   435RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   435 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

nghiện như ma túy, rượu bia, vì điều đó là hủy hoại trí tuệ 
của ta. 

Những người kém trí là do đã tự phá hoại trí tuệ của 
mình trong quá khứ thông qua việc sử dụng các chất kích 
thích trước đó. Đó là nghiệp báo. 

Do vậy, ta phải hết sức cẩn trọng trong mọi hành động. 
Có nhân thì ắt có quả. Quả sẽ trở lại đúng với nhân đã gieo. 
Nhân bất thiện sinh quả bất thiện, nhân thiện sinh quả thiện. 
Luật nhân quả rất mạnh mẽ, thực sự vận hành với tất cả mọi 
người, không ai có thể ngăn cản. Có nhân thì có quả, có 
nhân thì có báo ứng. 

Với sự hiểu biết đúng này, tôi không dám tạo ác 
nghiệp đối với mình hay người khác. Tôi không dám tước 
đi sinh mạng của chúng sinh khác, kể cả với bản thân. Với 
chánh kiến ấy, tôi không dám phạm giới tà dâm. 

Bất kỳ hành động nào cũng sẽ tạo ra phản ứng tương 
ứng. Chỉ bằng cách không tạo nghiệp bất thiện thì mới 
không có quả báo xấu. Nhưng nếu không tạo nghiệp thiện, 
thì cũng sẽ không có quả báo tốt. Không gieo trồng thì 
không thể gặt hái. 

Với sự hiểu biết này, tôi không dám dừng lại trong 
việc hành thiện. Vì ai trong chúng ta cũng mong được khỏe 
mạnh, sống lâu, thành tựu, và được đáp ứng đủ mọi nhu 
cầu. Vì vậy, việc hành thiện phải được thực hành liên tục 
và nghiêm túc. 

Khi đó, các thiện quả, thiện báo và thiện duyên sẽ tiếp 
tục đến với ta. Do vậy, hành thiền cần được duy trì một cách 
đều đặn và nghiêm túc. Và khi đó, quả lành sẽ tiếp nối đến 

436

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   436RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   436 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

không ngừng. Đây là luật nhân quả, quy luật này áp dụng 
cho tất cả mọi người. 

Những nghiệp xấu mà chồng bạn tạo ra trong đời này 
thực chất tương ứng với những gì bạn đã làm trong tiền 
kiếp. Vì thế, bạn mới thọ nhận quả báo như hiện tại. Nếu 
hiểu điều này, bạn sẽ không còn oán trách chồng nữa. Bạn, 
chồng bạn hay bất kỳ ai cũng không quan trọng, chỉ có hành 
nghiệp là quan trọng. 

Mọi quả báo xấu đều xuất phát từ ác nghiệp của chính 
mình. Mọi quả báo tốt cũng đều từ thiện nghiệp quá khứ mà 
sinh. Có thể trong tiền kiếp, chồng bạn đã từng phá hoại đời 
sống hôn nhân của người khác, nên kiếp này phải trả quả 
bằng việc ly hôn. Bạn cũng có thể phải trải qua quả tương 
tự trong tương lai, nếu từng tạo nhân như vậy. 

Một sự thật nữa là: sự dính mắc vào những trải nghiệm 
đau khổ cũng chính là nhân của việc tái lại những trải 
nghiệm khổ đau ấy. 

Chồng bạn và con gái có thể cùng mang một loại 
nghiệp dính mắc với việc mất cha mẹ khi mới 11 tuổi. 
Chính sự dính mắc ấy đã chiêu cảm ra trải nghiệm tương 
tự. 

Cả nhà bạn là những người chung một gia đình. Vì 
vậy, tốt hay xấu, đúng hay sai có thể khác nhau về thời 
điểm, nhưng bản chất của nhân và quả là như nhau. Đây là 
cái nhìn vô ngã, hoàn thiện và không có tác dụng phụ. 

Góc nhìn cũ của bạn là góc nhìn dựa trên bản ngã, giới 
hạn và được tạo tác bởi cái Tôi nào đó. Góc nhìn này không 
hoàn thiện và có nhiều tác dụng phụ. Giờ đây, bạn cần thay 

437

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   437RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   437 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

đổi góc nhìn của mình từ bản ngã sang góc nhìn của vô ngã. 
Khi ấy, vấn đề sẽ được giải quyết. Chỉ cần thay đổi cái thấy 
từ bản ngã sang vô ngã thì mọi sự sẽ trở thành không gì cả. 

Mọi người sẽ không còn là ai cả. Không có gì là thực 
sự quan trọng, mọi thứ chỉ đơn thuần là để trải nghiệm mà 
thôi. Chồng bạn do dính mắc vào ý niệm tự tử, nên chính 
sự dính mắc ấy là nhân dẫn đến cái chết của anh ấy. Nếu 
không thể xả ly, anh ấy sẽ còn tiếp tục việc tự tử trong 
những kiếp sau. 

Tuy nhiên, nếu bạn hiểu được điều này, thì chồng bạn 
sau đó cũng có thể hiểu, vì giữa các thành viên trong gia 
đình có sự tương thông. Tâm và đời sống của bạn liên kết 
với chồng và con gái. Tâm và đời sống của họ cũng liên hệ 
với bạn. Nếu bạn hiểu đúng, người thân của bạn có thể theo 
đó mà chuyển hóa. Nhưng nếu không ai hiểu, thì sẽ không 
có ai có cơ hội thấy được chân lý. 

 
Question 7: What is the right relationship between 

the parents and the children? And what should we do 
when the children are not according to our desire? 

Answer: 
For me, I use the law of karma to solve the problem, 

not only for practice meditation, but also for family 
relationships or running business or medical treatment. 
Whatever I do, I will see from the side of cause and effect 
of selfless impermanent nature. In this way, I can save 
merits all the time, I can get profit from 1999 till now. 

438

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   438RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   438 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

I learned from a meditation center about the law of 
karma and then I applied it in my life as a former business 
owner. I was a businessman when I started practicing 
meditation. In this way I will take care of the mind more 
than money, more than teacher and student or leaders and 
followers. I will try to fulfill the needs of the customer more 
than profit, I will try to fulfill the needs of my followers. 

I will not grasp the discipline. I'm a leader, that's why 
I can do what I like. You are the follower, that's why you 
must obey my decision. I will not do like this as a mediator. 
In this way, I can  be what I want, I want to stop the 
business. In this way I can stop. Before I stop, I want to get 
success again in my business. I can get success. I want to 
know what are the problems in my business. 

Before I practiced meditation, I didn't know. When I 
practice meditation I found the solution and then I can solve 
the problem and my business became normal again. But I 
became more interested in meditation than business or 
money, I became more interested in merit than money. 
That's why I want to stop my business, I continue to 
practice more seriously. 

In this way, by the power of mindfulness and 
detachment, I can stop the business. I want to donate my 
belongings, my apartment, my car, my life, my investment 
for practicing meditation. To fulfill my needs, I continue to 
practice and then I could successfully donate all my 
belongings for doing good deeds like this. This is my first 
investment. 

439

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   439RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   439 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

I invest all my belongings and my life to do good 
deeds like this. This is the best investment what I 
understand. In this way, I can receive many donations, 
many donated money, many donated land, property, cars, 
many life. Some of the people and families will donate the 
whole family, their life and their belongings to me to 
Thabarwa Center. 

Because I myself donate like this, that's why I can 
receive back, the same or more than what I donate. In this 
way, I can continue teaching like this, I can continue 
opening meditation centers, I can continue helping the most 
needy people in the society. 

I want to help people even when I was young, I had a 
strong desire to help people but I could not. Only when I 
started practicing meditation, my desire was fulfilled but 
when I practiced meditation I needed to detach from all my 
desire. In this way I have no desire, I became desire free. 
But at that time, I can help and I can do nearly everything. 
All my former desires are fulfilled by the power of 
mindfulness and detachment. Besides, all my new desires 
are also fulfilled. 

Before I practiced meditation I didn't want to be 
healthy. I don’t want to live a long life but when I practiced 
meditation, I met with many poor and healthy people, in 
this way I came to know the value of long life, the value of 
good health. In this way, I  have a good desire for myself 
and then I believe I can have a healthy long life because of 
doing good deeds like this continuously. 

440

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   440RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   440 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Because of teaching to the patient nearly all the time, 
this is Dhamma medicine, no side effects. So if you decide 
as a parent or as a child, it will not be complete for sure. 
There will be side effects, that's why I decided to detach 
from making decisions from the side of someone. I will 
make a decision from the side of no one, nothing, just cause 
and effect, or action and the same reaction of impermanent 
nature. In this way I can make many decisions, I can answer 
many questions, I can also solve the problems of many 
people for over 20 years continuously and seriously also. 

Here in this retreat in Ha noi, I face many difficult 
problems but I can guide the right answer, the most suitable 
answer for them. In this way they can be satisfied and 
happy, that's why I can also be satisfied and happy. The 
same action and reaction. 

As a meditator, I need to be mindful of the mind all 
the time, that's why I can understand what is the strongest 
desire. In this way I will choose to fulfill the needs of their 
strongest desire. In this way again all my strongest desires 
can be fulfilled in return. 

If I fulfill the normal desire, only my normal desire 
will be fulfilled in return. Because of fulfilling the strongest 
desire of the many people, if I really want to do something, 
I can do. If I really want to have something I can have. This 
is the law of karma, action and the same reaction, never 
wrong. 

So if you really want to fulfill your needs, you must 
fulfill the needs of others. In this way, in time, your desire 
will be fulfilled in return. This is sure, if you are trying to 

441

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   441RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   441 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

fulfill your needs as a parent, you are not sure to fulfill your 
needs. 

There are many ways, the surest is fulfilling the needs 
of the people who are concerned with you. In this way, the 
action of fulfilling the need of your mind, your merit will 
fulfill your mind, your need in return for sure. But we 
cannot say what time, we cannot say how but we can say it 
is sure. Besides, you can be satisfied by relying and using 
the law of karma. 

This is an indirect way of trying to get what we want, 
but it is sure. We are relying on Dhamma, and this way 
Dhamma will fulfill our needs. We are fulfilling the need 
of Buddha Dhamma and Sangha. In this way Buddha 
Dhamma and Sangha will fulfill our need in return, this is 
sure. I have been doing like this for over 20 years 
continuously. In this way I can do many things. 

 
Câu hỏi 7: Đâu là một mối quan hệ đúng đắn giữa 

cha mẹ và con cái? Và mình nên làm gì khi mà con cái 
không theo ý mình ? 

Trả lời: 
Đối với bản thân tôi, tôi sử dụng luật nhân quả để giải 

quyết vấn đề không chỉ trong vấn đề về thực hành thiền mà 
còn trong vấn đề về gia đình, mối quan hệ, tài chính, xây 
dựng doanh nghiệp, hay chữa bệnh cho người khác. Trong 
bất kể điều gì tôi làm, tôi cũng sẽ cố gắng nhìn từ góc độ 
của nhân và quả của bản chất vô thường vô ngã, và bằng 
cách này tôi có thể tích trữ thiện nghiệp phước báu toàn thời 

442

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   442RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   442 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

gian, và tôi đã có thể có được một lượng phước báu lớn kể 
từ năm 1999 cho tới thời điểm hiện tại. Tôi đã học luật nhân 
quả từ Trung tâm thiền và sau đó tôi đã áp dụng quy luật 
này vào cuộc sống tôi với tư cách là một chủ doanh nghiệp 
trước đây. 

Khi mà tôi bắt đầu thực hành thiền, thì tôi đã là một 
chủ doanh nghiệp và bằng cách này tôi đã chăm lo được 
tâm trí của mình nhiều hơn tập trung chăm lo về tài sản, 
giáo viên, học sinh, những nhà lãnh đạo, hay những người 
đi theo sau. Khi làm doanh nghiệp của mình, tôi đã cố gắng 
đáp ứng được nhu cầu của khách hàng nhiều hơn là việc chỉ 
đơn thuần có được lợi nhuận và khi đã trở thành một thiền 
sư, tôi cố gắng đáp ứng nhu cầu những học sinh của tôi. 

Tôi không bám chấp vào giới luật hay quy định, thông 
thường mọi người hay nghĩ rằng với tư cách là một nhà lãnh 
đạo thì tất cả những thiền sinh và tất cả những người đi theo 
tôi phải nghe theo quyết định của tôi. Tuy nhiên với tư cách 
là một thiền sư, thì tôi không làm như vậy, và bằng cách 
này tôi có thể là bất cứ điều gì tôi muốn, chứ không chỉ bị 
giới hạn dưới tư cách là một nhà lãnh đạo. 

Trước đây tôi đang muốn dừng lại doanh nghiệp của 
mình, và vì thế tôi đã có thể dừng lại doanh nghiệp của 
mình. Chỉ khi tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi mới có thể 
biết được giải pháp cho doanh nghiệp của mình, biết được 
giải pháp cho những trắc trở trong doanh nghiệp của mình. 
Và khi đó, doanh nghiệp của tôi mới dần dần trở lại bình 
thường. 

Tuy nhiên tại thời điểm đó, tôi cảm thấy hứng thú hơn 
với việc thực hành thiền với việc tích trữ phước báu thiện 

443

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   443RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   443 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

nghiệp, hơn là chỉ đơn thuần điều hành doanh nghiệp hay 
có được thêm tài chính chính. Vì vậy tôi đã quyết định dừng 
doanh nghiệp của mình để có thể tiếp tục thực hành thiền 
một cách miên mật hơn nữa, và bằng cách này thông qua 
sức mạnh của việc thực hành chánh niệm và xả ly, tôi đã có 
thể dừng lại toàn bộ doanh nghiệp của mình và cúng dường 
tất cả tài sản của cải của mình cho Phật Pháp và Tăng để tôi 
có thể chuyên tâm thực hành thiền. 

Để có thể đáp ứng được mọi mong muốn, nhu cầu của 
tôi, tôi đã tiếp tục việc thực hành thiền của mình và bằng 
cách này tôi đã có thể cúng dường toàn bộ của của cải tài 
sản của mình cho Phật Pháp và Tăng. Tôi đã đầu tư toàn bộ 
cuộc sống, toàn bộ tài sản của mình để có thể làm thiện 
pháp như thế này và đây chính là khoản đầu tư đúng đắn 
tuyệt vời nhất. Thông qua cách này, tôi đã nhận lại được rất 
nhiều sự cúng dường tương tự như thế. Có một số gia đình 
thì cúng dường toàn bộ gia đình, toàn bộ cuộc sống của họ 
cho tôi, và cho trung tâm thiền Thabarwa. 

Bởi vì trước đây tôi đã từng cúng dường như thế này 
và giờ đây tôi đã nhận lại được khoản cúng dường tương tự 
hoặc nhiều hơn mà tôi đã từng làm. Bằng cách này tôi đã 
có thể tiếp tục việc giảng dạy của mình, tiếp tục việc mở 
những Trung tâm thiền, tiếp tục giúp đỡ nhiều người khác 
ở trong xã hội. 

Khi tôi còn trẻ thì tôi đã có một mong muốn mạnh mẽ 
để giúp đỡ những người khác. Tuy nhiên, tôi đã không thể 
nào làm được điều đó. Chỉ khi tôi bắt đầu thực hành thiền, 
thì những mong muốn của tôi mới được dần đáp ứng. Tuy 
nhiên, khi thực hành thiền một cách nghiêm túc, thì tôi cần 

444

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   444RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   444 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

phải xả ly khỏi mọi mong muốn của mình.  Và khi đó tâm 
trí tôi không còn bất kỳ mong muốn nào nữa. Tuy nhiên tại 
thời điểm đó, tôi đã gần như có thể làm tất cả mọi thứ, tất 
cả những mong muốn nhu cầu của tôi đều đã được lần lượt 
đáp ứng thông qua việc thực hành chánh niệm và xả ly. 
Ngoài ra, những mong muốn mới của tôi cũng dần được 
đáp ứng. 

Trước khi thực hành thiền thì tôi không cần có một 
cuộc sống trường thọ hay khỏe mạnh. Chỉ khi tôi bắt đầu 
thực hành thiền tôi mới có cơ duyên được gặp nhiều người 
già và bệnh tật. Và khi đó tôi mới biết được giá trị của việc 
có được sức khỏe tốt là như thế nào. Khi đó tôi đã có mong 
muốn có được một cuộc sống trường thọ và khỏe mạnh. Và 
chính việc thực hành thiền theo một cách tự nhiên đã đáp 
ứng lại được mong muốn này của tôi và tất cả những mong 
muốn này đã được đáp ứng thông qua việc giảng dạy cho 
những học sinh hay bệnh nhân như thế này toàn thời gian. 
Và đây chính là liều thuốc của Chánh pháp. 

Vậy nếu bạn có một mong muốn gì với tư cách là một 
bậc cha mẹ hay là một người con thì chắc chắn nó sẽ không 
trở nên trọn vẹn. Và mong muốn như thế này sẽ có những 
hệ quả kèm theo. Chính vì thế tôi đã cố gắng xả ly khỏi việc 
đưa ra quyết định của mình với tư cách là một ai đó hay một 
bản ngã nào đó. Mà tôi chỉ đơn thuần đưa ra quyết định của 
mình với tư cách là vô ngã, mà cũng không phải là ai cả, 
chỉ đơn thuần là nhân và quả của bản chất vô thường vô 
ngã. Và bằng cách này, tôi đã có thể đưa ra được nhiều 
quyết định khác nhau, trả lời nhiều câu hỏi khác nhau và tôi 
đã có thể giải quyết được vấn đề của nhiều người trong 
nhiều năm liên tiếp. 

445

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   445RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   445 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Trong khóa thiền lần này tại Hà Nội, tôi đã gặp phải 
rất nhiều vấn đề. Tuy nhiên, trong từng khoảnh khắc, tôi 
luôn biết đâu là câu trả lời phù hợp nhất, giải pháp phù hợp 
nhất và tôi đã đưa ra những giải pháp đó và bằng cách này 
tất cả mọi người xung quanh tôi hay đặt ra câu hỏi cho tôi 
đều cảm thấy rất mãn nguyện và hài lòng. Và tương tự như 
thế, chính bản thân tôi cũng trở nên mãn nguyện theo. Đây 
chính là quy luật nhân và quả. 

Với tư cách là một người hành thiền, tôi sẽ hoàn thành 
những mong muốn mạnh mẽ nhất. Với tư cách là một người 
hành thiền, tôi cần luôn giữ chánh niệm với tâm, vì vậy tôi 
có thể hiểu điều gì là mạnh mẽ nhất. Theo cách này, tôi sẽ 
chọn đáp ứng nhu cầu của mong muốn mạnh mẽ nhất của 
họ. Và cũng theo cách này, mọi mong cầu mạnh mẽ nhất 
của tôi sẽ được hoàn thành để đáp lại. 

Nếu tôi chỉ đơn thuần đáp ứng những mong muốn bình 
thường, thì cũng chỉ có những mong muốn tầm thường 
được đáp ứng. Tuy nhiên bởi vì tôi luôn biết rõ được và đáp 
ứng được những mong muốn mạnh mẽ nhất trong tôi. Thế 
nên là bất kể khi nào tôi muốn làm một điều gì đó thì chắc 
chắn tôi có thể làm được. Bất cứ khi nào tôi muốn có một 
cái gì đó thì chắc chắn tôi có thể có được. Luật nhân quả 
này không bao giờ sai và áp dụng cho tất cả mọi người. 

Nếu bạn thực sự muốn có một điều gì đó thì bạn phải 
đáp ứng mong muốn của những người xung quanh và bằng 
cách này khi nhân duyên đã đủ đầy thì những mong muốn 
nhu cầu của bạn cũng sẽ lần lượt được đáp ứng. Nếu bạn 
chỉ đơn thuần của đáp ứng nhu cầu của mình với tư cách là 
một bậc cha mẹ thì cách thức này không chắc chắn. Cách 

446

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   446RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   446 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

thức chắc chắn nhất để có thể đạt được mong muốn của bạn 
là thông qua việc giúp đỡ những người xung quanh bạn. 

Và bằng cách này, phước báu đến từ việc giúp đỡ đó 
sẽ đáp ứng mong muốn của bạn, và đáp ứng được tâm trí 
của bạn. Chúng ta không thể nào nói rằng làm thế nào để 
có được mong muốn đó, hay khi nào thì mong muốn đó mới 
thành hiện thực. Nhưng chúng ta có thể chắc chắn rằng quy 
luật này, hay con đường nhân và quả này thì có thật. Chúng 
ta chỉ có thể mãn nguyện khi sử dụng luật nhân quả một 
cách đúng đắn, và đây chính là con đường gián tiếp để có 
thể có được điều mình muốn. 

Cách thức này thì chắc chắn. Nếu chúng ta nương tựa 
vào Phật, nếu chúng ta nương tựa vào chánh pháp thì chắc 
chắn chánh pháp sẽ đáp ứng lại những mong muốn của 
chúng ta. Nếu chúng ta đáp ứng mong muốn của Tam bảo 
thì Tam bảo cũng sẽ đáp ứng lại mong muốn của chúng ta 
và tôi đã liên tục làm như thế này trong suốt hơn hai mươi 
năm liên tiếp. Bằng cách này, tôi có thể làm được nhiều thứ. 

 
Question 8: My son is thirty-nine years old this 

year. He has a wife and three children. Four years ago, 
due to being involved in debts, gambling, and football 
betting, my son had to leave home and family to go far 
away. 

The reason is that my son’s father (which is my 
husband) said that now my son has been playing around 
a lot and has many debts, and at this point, the family is 
no longer able to help him pay off those debts. If my son 
stays at home, people will keep coming to demand 

447

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   447RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   447 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

payment, and the family will not be able to do any 
business. Therefore, my son had to leave the house and 
was only allowed to come back to visit his wife and 
children, but not to stay at home. 

It has been four years since then that my son left 
and has not returned home. Recently, my son has 
contacted the family and his children, but he still does 
not come home because he says that his father drove 
him away. 

About a month ago, I received information that my 
son has another woman and is expecting a child. I was 
very surprised. Before, I hoped he would come back, 
but now with this situation, it seems very unlikely. 

So I want to ask you for advice on how to help my 
three grandchildren receive care like other children, 
and how my daughter-in-law can have her husband 
return to care for the family as she has always wished. 

Sayadaw: How could you know the current situation 
of your son as you just described? 

Meditator: In fact, he still keeps in touch with me, for 
the past year, he has been in contact with me and with his 
wife and children. He just doesn't dare to talk to his father. 
With his wife and children, he still texts messages and 
occasionally meets them. Legally, there’s nothing official 
yet, but he has entered into a relationship with another 
woman, and it’s likely that she is about to have his child. 
Yes, he told me that himself. 

448

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   448RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   448 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Sayadaw: How about his first wife at home? Is she 
OK? 

Meditator: His first wife and three grandchildren are 
still living in my house. In general, both my son and his 
wife have said to each other that now, after being apart for 
so long, they no longer have any feelings for each other. So 
they’re just taking responsibility for raising the children, 
but there’s no emotional connection anymore. 

But I think the mistake is on my son’s part. He should 
take responsibility, he should return, and he should make 
peace with his wife. His wife hasn’t done anything wrong. 
Now, if he says there’s no love anymore, then it’s entirely 
his fault. He has to rebuild, to restore that relationship, to 
reconnect that emotional bond. But if he says he no longer 
has feelings, it means he already has someone else. He’s 
just saying that to avoid taking responsibility. 

I still hope he will come back. But since he told me he 
has another woman and is about to have a child with her, I 
suddenly lost hope. I don’t know what to do anymore. I’m 
still living at home and taking care of the grandchildren. 
They’re still living with me in the house. 

Answer:  
This is the law of karma, we just need to accept it, we 

just need to detach also to be using only, knowing only, 
experiencing only. 

We can do nothing we just need to accept as it is. If 
we cannot detach we may experience again and again, if we 

449

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   449RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   449 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

can detach we may not we may experience like this less and 
less. 

 
Câu hỏi 8: Con trai của con năm nay ba mươi chín 

tuổi, đã có vợ và ba con. Cách đây bốn năm, do vướng 
vào việc nợ nần, chơi bời, cờ bạc, cá độ bóng đá, nên con 
trai con đã phải rời nhà, rời gia đình để đi một nơi xa. 

Lý do là bố của con trai con (tức là chồng của con) 
nói rằng bây giờ con trai đã chơi bời rất nhiều, nợ nần 
nhiều, và đến lúc này gia đình cũng không có khả năng 
trả giúp cho con trai được. Nếu con trai ở nhà, người ta 
sẽ cứ đến đòi nợ thì gia đình sẽ không làm ăn được gì, 
cho nên con trai phải đi khỏi nhà và chỉ được phép về 
thăm vợ, thăm con rồi đi thôi, không được lưu trú ở nhà. 

Từ đó đến nay đã bốn năm, con trai đã đi và không 
về nhà nữa. Gần đây, con trai có liên lạc lại với gia đình, 
với các con của con trai, nhưng vẫn không về nhà với lý 
do là bảo là bố đuổi đi nên không về. 

Mới cách đây khoảng một tháng, có thông tin lại 
với con rằng con trai con đã có người phụ nữ khác và 
đã sắp có con. Con cũng rất bất ngờ. Trước đây, con cứ 
hy vọng cháu nó sẽ về, nhưng bây giờ như vậy thì khả 
năng rất khó. 

Nên con muốn hỏi ngài sẽ chỉ giúp cho con xem làm 
cách nào để giúp ba đứa cháu nội của con có được sự 
chăm sóc của ba như những đứa trẻ khác, và con dâu 
của con thì có được chồng trở lại quay về để chăm sóc 
gia đình như vẫn hằng mong muốn ạ. 

450

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   450RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   450 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Sayadaw: Làm sao bạn biết được tình trạng hiện tại 
của con trai bạn như bạn vừa mô tả? 

Thiền sinh: Thực ra, nó vẫn giữ liên lạc với con. Suốt 
một năm qua, nó vẫn liên lạc với con và với vợ con của nó. 
Nó chỉ không dám nói chuyện với bố thôi. Với vợ và các 
con, nó vẫn nhắn tin và thỉnh thoảng có gặp mặt. Về mặt 
pháp lý thì chưa có gì chính thức, nhưng nó đã có quan hệ 
với một người phụ nữ khác, và rất có thể cô ấy sắp sinh con 
cho nó. Vâng, chính nó đã nói với con điều đó. 

Sayadaw: Vậy còn người vợ đầu ở nhà thì sao? Cô ấy 
vẫn ổn chứ? 

Thiền sinh: Vợ nó ở với gia đình nhà con, bốn mẹ con 
vẫn ở nhà con. Nói chung là hai đứa nó đều nói với nhau 
rằng bây giờ, kiểu như xa nhau lâu ngày, cũng không còn 
tình cảm nữa. Thì coi như là cũng chỉ có trách nhiệm để 
nuôi con thôi, chứ bây giờ cũng không còn tình cảm gì nữa. 

Nhưng mà con thì con nghĩ là lỗi sai này là ở con trai 
nhà con. Thì con trai nhà con phải có trách nhiệm, nó phải 
quay về, nó sẽ làm lành với vợ nó. Chứ vợ nó thì chẳng có 
lỗi gì cả. Bây giờ mà bảo không có tình cảm nữa thì tất cả 
là lỗi do nó, thì nó phải tự gây dựng lại, nó phải tự làm lại 
cái tình cảm đấy, nối lại cái tình cảm đấy. Chứ nó lại bảo là 
không có tình cảm, tức là nó đã có người khác rồi. Nhưng 
mà nó nói như thế để kiểu như là muốn dứt bỏ cái trách 
nhiệm ấy. 

Con thì con vẫn cứ hy vọng là nó sẽ quay về. Nhưng 
mà từ lúc nó bảo là nó có người phụ nữ khác, với lại chuẩn 
bị có con, thì con tự dưng mất hy vọng. Con nghĩ là không 

451

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   451RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   451 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

biết làm cách nào nữa. Con vẫn ở nhà và vẫn nuôi các cháu, 
vẫn ở trong nhà với các cháu. 

Trả lời: 
Đây chính là luật nhân quả và chỉ có thể chấp nhận và 

xả ly, chỉ để sử dụng, chỉ để biết, chỉ để kinh nghiệm mà 
thôi. 

Chúng ta không thể làm gì khác, chỉ cần chấp nhận 
mọi thứ như chúng đang là. Nếu không thể xả ly, bạn có thể 
sẽ phải trải nghiệm điều này lặp đi lặp lại. Nhưng nếu có 
thể xả ly, bạn sẽ trải nghiệm điều này ngày càng ít đi. 

 
Question 09: Dear Sayadaw, in my family, there 

are some people who are not satisfied. This may give rise 
to unwholesome mental states in the mind of my former 
wife, and such states may become obstacles that prevent 
her from approaching the Buddha, the Dhamma, and 
the Sangha. If that happens, then whether in this life or 
in future rebirths, it is uncertain whether she will be 
protected by the Triple Gem or have the opportunity to 
follow the Buddha’s path to be free from saṁsāra. 

With this concern, I respectfully ask you to kindly 
explain to my former wife the benefits, the merits, and 
what is truly happening with me—her former husband. 
By doing so, may we not create unwholesome causes 
that could bring about unwholesome results in the 
future. I also hope she will have the chance to develop 
faith in the Buddha, the Dhamma, and the Sangha. 

Answer: 

452

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   452RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   452 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Working for education, money and family are easy to 
do for the living beings. But working for merits or Dana 
Sila Bhavana is really difficult for the living beings. Even 
to do good deeds or Dana Sila Bhavana is difficult to be 
able to do practically, for short time or long time are more 
difficult.If most of the people decide to ordain as a monk so 
nuns are really difficult. Only a few people in the society 
can ordain as a monk or nun. 

Myanmar is a Buddhist country but most of the people 
may not want to ordain as a monk or nun. Even if they want 
to ordain, it is really difficult to be monks or nuns or 
samaneras. Even to ordain as a religious person and 
practice meditation for a short time is really difficult. I have 
many experiences with ordination as a religious person and 
good deeds of Dana Sila Bhavana. 

Therefore, for the family members of Koyin 
(sāmaṇera), you should learn from him. You should learn 
from him about the life of a religious person and practicing 
meditation and sharing experience or teaching meditation. 
Now he can do for a short time. That is really great. But to 
do good deeds for a short term is not much difficult. To do 
good deeds for the long term is really difficult. With this 
right understanding, you should support Koyin. 

Now he is doing the most difficult good deeds as a 
samanera. He is also practicing meditation. If you 
understand and practice like this, you are also saving the 
greatest merits concerned with him. He must actually 
practice. The whole family just needs to believe in him and 
Buddha Dhamma and Sangha. This kind of doing good 

453

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   453RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   453 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

deeds is for everyone. You all get the chance to do like him 
in a future life or this life. So if you are supporting him and 
believing in him, he can practice more seriously. You can 
also save the greatest merits concerned with him. 

If he can do like this for a long time, this will be really 
great. But if he cannot practice for a long time, you will 
surely disrupt and then you all can get lessons from his 
failure. This is the right understanding about doing Dana 
Sila Bhavana. 

If he can do good deeds as a samanera or monk for a 
long time and your family can follow his way one after 
another, in this way you all can work together for Buddha 
Dhamma and Sangha as Dhamma family. 

At the present, you may be in difficulty with the 
children and so also he may be in difficulty in the new 
environment and doing good deeds seriously. So no one is 
easy for sure. But what he is doing is complete with side 
effects. There will be weakness in his side. What you are 
doing is not complete, there are many side effects. That's 
why he was trying to find the middle way guided by 
Buddha under my guidance. So if he can follow, you can 
learn from him and then you all can follow him one after 
another. You can also ordain as a nun, not much difficult. 

For the children, if you are doing good deeds, you 
don't need to worry for them. They can be fortunate. It will 
be easier for them for education, job, healthcare. And 
everything will not be difficult because of the protection of 
Buddha Dhamma and Sangha. That's why you should 
support to his doing good deeds. You should learn from 

454

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   454RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   454 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

him. He will try his best. What he is doing is more difficult 
than what you are doing with the children. That's why if he 
can continue to do good deeds like this, you all can be free 
from the suffering of the people in the society for sure. 

Koyin is not very skillful to be doing only without 
rejecting and attaching. That's why his ordination as a 
samanera like this may be rejecting the family members. 
But if he stops ordination as a samnira and practices 
meditation, he may be rejecting Buddha Dhamma and 
Sangha. 

Rejecting family members will have less side effects. 
Rejecting Buddha Dhamma and Sangha will have much 
more side effects for sure. Because he got the chance to do 
like this, to practice like this. So if he rejects, that is the 
biggest mistake, not good for this life and also for the future 
life, next life. 

You all can get this kind of opportunity to do good 
deeds. At that time you must be able to make the right 
decision. In this way, you can be free from difficulties, 
danger, problems and suffering of the people in the society. 

For Koyin, he may have difficulties with the life of a 
samanera or monk. He may have difficulty in practicing 
meditation. But he may not suffer the difficulties of a lay 
person in the society. That is much more released. 

Now you cannot detach from society. In this way, you 
are sure to experience the misunderstanding, difficulties, 
problems and suffering of the society. That's why we all 
should try to detach from society to get enlightenment and 
freedom from the endless life cycle and suffering. 

455

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   455RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   455 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

 
Câu hỏi 09: Kính bạch Thiền sư, về phía gia đình 

của con, có một số người cảm thấy không hài lòng. Điều 
này có thể làm khởi sinh tâm xấu ác trong tâm của vợ 
cũ con, và đó có thể là một trong những chướng ngại 
ngăn cản cô ấy đến gần với Phật, Pháp và Tăng. Nếu 
điều đó xảy ra, thì trong kiếp sống này hoặc những kiếp 
tái sinh về sau, cũng không chắc rằng cô ấy sẽ được 
Phật, Pháp và Tăng bảo hộ, cũng không chắc rằng cô ấy 
sẽ có cơ hội hành theo con đường của Đức Phật để thoát 
khỏi sinh tử luân hồi. 

Với suy nghĩ như vậy, con tha thiết xin Ngài từ bi 
giảng giải cho vợ cũ của con hiểu rõ về những lợi ích, 
phước báu, và những điều đang diễn ra với con – là 
người chồng cũ của cô ấy. Như vậy, giữa con và cô ấy sẽ 
không tạo thêm những nhân xấu dẫn đến quả xấu trong 
tương lai. Và cô ấy cũng có thể có cơ hội phát khởi niềm 
tin nơi Phật, Pháp và Tăng – Tam Bảo. 

Trả lời: 
Làm việc cho giáo dục, tiền bạc và nuôi sống gia đình 

rất dễ để có thể làm được điều đó cho tất cả những chúng 
sinh hữu tình, cho con người. Nhưng để có thể tích lũy được 
phước thiện lành, phước báu như là bố thí, cúng dường, giữ 
giới và thực hành thiền định, thiền tuệ cho tất cả chúng sinh 
hữu tình và vô tình, làm tất cả những phước báu này thì 
không dễ để có thể thực hiện. Không dễ để thực hiện, thực 
hiện một cách thực tiễn trong thời gian ngắn hạn hoặc dài 
hạn là điều khó khăn. 

456

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   456RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   456 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Hầu hết con người cũng rất khó để có thể xuất gia, trở 
thành tu sĩ chư Tăng, chư Ni. Và cũng hiếm, có rất ít người 
ngoài xã hội có thể xuất gia và thọ giới trong thời gian dài. 
Như Miến Điện được coi là đất nước Phật giáo quốc giáo, 
nhưng hầu hết con người ta cũng không muốn xuất gia để 
trở thành chư Tăng hoặc chư Ni, ngay cả trong thời gian 
ngắn hạn. Bởi vậy cho nên thấy rằng cơ hội hi hữu để có 
thể xuất gia, và số lượng người có khả năng xuất gia là rất 
ít ỏi và khó khăn để trở thành chư Tăng, chư Ni hoặc là Sa-
di. 

Việc xuất gia và trở thành những người sống trong đời 
sống phạm hạnh, có thể thực hành thiền, cũng là một điều 
hy hữu và khó khăn. Tôi có rất nhiều kinh nghiệm để có thể 
hướng dẫn cho quý vị Phật tử có khả năng đến được con 
đường đạo bằng việc xuất gia, trở thành một trong những 
thành viên của tôn giáo, của những người đi theo và làm 
thiện pháp liên quan đến Phật, Pháp, Tăng – Tam Bảo. 

Như vậy, đối với gia đình của Sư hiện tại, tất cả mọi 
người nên học hỏi từ Sư. Đây là con đường đúng đắn cần 
phải làm. Mọi người hãy học hỏi về pháp hành của Sư trong 
đời sống, và cả như bây giờ – là một thành viên của Tăng 
đoàn. Sư có khả năng thực hành thiền, Sư có thể chia sẻ 
kinh nghiệm trong thiền tập, trong đời sống của người thọ 
giới. Và ngay cả nếu như Sư chỉ thực hành, thọ giới trong 
ngắn hạn thì chúng ta cũng nên học hỏi từ sự thực hành 
công phu của Sư, bởi vì đây là thiện pháp khó mà thành tựu, 
rất là vĩ đại. 

Làm phước thiện trong ngắn hạn thì thật ra cũng có 
những cái dễ dàng, nhưng để liên tiếp giữ gìn thiện pháp 

457

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   457RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   457 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

trong dài hạn thì khó khăn hơn. Với sự hiểu biết đúng đắn 
này, thì mọi người hãy nên giống như sự thực hành của Sư, 
bởi vì Sư có cái hiểu đúng đắn, đang làm và đang nỗ lực 
cho pháp hành – một trong những pháp hành khó khăn nhất 
là xuất gia, thọ giới như một chư Tăng, Sa-di. 

Bên cạnh đó, Sư đang thực hành thiền để thanh lọc 
tâm. Nếu như tất cả các thành viên trong gia đình đều hiểu 
được về những lợi lạc này và có khả năng thực hành như 
Sư, để có thể tích lũy phước báu, thiện nghiệp cho mình, thì 
đây là những điều mình cần phải làm. 

Như vậy thì cả gia đình cần phải tin tưởng vào pháp 
hành mà Sư đang thực tập. Phải tin tưởng vào con đường 
mà Sư đang đi, đi theo sự hướng dẫn, hộ trì của Phật, Pháp, 
Tăng – Tam Bảo. Đây chính là thiện pháp cho tất cả mọi 
thành viên trong gia đình, cho tất cả mọi người. Bởi vì, nhờ 
có sự pháp, nhờ có sự thực hành của Sư, tất cả các thành 
viên trong gia đình có cơ hội được học hỏi và có khả năng 
thực hành như Sư. Và trong tương lai sẽ được trải nghiệm 
con đường phạm hạnh, và cũng có thể là trong kiếp sống 
này, mọi người sẽ có cơ hội được nếm thử hương vị Pháp 
Bảo. 

Và như vậy thì, bằng một cách nào đó, có thể hiểu rằng 
tất cả các thành viên trong gia đình đang ủng hộ, hộ trì cho 
Sư, cho pháp hành của mình bằng cách tin tưởng vào Sư, 
để cho Sư có cơ hội được thực hành thiền một cách rốt ráo, 
một cách liên tục. Và như vậy, chỉ bằng sự hộ trì như vậy, 
quý vị đã có thể tích lũy được thiện nghiệp cho riêng mình. 

Bởi vì tất cả các thành viên trong gia đình đều có mối 
liên hệ thân bằng quyến thuộc với Sư, và như vậy thì tất cả 

458

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   458RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   458 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

mọi người đều có thể làm thiện pháp liên quan đến việc hộ 
trì cho Sư. Sư có thể thực hành và thọ giới như một Sa-di 
trong dài hạn hoặc ngắn hạn. Và ngay cả nếu như Sư không 
thể nào duy trì hình tướng trong dài hạn, thì nó cũng đã là 
thành tựu rồi. 

Và như vậy, cho dù thích hay không, và ngay cả khi 
mà Sư cần phải xả y và về lại cuộc sống thường nhật như 
người cư sĩ, thì tất cả mọi người đều có thể học được bài 
học từ Sư, từ những thành tựu và thất bại trong con đường 
tu tập của Sư. Và tất cả những điều này đều là những chánh 
kiến, hiểu biết đúng đắn về việc làm phước thiện, liên quan 
đến việc bố thí, trì giới, hành thiền mà tất cả chúng ta đều 
phải thực hiện. 

Nếu như mà Sư có thể giữ hình tướng là tu sĩ, sa-di và 
thực hành trong thời gian dài hạn, thì tất cả các thành viên 
trong gia đình của chị có thể đi theo pháp hành mà Sư đang 
thọ dụng. Như vậy thì từng người một cũng sẽ trải nghiệm 
được hương vị của Pháp Bảo. Và theo cách này, các thành 
viên trong gia đình – bao gồm cả chị – sẽ có cơ hội được 
làm việc với Phật, Pháp, Tăng (Tam Bảo) như là một gia 
đình pháp, những người bạn đạo. 

Có thể tại giây phút này đây, chị đang gặp khó khăn 
trong việc nuôi dạy các con nhỏ. Và cũng như vậy, Sư cũng 
đang gặp rất nhiều khó khăn trong việc thích ứng với môi 
trường mới. Nhưng bằng việc làm phước thiện một cách 
nghiêm túc, thật ra chẳng ai đang dễ dàng cả. Tuy nhiên, 
những gì mà sư đang làm thì trọn vẹn, không có những tác 
dụng phụ so với chị. Có thể là sư đang có những điểm yếu, 

459

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   459RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   459 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

theo góc nhìn của chị về sư. Nhưng những gì chị đang làm 
thì  chưa trọn vẹn và có quá nhiều tác dụng phụ. 

Bởi vậy, có thể thấy rằng sư đang nỗ lực để đi theo 
con đường Trung đạo trong pháp hành của mình, bằng cách 
thực hành theo lời chỉ dạy của Đức Phật, dưới sự hướng dẫn 
của tôi. Và nếu như sư có khả năng theo pháp hành này, thì 
cả chị cũng sẽ có cơ hội được học hỏi theo sự hướng dẫn và 
thực hành của sư. Như vậy, lần lượt từng người trong gia 
đình chị cũng có thể phát tâm xuất gia làm tu nữ – điều này 
không hề khó. 

Còn về các bạn nhỏ, bởi vì chị và sư đang cùng làm 
phước thiện, các bạn sẽ được che chở và hộ trì bởi Phật, 
Pháp, Tăng – Tam Bảo. Các bạn sẽ có rất nhiều điều kiện 
thuận duyên, sẽ gặp được sự dễ dàng trong học tập, trong 
công việc, trong chăm sóc sức khỏe và trong mọi khía cạnh 
của đời sống. Tất cả đều sẽ được hộ trì và tác duyên thuận 
lợi. Như vậy, sẽ không có bất cứ sự khó khăn nào tồn tại 
khi được hỗ trợ bởi ánh sáng của Pháp Bảo, Phật Bảo và 
Tăng Bảo. 

Chính vì những phước báu như vậy, cho nên chị hãy 
nên hộ trì cho sư trong việc làm phước thiện. Chị nên học 
học hỏi từ Sư, vì Sư đang cố gắng hết mức để thành tựu 
trong pháp hành. Những gì Sư làm thật ra còn khó khăn hơn 
so với những việc chị đang làm trong đời sống hằng ngày, 
như chăm sóc con cái chẳng hạn. Nhưng đó là những điều 
mà Sư cần phải làm. Và nhờ có điều này, không chỉ riêng 
chị mà tất cả các thành viên trong gia đình sẽ có cơ hội thoát 
khỏi những khổ đau, và có thể thành tựu được những ước 
nguyện sâu xa của mình. Và điều này là chắc chắn như vậy. 

460

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   460RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   460 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Nói cách khác, cũng có thể Sư không có thiện xảo 
trong việc làm phước thiện, bởi vì việc thọ giới và trở thành 
sa-di của Sư có bao gồm cả sự dính mắc ở trong đó. Cho 
nên, đó không phải là việc chỉ xuất gia một cách trọn vẹn. 
Điều đó có thể được nhận biết được thông qua việc hiện tại 
các thành viên trong gia đình cũng chưa hoan hỷ với việc 
thọ giới, xuất gia của Sư. Bởi vậy, chị cũng có mong muốn 
ngăn cản và chưa thuận với ý nguyện của Sư được xuất gia 
làm sa-di, được thực hành thiền. Bởi vì trong Sư đã từng có 
sự ngăn che, hoặc là chưa có thuận duyên, đã từng từ khước 
Phật, Pháp, Tăng – Tam Bảo. 

Thật ra, việc từ bỏ gia đình, thân bằng quyến thuộc thì 
có ít tác dụng phụ hơn là việc từ chối, từ khước pháp hành 
mà Đức Phật đã giảng dạy – từ khước việc đi theo con 
đường của Phật, Pháp, Tăng - Tam Bảo khi mà nhân duyên 
đã đủ đầy. 

Khi Sư có cơ hội được nếm trải Pháp Bảo, được quyết 
định đi theo con đường Trung đạo, con đường phạm hạnh 
và thực hành thiền mang đến lợi lạc cho chính mình và cho 
tất cả, thì nếu như Sư từ khước, từ chối cái nhân duyên đó, 
vô hình chung Sư đã mắc phải một sai lầm lớn nhất. Đó là 
không đi theo sự hướng dẫn của Phật, Pháp, Tăng – Tam 
Bảo. Và Sư sẽ nhận lấy quả này trong đời này và trong các 
kiếp sống kế tiếp trong tương lai. 

Nhưng Sư đã không từ khước. Sư đã quyết định đi 
theo con đường Phật, Pháp, Tăng – Tam Bảo khi có cơ hội 
và nhân duyên trọn lành. Bởi nhờ có thế nên các thành viên 
trong gia đình sẽ có cơ hội được hộ trì và đi theo con đường 
mà Sư đã chọn. Và như vậy, đây chính là quyết định đúng 

461

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   461RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   461 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

đắn. Sư đã không từ chối, không từ khước khi ra quyết định 
này. Và bởi vậy, chị và các thành viên trong gia đình cũng 
sẽ tránh khỏi khó khăn, tai ương, tật bệnh, tránh khỏi những 
vấn đề khó khăn, bất toại nguyện, khổ đau mà tất cả những 
con người trong xã hội đang phải gánh chịu – nhờ phước 
báu gia trì của sư. 

Đối với sư, hiện tại chắc chắn cũng sẽ có những khó 
khăn trong việc thích nghi với đời sống mới – cuộc đời 
phạm hạnh, pháp hành của một sa-di, của một người chư 
tăng và việc thực hành thiền. Nhưng chắc chắn rằng Sư sẽ 
không phải chịu đựng những đau khổ trong cuộc đời như 
những người cư sĩ tại gia sống ngoài xã hội. Và như vậy, 
Sư sẽ ngày càng được giải phóng khỏi những khổ đau – mà 
đây là điều mà chị đã không thể xả ly được như Sư. Chị 
cũng giống như những người đang sống ngoài xã hội và 
chắc chắn sẽ kinh nghiệm những khổ đau, bất toại nguyện 
trong đời sống này. 

Với hiểu biết như vậy, với sự thấu rõ về khổ đau trong 
xã hội này, điều chị cần phải làm – và tất cả chúng ta cũng 
nên như vậy – là hãy xả ly khỏi đời sống trần tục, để có thể 
có cơ hội được giác ngộ, được thực hành con đường phạm 
hạnh, để có thể chấm dứt sinh tử luân hồi trong đời này và 
cả những đời sau. 

 
Question 10: Venerable Sayadaw, I have two sons 

— one is 16 and the other is 10 years old. Every day, I 
try to guide them toward the Dhamma through daily 
activities, such as letting them listen to Dhamma talks, 
teaching them basic Dhamma principles, and most 

462

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   462RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   462 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

importantly, by practicing myself as an example for 
them. 

May I respectfully ask: How can I help nurture in 
them a genuine interest in meditation and the Buddha’s 
teachings — so they may develop a love and 
appreciation for the Dhamma and the path of practice? 
Thank you so much! 

Answer: 
You are doing good deeds with attachment to 

yourself. Most of the meditators were practicing meditation 
with attachment to self or someone or I. They cannot detach 
from self. They can do good deeds, they can practice 
meditation, but they cannot detach from self. That's why 
their practice may not develop. They may not be satisfied 
with their practice. 

Most of them may not be satisfied with their practice 
because of attachment to self. That attachment is the cause 
of suffering, the cause of greed, anger, and delusion. If the 
meditator wants to develop in their practice, they must 
practice meditation for everyone, or for nonself, or no one 
— to be doing only with detaching mind from self. In this 
way, that meditator can develop more quickly. 

This is the same with teaching to your sons. Now you 
are teaching with attachment to self or someone or your two 
sons. You should try to teach freely, not only to your sons, 
but also to everyone concerned with you. This is 
detachment from self. Your attachment to your sons or self 
is the limit in your teaching. If you could not detach from 
the limit of self, your teaching may not be much effective. 

463

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   463RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   463 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

I started teaching to the Mogok meditators because I 
listened a lot to the teaching of Mogok Sayadaw. I practiced 
mainly at the Mogok meditation retreat. Therefore, 
teaching the Mogok method is easier for me. I was friendly 
with many Mogok meditators and followers. That's why I 
started to teach to the Mogok meditators in 2002. After two 
years, I stopped teaching the Mogok method. I started to 
teach freely to every meditator, not only to the Mogok 
meditators. This is detachment from the Mogok method. 

When I can teach freely to the meditators, I started to 
teach to the public, to everyone. This is detachment from 
teaching to meditators. Now I have been teaching to the 
public for over many years continuously. That's why I'm 
able to teach to various people. I can teach the patients. I 
can teach old people. I can teach the mental patients. I can 
teach the children. But I'm not teaching the children too 
much because I was busy with the old and sick people, 
because they have no much time to live. Therefore, I pay 
more attention to the old and sick people. 

Because of teaching to the public in my daily 
meditation, within meditation retreats like this or in the 
meditation centre, I used to think to the public. I'm trying 
to teach to be teaching only. That is really difficult, but it is 
really powerful. So you should also try to teach freely, not 
only to your son. In this way, you can teach more. If your 
practicing and teaching quality and intelligence become 
higher, you can teach to your sons more effectively for sure. 

Most meditation teachers will emphasize to teach with 
limit, to teach to the private, to teach to the limited 

464

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   464RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   464 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

audience. They may not teach to the public. That's why we 
should try to teach freely to the public, to be doing or 
teaching only. You just need to improve your skill of 
teaching and intelligence. In this way, your private teaching 
to your sons will be more easy and effective. 

What I mean to detach from self means someone — 
to detach from someone, something, one time, one place. 
Because we have attachment to someone, that's why we 
need to detach from someone. 

 
Câu hỏi 10: Kính bạch Ngài, con có hai người con 

trai — một bé 16 tuổi và một bé 10 tuổi. Hằng ngày, con 
cố gắng hướng các con đến với Pháp qua các hoạt động 
đời sống, như cho các con nghe pháp thoại, dạy các con 
theo giáo lý, và đặc biệt là thông qua chính sự thực hành 
của con làm gương. 

Con kính xin hỏi: Làm thế nào để con có thể nuôi 
dưỡng nơi các con tình yêu với thiền tập và sự quan tâm 
đến con đường học đạo? Con xin tri ân Ngài. 

Trả lời: 
Bạn đang làm thiện pháp với sự dính mắc vào cái ngã, 

'ai đó' hay 'cái gì đó'. Đa phần các thiền sinh sẽ thực hành 
thiền với sự dính mắc vào cái tôi, cái ngã, với 'ai đó' hay 
'cái gì đó'. Họ không thể nào xả ly được khỏi ý niệm về 'ai 
đó' hay 'cái gì đó'. Họ có thể thực hành thiền, họ có thể làm 
thiện pháp, nhưng lại không thể xả ly khỏi sự dính mắc đó. 
Đó là lý do tại sao việc thực hành của họ không tiến triển, 
hoặc tiến triển rất chậm. Đa phần các thiền sinh không cảm 

465

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   465RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   465 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thấy thỏa mãn, chính bởi vì sự dính mắc vào ý niệm về tự 
ngã — ý niệm về 'ai đó' hay 'cái gì đó'. 

Sự dính mắc là khởi nguồn của đau khổ, là khởi nguồn 
của phiền não: tham, sân, si. Nếu một thiền sinh muốn phát 
triển trong việc thực hành, họ cần phải thực hành thiền vì 
tất cả mọi người, chứ không phải riêng bản thân họ hay vì 
một 'ai đó' cụ thể. Họ cần phải 'chỉ làm mà thôi', với tâm xả 
ly khỏi ý niệm về 'ai đó' hay 'cái gì đó'. Theo cách này, thiền 
sinh mới có thể tiến triển nhanh hơn trong việc thực hành. 

Và điều này cũng áp dụng với việc bạn đang muốn dạy 
bảo các con của mình. Giờ đây bạn đang hướng dẫn, giảng 
dạy cho các con với sự dính mắc vào 'ai đó', cụ thể là chính 
hai đứa con của mình. Bạn hãy cố gắng dạy một cách cởi 
mở, rộng rãi. Bạn có thể hướng dẫn cả những người khác 
nữa, chứ không phải chỉ riêng các con. Bằng việc được dạy 
một cách rộng rãi, chia sẻ một cách rộng rãi như vậy, bạn 
đang thực hành sự xả ly khỏi ý niệm về ngã, khỏi 'ai đó' hay 
'cái gì đó' cụ thể. 

Chính sự dính mắc vào con của bạn, dính mắc vào cái 
tôi, cái ngã, là giới hạn trong việc giảng dạy. Nếu như bạn 
không thể xả ly khỏi giới hạn này, thì việc dạy dỗ của bạn 
dành cho các con có thể sẽ không đủ hiệu quả. 

Về kinh nghiệm cá nhân của tôi, tôi đã bắt đầu giảng 
dạy cho các thiền sinh theo phương pháp Mogok. Trước 
đây, tôi thực hành theo phương pháp Mogok và bắt đầu 
giảng dạy theo phương pháp này. Tôi đã nghe rất nhiều 
pháp thoại từ ngài Mogok, và tôi chủ yếu thực hành cũng 
như giảng dạy theo phương pháp ấy. Việc giảng dạy theo 
phương pháp Mogok thì khá là dễ đối với tôi, và tôi cũng 

466

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   466RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   466 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

khá quen thuộc trong cộng đồng các thiền sinh thực hành 
theo phương pháp này. 

Tôi đã giảng dạy như vậy cho đến khoảng năm 2002 
— khoảng hai năm sau — thì tôi bắt đầu ngừng lại. Tôi 
không chỉ giảng dạy theo phương pháp Mogok nữa, mà bắt 
đầu mở rộng lời dạy của mình đến cả những thiền sinh khác 
nằm ngoài hệ thống Mogok. Như vậy là tôi đã thực hành sự 
xả ly khỏi nhóm đối tượng các thiền sinh theo phương pháp 
Mogok. 

Tiếp tục sau đó, tôi bắt đầu mở rộng để dạy cho đại 
chúng, cho tất cả mọi người — không chỉ hướng đến đối 
tượng là các thiền sinh. Có nghĩa là bây giờ tôi đã xả ly khỏi 
nhóm đối tượng là thiền sinh, mà mở rộng ra để dạy cho tất 
cả mọi người. 

Đó là lý do tại sao bây giờ tôi lại có khả năng dạy rộng 
rãi đến tất cả các đối tượng như vậy. Tôi có thể giảng dạy 
cho cả những người già, người bệnh, cho cả những người 
có vấn đề về tâm lý, những người đau ốm hay trẻ nhỏ. Tuy 
nhiên, tôi không chú trọng đến việc giảng dạy cho trẻ nhỏ 
bởi vì tôi dành rất nhiều thời gian để dạy cho những người 
già, người bệnh — do họ không còn nhiều thời gian trên thế 
gian này nữa — nên tôi cố gắng để chú tâm và dành thời 
gian nhiều hơn để giúp đỡ họ. 

Vì giảng dạy như vậy đã trở thành công việc hàng 
ngày của tôi, cho nên tôi cũng thường xuyên nghĩ đến đại 
chúng, nghĩ đến số đông, nghĩ đến tất cả mọi người. Và tôi 
cố gắng là chỉ dạy mà thôi, không có sự dính mắc ở đó. 
Việc này thực sự không dễ dàng, nhưng nó rất mạnh mẽ. 

467

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   467RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   467 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Năng lực của việc giảng dạy mà không có sự dính mắc là 
rất mạnh mẽ. 

Với cá nhân bạn, hãy cố gắng để giảng dạy một cách 
rộng rãi và tự do. Không chỉ là dạy hay hướng đạo cho riêng 
các con của mình, mà hãy mở rộng đến các đối tượng khác 
nữa. Theo cách này, khả năng dạy dỗ, khả năng hướng dẫn 
người khác của bạn có thể sẽ được tăng trưởng, phát triển 
hơn nữa. Chất lượng của việc chia sẻ, dạy dỗ hay hướng 
đạo — trí tuệ, trí thông minh của bạn — cũng có thể trở nên 
phát triển hơn, và quay trở lại sẽ giúp bạn có cách giáo dục, 
dạy dỗ con mình một cách hiệu quả hơn. Đó là điều chắc 
chắn. 

Đa phần các giáo viên hay thiền sư thì sẽ chú trọng 
đến việc giảng dạy trong một giới hạn nào đó, đến một 
nhóm người nhất định, hoặc giảng dạy cá nhân cho một đối 
tượng cụ thể mà không có khả năng mở rộng ra để dạy đến 
đại chúng, hướng đến số đông. Do vậy, chúng ta hãy cố 
gắng để hướng tâm cởi mở, rộng hơn nữa, đến những đối 
tượng là đại chúng, là tất cả mọi người. Chỉ cần 'chỉ làm mà 
thôi', chỉ dạy mà thôi. 

Chị chỉ cần cố gắng để cải thiện khả năng giảng dạy 
cũng như kiến thức của mình, và dần dần, việc giảng dạy 
cá nhân dành cho hai con — việc hướng đạo cho các con 
— sẽ ngày càng trở nên dễ dàng và hiệu quả hơn. 

 
Question 11: Namo Buddhaya, I sincerely thank 

you, Sayadaw, for allowing me to attend this 10-day 
meditation retreat. I, along with many others here, have 
received great benefits from this practice. Before the 

468

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   468RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   468 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

retreat ends, I would like to ask two questions, both 
related to my daughter: 

First question: When my daughter was very young, 
she was beaten by her teacher in kindergarten. I feel 
that she still carries emotional wounds from that 
experience.  How can I help her heal from this past 
trauma? 

Second question: She is currently living in 
Australia and is about to finish her master’s degree. As 
her mother, I hope she can have both a successful career 
and the wisdom to understand the Dhamma, so she can 
live peacefully and in balance. How should I guide and 
support her in building such a life? 

Namo Buddhaya. Thank you, Sayadaw. 
Sayadaw: How is your relationship with your 

daughter now? 
Meditator: We are very close. She often talks with 

me about Dhamma. One day, I asked her: “If there are many 
realms to be reborn into, which one would you choose?” 
She answered: "Wherever you are, Mom, that is happiness. 
I will follow you, no matter where it is." 

But whenever the topic of her old teacher comes up, 
she still cries a lot. That emotional wound is still there. It 
hasn’t fully healed. 

Answer: 
Before I started practicing meditation, I would read 

books about the story of society. I will watch the movie. In 
this way, I understand that one person is good and another 

469

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   469RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   469 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

one is  bad. So good and bad concern with self, concern 
with ourselves. 

I always thought to myself I'm right. I'm right with my 
parents. I am right with my friends. If there is a problem, I 
thought what I understand is right, even from my 
childhood. That's why I'm not satisfied with anyone. That's 
why I have to read a lot of books. 

When I was young, I didn't have many friends. I don't 
find many good friends, good neighborhood. Therefore, I 
spent most of my time reading. When I grew up a little, I 
spent most of my time learning school lessons. 

After that, I left my parents and I started my own 
business, and I spent my own business. But I know I have 
many employees, staff, but I don't find many good staffs. 
Therefore, I focus on business. 

Because of not finding good people around me, I have 
to focus on my job, reading, playing, learning school 
lessons, running the business. But at that time I didn't know 
— nearly everyone is the same like me. I know only about 
my view. I cannot see from the side of the other friends and 
people. I can see only from my side. 

I don't know, because of my greed, anger and 
delusion, I cannot find anyone who is really good — even 
my parents. That makes me focus on doing something. I 
love action. I love my job, reading, playing. I don't like 
friends, but I love playing with friends. I love action, I love 
running the business. 

470

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   470RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   470 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

When I started practicing meditation, I loved keeping 
precepts, the action of keeping precepts. I love helping each 
other, donating to others. I love mindfulness and 
detachment. 

Only when I started doing good deeds as a meditator, 
I am able to detach from myself. I can see from the side of 
the other. In this way, I understand everyone is using the 
same view created by ignorance and attachment. That's why 
we are not much in harmony with each other. 

We are staying in the city, we are studying in the big 
school with many students, but we don't have many close 
friends. Only when I came to understand like this, I started 
to be in harmony with anyone, good or bad, right or wrong 
person. I'm not only with the human beings, but also with 
the animals. 

Before, when I was young, I was bitten by the dog two 
times, because I attached to biting of the dogs. In most of 
the house, there is a reminder — there is the dog who bites 
like that. So I attached to that reminder, and I was bitten 
twice. But I don't know, because of attachment to bad 
things, bad experiences. 

Only when I started practicing meditation, I came to 
know about my attachment to bad things, bad experiences. 
That's why I have to face many bad experiences, and there 
was hatred, revenge in my mind. 

I cannot see my attachment to bad things and 
experience. That's why I cannot stop seeing the bad view of 
others. I cannot stop my hatred. I also have the mind to take 
revenge on someone who treats me badly. 

471

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   471RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   471 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

I don't know about my attachment. When I started to 
know about my attachment to a bad experience, this 
problem already stopped. I don't have a bad view about 
others. I can see a good view. I can see the good points of 
others. 

I'm afraid to love and hate someone or something, 
because if I love someone, I will be loved by the others. If 
I hate someone, I will be hated by the others for sure. 

Because of understanding of this cause and effect or 
action and the same reaction, I'm careful to control every 
good or bad mind of myself and the others from 1999 till 
now. The mind needs to control to be pure and stable all the 
time. 

If we are together with many people, the mind is easier 
to be unstable and impure. That's why when I started 
opening my own full-time meditation center, the center was 
crowded with over 100 residents. There are eight 
apartments — all the apartments were crowded with the 
monks, nuns and the leader. That's why there are also many 
problems between each other. 

I'm trying to control only the unstable and impure 
mind. I rarely control the physical, verbal and mental action 
of others. 

What I learned from Buddha is: the mind is more 
important than physical and verbal actions. Instead of 
controlling the physical and verbal actions of ourselves and 
the others, we should control the mind of ourselves and the 
others with the right understanding about cause and effect 

472

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   472RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   472 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

of action and the same reaction of selfless impermanent 
nature. 

For every bad action of the others are caused by our 
bad action to the others in our past life or this life. One of 
the well-known meditation teachers, Sunlun Sayadaw, 
taught his followers that when he was donated a lot by the 
donors, he would not be grateful to the donor. He will only 
be grateful to his past action of giving or donating. He's not 
rejecting the present donation. He is just teaching about the 
cause and effect of action and the same reaction of 
impermanent nature. 

This will be the same for the bad action to us. We don't 
need to hate that person who is treating us badly. We just 
need to be afraid of the same bad actions of our past life to 
others. 

With this right understanding, I'm trying to pay back 
for every bad view, bad speech, bad action of others. The 
others mean the monks, nuns, or meditators in my 
meditation centre, and also the people in the society. 

Besides, I'm really careful not to make a bad view, bad 
speech, and bad action to anyone. This is the best protection 
for me and the Thabarwa center. 

But most people and meditators may not practice like 
this. They will grasp the present mistake of the other, and 
then they will try to take action against that person. That 
was the tradition of the people in Myanmar. 

I'm trying to detach from tradition by not making 
responses like this. I will try to see only my present and past 

473

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   473RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   473 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

mistakes or bad actions. I stop trying to find the mistakes 
and bad actions of others. This is the best protection. 

I have been doing this for over 20 years. In this way, I 
can reduce the bad karma of the Thabarwa center and 
myself. Besides, I can stop making mistakes or bad deeds 
of the people in the Thabarwa center and me. 

I was not relying on law and regulation. Even if I 
watch, I have sent many complaints to the authorized 
person. I will not respond the same as they do. I will endure 
with the understanding of my past bad deeds, and I will try 
to do more and more good deeds. 

If the condition of the country is worse, I will be more 
serious in doing good deeds. I will try to do new good deeds 
one after another. There is power in the truth. 

If because of the law of karma, or the action and 
reaction of the selfless impermanent nature. I'm satisfied, I 
can reduce my greed, anger, and delusion. I can reduce the 
bad deeds of myself and the people in the Thabarwa center. 

Besides, I can do good deeds continuously. I can open 
one meditation center after another by using the power of 
the law of karma in the right way. Most people will stop 
practicing meditation or doing good deeds or keeping 
precepts because of sickness, or funeral ceremony, or a 
natural disaster. And I try to continue doing good deeds in 
every condition of good and bad. 

In this way, more and more people who are concerned 
with me, they can follow this kind of practice. There are 
also many complaints about the bad actions of the people 

474

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   474RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   474 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

in Thabarwa. They send me messages very often. But I used 
to teach them to endure with the understanding of karma 
law. 

Whenever there is action, there will be the same 
reaction. What we are doing now is the action. What we 
will receive back from the others, what the same action 
which we receive from the others in the future, is the 
reaction. Receiving the bad action of others is caused by 
our former bad action to others. 

I'm trying to lose my belongings, lose my money with 
this right understanding. I also teach everyone, but in the 
beginning, it is not easy to practice like this, because people 
in society are busy with blaming others. 

The parents will blame their children. The children 
will also blame their parents. The leader will blame the 
followers. The follower will also blame the leader. It will 
never end. 

They reject the law of karma, action and reaction. 
That's why I have to correct the mistakes of myself and 
most of the people in a country by using this right 
understanding. In this way, I can work with more and more 
people. The Thabarwa center appears in more and more 
places. 

Blaming the others and seeing only the actions of the 
other at the present or this life is not fully right. So, to solve 
the problems of your daughter, you should try to understand 
like this: stop blaming the teacher. In this way, the teacher 
will not blame the daughter or student. 

475

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   475RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   475 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Just pay attention only to the action and the same 
reaction of selfless impermanent nature. Whenever there is 
action, there will be the same reaction. 

With this right understanding, I'm helping people all 
the time. I'm keeping precepts all the time. I'm also 
practicing and teaching meditation all the time. This is the 
greatest good deed. 

In this way, wherever I go, I meet with the people who 
are doing good deeds. They will do good deeds with me, 
with the Thabarwa centre. 

For the problems of car accidents or motorcycle 
accidents, there may be injury and death of the people. I 
rarely solve this problem with the police. I will negotiate 
with each other. In this way, both sides can be satisfied. 

If we solve the problem with the police, only the 
winning side may be satisfied, the other side may not be 
satisfied. If we negotiate with each other, we may lose 
money, but we can save time and we both can be satisfied. 
Even if we lose the life of the people, I speak only a little. I 
have been solving this problem nearly all the time. But 
because of solving this problem, there are no side effects. 

In this way, in the long term, there will be less and less 
accidents and problems. There will be more and more 
meditation centers, and there will be more and more people 
in the Thabarwa centre, but there will be less and less 
problems and accident, misunderstandings. 

This is the power of using the law of karma in the right 
way. 

476

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   476RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   476 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

 
Câu hỏi 11: Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni 

Phật, 
Con xin tri ân Thầy vì đã cho con cơ hội được tham 

dự trọn vẹn 10 ngày thiền. Con và mọi người trong khóa 
tu đều cảm nhận được nhiều lợi lạc. Trước khi kết thúc, 
con xin phép được hỏi hai câu, đều liên quan đến con 
gái con: 

Câu hỏi thứ nhất: Khi còn nhỏ, con gái con từng bị 
cô giáo đánh lúc học mẫu giáo. Con cảm nhận cháu vẫn 
còn mang tổn thương từ trải nghiệm đó. Làm sao con có 
thể giúp cháu chữa lành được vết thương tâm lý này? 

Câu hỏi thứ hai: Hiện cháu đang sống ở Úc, sắp 
hoàn tất chương trình thạc sĩ. Con mong cháu có thể 
vừa thành công trong sự nghiệp, vừa có trí tuệ để hiểu 
đạo, sống bình an và cân bằng. Con nên định hướng như 
thế nào để hỗ trợ cháu có được đời sống như vậy? 

Thiền sư: Hiện tại mối quan hệ giữa hai mẹ con thế 
nào? 

Thiền sinh: Dạ, chúng con rất thân nhau. Bé thường 
chia sẻ với con về Phật pháp. Có lần con hỏi: “Sau này nếu 
có nhiều cảnh giới để tái sinh, con sẽ chọn nơi nào?” Bé trả 
lời: “Ở đâu có mẹ, ở đó là hạnh phúc. Con sẽ đi theo mẹ 
đến bất cứ cảnh giới nào.” 

Tuy nhiên, mỗi lần nhắc lại chuyện cũ liên quan đến 
cô giáo, cháu vẫn khóc rất nhiều. Tổn thương ấy vẫn chưa 
được chữa lành hoàn toàn. 

Trả lời: 

477

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   477RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   477 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Trước khi mà tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi đã đọc 
sách về những câu chuyện ở trong xã hội, tôi xem phim. 
Bằng cách này, tôi hiểu rằng người này là tốt và người khác 
thì xấu. Tốt hay xấu thì liên quan đến cái tôi, liên quan đến 
bản thân chúng ta. 

Tôi nghĩ rằng tôi đúng, đối với cha mẹ thì tôi cũng 
đúng, và với bạn bè thì tôi cũng đúng. Khi mà tôi gặp vấn 
đề, tôi đã nghĩ rằng điều mà tôi hiểu biết là đúng, thậm chí 
kể từ thời thơ ấu tôi đã không hài lòng với bất kỳ ai. 

Do đó khi còn trẻ thì tôi phải dành thời gian đọc sách 
nhiều, tôi không có quá nhiều bạn bè, tôi không thể tìm thấy 
những người bạn tốt, những người hàng xóm tốt. Vì thế tôi 
phải dành phần lớn thời gian để đọc sách và khi mà tôi lớn 
hơn một chút thì tôi dành phần lớn thời gian để học bài. 

Sau đó tôi rời bỏ cha mẹ bắt đầu kinh doanh, tôi đã 
dành thời gian cho công ty, tôi có nhiều nhân viên nhưng 
mà tôi không thể tìm thấy được nhiều người nhân viên tốt. 
Tôi tập trung vào việc kinh doanh vì không thể tìm thấy 
được những người tốt xung quanh tôi, tôi phải chú trọng 
vào công việc, việc đọc sách, việc chơi bời, học các bài học 
ở trường, điều hành công ty. Vào thời điểm đó, tôi không 
biết rằng mọi người cũng giống như tôi, tôi thì chỉ biết nhìn 
từ góc nhìn của tôi. Tôi không thể nhìn từ góc nhìn của bạn 
bè và người khác, tôi chỉ nhìn từ góc nhìn của mình. 

Tôi không biết rằng, vì Tham Sân Si mà tôi không thể 
thấy ai thực sự tốt dù là cha mẹ của tôi. Do đó, tôi tập trung 
vào làm thứ gì đó. Tôi thích hành động, thích công việc, 
thích đọc, thích chơi. Đối với bạn bè, tôi không thích bạn 

478

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   478RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   478 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

bè dù rằng tôi chơi với họ. Tôi thích hành động, thích điều 
hành công ty. 

Khi thực hành thiền thì tôi thích giữ giới, tôi thích giúp 
đỡ và cúng dường cho người khác, tôi thích chánh niệm và 
xả ly. Chỉ khi mà tôi học về việc làm thiện pháp với vai trò 
là thiền sinh, thì tôi có thể xả ly khỏi bản thân mình. Tôi có 
thể thấy từ góc nhìn của người khác. Bằng cách này, tôi 
hiểu biết rằng mọi người thì cùng sử dụng một cái góc nhìn 
giống nhau, được tạo ra bởi vô minh và dính mắc. Vì thế 
chúng ta không thể hòa hợp với người khác. 

Chúng ta sống ở trong thành phố, chúng ta học ở 
những ngôi trường lớn với rất nhiều người nhưng mà chúng 
ta không có nhiều bạn thân thiết. Chỉ khi mà tôi hiểu như 
thế này, tôi bắt đầu hòa hợp với mọi người, dù rằng họ tốt 
hay là xấu, đúng hay là sai, không chỉ với người mà còn với 
cả động vật. 

Khi mà tôi còn trẻ, tôi bị chó cắn hai lần bởi vì tôi dính 
mắc vào việc bị chó cắn. Phần lớn những ngôi nhà tại đất 
nước Miến Điện thì có lời nhắc nhở rằng có chó dữ và tôi 
dính mắc vào lời nhắc nhở đó. Tôi đã bị cắn 2 lần, tôi không 
biết rằng bởi vì sự dính mắc vào những cái điều xấu và 
những trải nghiệm xấu. 

Khi mà tôi thực hành thiền thì tôi đã biết những cái 
dính mắc của mình vào những điều xấu và những trải 
nghiệm xấu. Do đó tôi đã phải đối mặt với nhiều trải nghiệm 
xấu mà trong đó có cả sự hận thù và muốn trả đũa trong 
tâm. 

Tôi không thể thấy dính mắc của tôi vào những điều 
xấu và những trải nghiệm xấu. Do đó tôi không thể dừng 

479

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   479RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   479 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

lại cái góc nhìn tiêu cực về người khác. Tôi không thể dừng 
lại việc thù hận ghét bỏ. Và tôi cũng có tâm muốn trả thù ai 
đó mà đối xử tệ với tôi. 

Tôi không biết về dính mắc của bản thân. Khi tôi bắt 
đầu biết về dính mắc và những trải nghiệm xấu của bản thân 
thì lúc này những vấn đề bắt đầu dừng lại. Tôi không còn 
có những cái  nhìn xấu về người khác, tôi bắt đầu có thể có 
góc nhìn tốt, nhìn được những điểm tốt của người khác. 

Tôi thì sợ việc thích hay là ghét ai đó, thứ gì đó. Vì 
nếu như mà tôi thích ai đó thì tôi sẽ bị họ thích lại. Nếu mà 
tôi ghét ai đó thì tôi sẽ bị họ ghét lại, chắc chắn là như vậy. 

Vì hiểu quy luật nhân quả này, hay hành động và phản 
ứng tương tự này nên tôi thì rất là cẩn trọng với cái tâm tốt 
hay là xấu của tôi và của những người khác từ năm 1999 
cho đến nay. Tâm cần được kiểm soát để có thể ổn định 
thuần khiết mọi lúc. 

Nếu mà chúng ta ở cùng với nhiều người thì tâm rất là 
dễ không ổn định và không trong sáng. Do đó, khi tôi bắt 
đầu mở trung tâm thiền toàn thời gian và trung tâm thiền 
thì lúc này có hơn 100 cư dân. Có 8 căn hộ, căn hộ thì rất 
là đông đúc với chư tăng, chư ni, hành giả và những người 
dẫn đầu. Do đó có rất là nhiều những vấn đề có thể xảy ra 
giữa mọi người. 

Tôi thì chỉ cố gắng kiểm soát cái tâm không ổn định 
và không trong sáng, chứ tôi hiếm khi kiểm soát những 
hành động không tốt hay là lời nói không tốt của người 
khác. 

480

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   480RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   480 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Điều mà tôi học được từ Đức Phật, đó là tâm thì quan 
trọng hơn so với hành động về thân và khẩu. Thay vì kiểm 
soát thân và khẩu của chúng ta và người khác, chúng ta nên 
kiểm soát tâm của ta và người khác với hiểu biết đúng về 
nhân và quả, về hành động và và phản ứng tương tự của bản 
chất vô thường vô ngã. 

Mọi hành động xấu của người khác được tạo ra bởi 
hành động xấu của chúng ta đã làm cho người khác trong 
kiếp sống trước đây hoặc trong kiếp sống này. 

Một trong những người thầy nổi tiếng ở tại đất nước 
Miến Điện, Sayadaw Sunlun đã dạy cho học trò rằng khi 
được cúng dường rất nhiều bởi những thí chủ, thì ông ấy đã 
dạy rằng ông ấy sẽ không biết ơn những thí chủ mà ông ấy 
biết ơn về những hành động đã cho đi trong quá khứ của 
ông ấy. 

Ông ấy không có chối bỏ những cái sự cúng dường ở 
hiện tại, ông ấy chỉ dạy về nhân và quả, về hành động và 
phản ứng tương tự của bản chất vô thường. 

Điều này cũng tương tự với những hành động xấu tác 
động đến chúng ta. Chúng ta không cần phải ghét bỏ người 
đó vì người đó đã đối xử tệ bạc với chúng ta, chúng ta chỉ 
cần sợ cái hành động xấu trong quá khứ hoặc những đời 
sống quá khứ của chúng ta đối với người khác. 

Với hiểu biết đúng này tôi đã cố gắng trả nghiệp cho 
những cái góc nhìn, lời nói, suy nghĩ bất thiện của người 
khác. Người khác đó là những chư tăng, chư ni, những hành 
giả trong trung tâm thiền của tôi và những người ở trong xã 
hội. 

481

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   481RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   481 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Ngoài ra tôi rất là cẩn thận để không có cái góc nhìn 
không tốt, lời nói không tốt, hành động không tốt đến với 
bất kỳ ai. Đây là cái phương thức bảo hộ tốt nhất cho tôi và 
cho trung tâm Thabarwa. 

Bởi vì phần lớn con người và những người hành thiền 
thì không có thực hành giống như thế này, họ luôn luôn nắm 
chặt cái lỗi lầm ở hiện tại của người khác và cố gắng trả đũa 
với người đó. Đó là truyền thống của những người ở tại đất 
nước Miến Điện. 

Tôi cố gắng xả ly khỏi cái truyền thống này bằng cách 
không có phản ứng giống như thế. Tôi sẽ cố gắng nhìn thấy 
cái hành động lỗi lầm hay là cái hành động sai trái ở tại hiện 
tại cũng như ở trong quá khứ (Ở đây tức là ngài nhìn lại 
những cái lỗi lầm, những hành động không tốt ở trong quá 
khứ và hiện tại của Ngài, chứ Ngài không có nhìn vào cái 
lỗi lầm của người khác). Tôi sẽ dừng cố gắng tìm kiếm cái 
lỗi lầm hay là hành động không tốt của người khác. Đó 
chính là cách bảo hộ tốt nhất mà tôi đang làm trong hơn 20 
năm qua. Bằng cách này tôi có thể giảm được cái nghiệp 
xấu của trung tâm Thabarwa và của tôi. 

Tôi không nương tựa vào luật lệ hay là luật pháp. 
Thậm chí tôi đã thấy và được gửi nhiều lời phàn nàn từ 
nhiều người đến những người có thẩm quyền, nhưng mà tôi 
sẽ không có phản ứng tương tự giống như họ. Tôi kham 
nhẫn với hiểu biết về những cái hành động không tốt của 
tôi ở trong quá khứ, tôi sẽ cố gắng làm ngày một nhiều thiện 
pháp hơn. 

Nếu hoàn cảnh của đất nước trở nên tệ hơn, tôi sẽ làm 
những thiện pháp một cách nghiêm túc hơn, cố gắng làm 

482

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   482RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   482 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

những thiện pháp mới hết cái này đến cái khác. Đó là sức 
mạnh của sự thật. 

Vì sử dụng luật của nghiệp, hay là hành động và phản 
ứng tương tự của bản chất vô thường. Tôi hài lòng vì tôi có 
thể giảm được tham sân si của tôi, cũng như có thể giảm 
được hành động xấu của tôi và của những người trong 
Trung tâm Thabarwa. 

Ngoài ra, tôi có thể làm thiện pháp một cách liên tục. 
Tôi có thể mở trung tâm thiền này rồi đến trung tâm thiền 
khác bằng việc sử dụng sức mạnh của luật nhân quả theo 
cách đúng đắn. Phần lớn mọi người thường dừng việc thực 
hành thiền, hay làm thiện pháp, hay là giữ giới khi mà họ 
bệnh, khi mà có tang lễ, khi mà có thảm họa tự nhiên. 
Nhưng tôi thì cố gắng tiếp tục làm thiện pháp trong mọi 
điều kiện, mọi hoàn cảnh, dù đó là tốt hay là xấu. 

Bằng cách này, ngày càng có nhiều người đến với tôi 
và họ có thể thực hành theo cách này. Cũng có nhiều lời 
phàn nàn về những hành động xấu của những người tại 
trung tâm Thabarwa, họ đã gửi cho tôi tin nhắn một cách 
thường xuyên. Nhưng mà tôi đã quen dạy họ kham nhẫn 
với hiểu biết đúng về luật của nghiệp. 

Có hành động thì sẽ có phản ứng tương tự. Những điều 
mà chúng ta đang làm bây giờ chính là hành động. Những 
gì chúng ta nhận lại từ người khác, những hành động tương 
tự mà chúng ta nhận từ người khác, đó chính là phản ứng 
tương tự của hành động. Nhận lại những hành động xấu của 
người khác được gây ra bởi chính hành động xấu trước đây 
của chúng ta đối với người khác. 

483

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   483RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   483 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Tôi cố gắng cho đi tài sản và tiền bạc của tôi với hiểu 
biết đúng này và tôi cũng đã dạy người khác như vậy. Lúc 
bắt đầu thì không dễ dàng để thực hành như thế này vì mọi 
người trong xã hội bận rộn với việc đổ lỗi cho nhau. Cha 
mẹ đổ lỗi cho con, con đổ lỗi cho cha mẹ, người lãnh đạo 
đổ lỗi cho nhân viên, nhân viên đổ lỗi cho người lãnh đạo, 
không bao giờ kết thúc. 

Họ chối bỏ luật của nghiệp, luật của hành động và 
phản ứng tương tự. Tôi cần phải sửa chữa những lỗi lầm 
của bản thân và của phần lớn của mọi người ở trong đất 
nước bằng việc sử dụng hiểu biết đúng này. Bằng cách này, 
tôi có thể làm việc với càng nhiều người hơn. Những trung 
tâm Thabarwa mới thì xuất hiện ở ngày một nhiều nơi hơn. 

Đổ lỗi cho người khác, chỉ thấy hành động ở hiện tại 
của cuộc sống này, hay thấy hành động của người khác thì 
không hoàn toàn đúng đắn. Để mà giải quyết vấn đề với con 
gái của bạn, bạn cần phải nỗ lực hiểu như thế này: dừng 
việc đổ lỗi cho cô giáo. Bằng cách này, cô giáo sẽ không đổ 
lỗi cho con gái của bạn hay cho học trò. 

Chỉ cần chú ý vào hành động và phản ứng tương tự 
của bản chất vô thường. Bất cứ khi nào có hành động thì sẽ 
có phản ứng tương tự của hành động. 

Với hiểu biết đúng này, lúc nào tôi cũng giúp đỡ mọi 
người, lúc nào tôi cũng giữ giới, tôi luôn luôn thực hành và 
dạy thiền mọi lúc và đó là cái hành động thiện pháp cao 
thượng nhất. Cho dù tôi đi đến đâu thì tôi cũng gặp gỡ 
những người mà đang làm thiện pháp và họ sẽ làm thiện 
pháp cùng với tôi và Trung tâm Thabarwa. 

484

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   484RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   484 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Đối với những vấn đề về tai nạn xe ô tô hoặc là tai nạn 
xe máy, có thể gây ra thương tích và tử vong. Trong trường 
hợp này, tôi hiếm khi giải quyết vấn đề này cùng với cảnh 
sát. Chúng tôi sẽ thương lượng với nhau. Bằng cách này, cả 
hay bên đều cảm thấy hài lòng. 

Nếu chúng ta giải quyết vấn đề với cảnh sát, thì chỉ có 
người thắng cuộc hài lòng, phía còn lại sẽ không hài lòng. 
Nếu chúng tôi thương lượng với nhau, chúng tôi có thể sẽ 
mất tiền, nhưng chúng tôi tiết kiệm được thời gian và cả hai 
đều cảm thấy hài lòng. Ngay cả khi chúng tôi tổn thất cả 
sinh mạng người, chúng tôi cũng không làm lớn chuyện. 

Tôi thì luôn giải quyết vấn đề gần như mọi thời gian. 
Nhưng bởi vì giải quyết vấn đề, nên không có hệ quả kèm 
theo. Bằng cách này, về lâu dài, sẽ ngày càng ít đi những 
tai nạn và vấn đề. Sẽ có ngày càng nhiều những trung tâm 
thiền hơn, ngày càng nhiều những người ở trung tâm 
Thabarwa hơn, nhưng những vấn đề và tai nạn, cũng như 
những hiểu lầm sẽ ngày càng được giảm bớt. 

Đây là sức mạnh của việc sử dụng luật của nghiệp một 
cách đúng đắn. 

 
 

485

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   485RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   485 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

486 
 

  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   486RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   486 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

PRACTICE DETACHMENT AT WORK 
THỰC HÀNH XẢ LY TRONG CÔNG VIỆC 

 

Question 1: Dear Sayadaw, I have been practicing 
mindfulness in daily life for about five years while 
working as a tailor. Although I do not often engage in 
sitting meditation, I try to observe my body and mind 
during work. I have noticed that when I am mindful, I 
feel peaceful and happy, but the quality and quantity of 
my work seem to decrease. On the other hand, if I focus 
solely on the task without maintaining mindfulness, I 
am able to produce more. 

I recognize that I am not yet skillful in the practice 
of mindfulness and detachment, and therefore, I still 
perform my work under the influence of ignorance and 
attachment. I am concerned that if I continue like this, 
my mind will gradually accumulate more ignorance and 
lose its clarity, stability, and strength. Although I 
understand that meditation is the path to transform the 
mind from ignorance to mindfulness, from attachment 
to detachment. I know that this transformation requires 
time and effort. 

Therefore, I feel the need to continue joining 
meditation retreats like this one, while also striving to 
maintain mindfulness during work. I understand that 
in the beginning, it will be difficult and may affect my 
work performance, but I trust that this is a natural part 
of the path. 

487

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   487RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   487 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

I respectfully ask for your guidance so that I may 
continue practicing in the right direction, living as a 
layperson while maintaining the heart of a meditator. 

Answer: 
Because you are not very skillful in practicing 

mindfulness and detachment, you are working your job 
with ignorance and attachment. That's why, in the long 
term, there will be more and more ignorance and 
attachment in your mind. 

In this way, your mind will not be healthy and 
wealthy. You may lose health and wealth, or stability and 
purification of the mind. Because of rejecting the mind to 
be mindful, because of ignorance and attachment, you have 
to work like this. 

If you continue your job as before, you may lose the 
stability and purification of the mind. Your mind quality 
will be worse and worse for sure. Quality of the mind is 
more important than quality of the person or worker. 

You emphasize being a qualified, skillful maker of 
clothes. That’s why you are losing the quality of your mind. 
Now, you are relying on the power of ignorance and 
attachment. 

Meditation is changing the power of the mind from 
ignorance and attachment to mindfulness and detachment. 
It will take time to be skillful in practicing mindfulness and 
detachment. You need to conduct a meditation retreat like 
this. 

488

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   488RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   488 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Besides, you must practice at home while you are 
working also. In the beginning, you cannot adjust your 
mind and your job; that’s why your job may be delayed. 
But that is not the problem, that is normal. 

You should continue to practice meditation as a 
clothes maker. But your mind must be the mind of a 
meditator. 

If it is difficult to be mindful, stop your job for a few 
days or a few months in order to practise seriously and 
continuously. Now your skill in mindfulness and 
detachment is very low, so you need to emphasize being 
skillful in practising mindfulness and detachment. 

After that, you should practise at your job. It will take 
time to be mindful in working, mindful in speaking, 
mindful in listening, and mindful in eating. In the 
beginning, it will be difficult. It will be unnatural. But if 
you continue the practice, it will become easier and more 
natural. 

So, if you can work your job with mindfulness and 
detachment, your job will become easier than before. 
Instead of using the limitless power of ignorance and 
attachment, you can use the limitless power of mindfulness 
and detachment in your job. 

In this way, you can gain more success in your job. 
Your life as a clothes maker may not be complete for sure, 
but your life as a full-time meditator will be more complete 
for sure, complete both materially and mentally. 

489

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   489RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   489 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Now, there is the problem of ignorance and 
attachment in your mind. That is really dangerous. You 
now have the chance to solve the problems of the mind. If 
you reject the practice of mindfulness and detachment, you 
are making the biggest mistake. 

In this way, there will be more and more 
inconvenience in your job. This is the cause and effect 
concerning the practice of meditation. Now you can 
understand and practise like this. Therefore, you must 
emphasize being skillful in this understanding and practice. 

If you are skillful in practising like this, you will be 
fortunate. And then you don’t need to work for money 
anymore, you can even stop your job. Because the power 
of mindfulness and detachment is complete, in this way 
your mind and your life will also become more and more 
complete. 

 
Câu hỏi 1: Kính bạch Sayadaw, con đã thực hành 

chánh niệm trong sinh hoạt hàng ngày được khoảng 
năm năm khi làm nghề thợ may. Tuy ít thực hành thiền 
tọa, con vẫn cố gắng quan sát thân tâm trong lúc làm 
việc. Con nhận ra rằng khi có chánh niệm, con cảm thấy 
an lạc và hạnh phúc, nhưng hiệu suất và chất lượng 
công việc lại giảm sút. Ngược lại, nếu chỉ chuyên chú 
vào công việc mà thiếu chánh niệm, con lại làm được 
nhiều hơn. 

Con tự thấy mình chưa thuần thục trong việc thực 
hành chánh niệm và xả ly, nên vẫn đang làm việc dưới 
ảnh hưởng của vô minh và dính mắc. Con lo rằng nếu 

490

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   490RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   490 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

tiếp tục như vậy, tâm con sẽ ngày càng suy yếu, mất dần 
sự sáng suốt và quân bình. Dù con hiểu thiền định là con 
đường giúp chuyển hóa tâm từ vô minh sang chánh 
niệm, từ dính mắc sang xả ly, nhưng quá trình này cần 
thời gian và nỗ lực. 

Vì vậy, con muốn tiếp tục tham gia các khóa thiền, 
đồng thời thực hành chánh niệm trong công việc. Con 
biết giai đoạn đầu sẽ có khó khăn, có thể ảnh hưởng đến 
hiệu suất, nhưng con tin đó là điều tự nhiên. 

Con kính xin Sayadaw từ bi chỉ dạy để con có thể 
tiếp tục thực hành đúng hướng, sống đời cư sĩ nhưng 
duy trì tâm của một hành giả tu tập. 

Trả lời: 
Vì con chưa đủ thiện xảo trong việc thực hành chánh 

niệm và xả ly, nên con đang làm việc với sự vô minh và 
dính mắc. Chính vì vậy, về lâu dài, tâm con sẽ càng lúc càng 
nhiều sự vô minh và dính mắc. 

Theo chiều hướng đó, tâm con sẽ không còn khỏe 
mạnh hay trong lành nữa. Con có thể đánh mất sức khỏe và 
tài sản, hoặc đánh mất sự quân bình và thanh tịnh trong tâm. 
Vì con từ chối sống với tâm có chánh niệm, vì bị chi phối 
bởi vô minh và dính mắc, nên con đang phải lao động như 
hiện tại. 

Nếu con tiếp tục làm việc như trước, con có thể mất đi 
sự ổn định và thanh tịnh của tâm. Chất lượng của tâm sẽ 
ngày một suy giảm. Mà chất lượng của tâm còn quan trọng 
hơn cả chất lượng của một con người hay một người làm 
việc. 

491

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   491RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   491 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Con đang quá chú trọng vào việc trở thành một người 
thợ may giỏi và thuần thục, vì vậy mà con đang đánh mất 
chất lượng của tâm mình. Giờ đây, con đang nương tựa vào 
sức mạnh của vô minh và dính mắc. 

Thiền tập là con đường giúp chuyển hóa sức mạnh của 
tâm từ vô minh và dính mắc sang chánh niệm và xả ly. Việc 
này cần có thời gian để trở nên thuần thục. Con cần tham 
gia một khóa thiền như thế này để thực tập nghiêm túc. 

Bên cạnh đó, con cũng cần tiếp tục thực hành tại nhà 
trong khi làm việc. Ban đầu, con có thể chưa điều chỉnh 
được giữa tâm và công việc, cho nên công việc có thể bị 
chậm trễ. Nhưng điều đó không phải là vấn đề, điều đó là 
bình thường. 

Con nên tiếp tục thực hành thiền trong vai trò một 
người thợ may. Nhưng tâm con phải là tâm của một hành 
giả thực hành thiền. 

Nếu con cảm thấy khó duy trì chánh niệm, thì nên tạm 
ngưng công việc trong vài ngày, thậm chí vài tháng, để có 
thể chuyên tâm hành thiền một cách nghiêm túc và liên tục. 
Bởi vì hiện tại, năng lực thực hành chánh niệm và xả ly của 
con còn yếu, do đó con cần chú trọng rèn luyện để trở nên 
thuần thục trong việc thực hành chánh niệm và xả ly. 

Sau đó, con có thể tiếp tục thực hành ngay trong công 
việc thường nhật. Việc duy trì chánh niệm trong khi làm 
việc, nói năng, lắng nghe hay thọ thực sẽ đòi hỏi thời gian. 
Lúc đầu sẽ khó khăn và không tự nhiên. Nhưng nếu kiên trì 
thực hành, việc đó sẽ dần trở nên dễ dàng và tự nhiên hơn. 

492

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   492RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   492 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Nếu con có thể làm việc trong chánh niệm và xả ly, thì 
công việc ấy sẽ trở nên nhẹ nhàng hơn trước rất nhiều. Khi 
ấy, thay vì vận hành dựa trên sức mạnh giới hạn của vô 
minh và tham ái, con sẽ sử dụng được năng lực vô hạn của 
chánh niệm và xả ly trong công việc. 

Như vậy, con sẽ đạt được thành công lớn hơn trong 
công việc. Cuộc sống làm một người thợ may có thể không 
phải là hoàn thiện, nhưng cuộc sống hành trì như một hành 
giả toàn thời sẽ hoàn thiện hơn nhiều, hoàn thiện cả về vật 
chất lẫn tinh thần. 

Hiện nay, trong tâm con còn vấn đề liên quan đến sự 
vô minh và dính mắc. Đó là một nguy cơ rất lớn. Nhưng 
giờ đây, con đã có cơ hội để giải quyết các vấn đề của nội 
tâm. Nếu con khước từ việc thực hành chánh niệm và xả ly, 
con đang tạo ra một sai lầm vô cùng to lớn. Điều đó sẽ dẫn 
đến nhiều bất ổn và khó khăn hơn trong công việc. Đây 
chính là nhân và quả liên quan đến việc hành thiền. 

Giờ đây, con đã có thể hiểu và hành trì đúng pháp như 
vậy. Vì vậy, con cần phải chú trọng việc trở nên thuần thục 
trong sự hiểu biết và thực hành ấy. Nếu con thuần thục trong 
lối hành trì này, thì con sẽ gặp nhiều may mắn. Khi ấy, con 
không còn cần phải lao động vì miếng cơm manh áo nữa, 
thậm chí có thể buông bỏ công việc trần tục. Bởi vì khi năng 
lực của chánh niệm và xả ly được viên mãn, thì tâm và đời 
sống của con cũng sẽ dần trở nên viên mãn theo. 

Continuous question: 
So right now, even though I am joining this 

meditation retreat, I still have many things to do in my 
job. I feel that if I stop my work to continue practicing 

493

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   493RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   493 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

meditation, I am afraid of being irresponsible with my 
job, and that makes me very anxious. 

Answer: 
That is the problem of your mind. You are working 

with attachment. You attach to work like this; that’s why 
you cannot practice meditation. Your present job is 
disturbing your meditation practice. So, you need to detach 
from your job to become skillful in practicing meditation. 

Attachment is the cause of the problem. Attachment 
to your job is the real problem of your life and your mind. 
You need to solve that problem urgently. If you can solve 
it, you will be free to do many things, everything. 

Whatever we do, we must dare not to do, this is 
detachment. Now, you dare to do, but you dare not stop 
doing, that is wrong. That’s why you should stop your job 
to reduce your attachment concerned with your job. 

After that, while you are reducing or stopping your 
job, you can emphasize on the breath and meditation. 
Instead of working at your normal job, you should work on 
practicing meditation or mindfulness and detachment. 

Your job is not complete. That’s why you need to 
practice meditation like this. Meditation is complete. That’s 
why, when you are practicing meditation, you need nothing 
else except to practice meditation, because meditation is 
complete. 

Tiếp tục đặt câu hỏi: 
Bạch Ngài, tuy hiện tại con đang tham dự khóa 

thiền, nhưng công việc của con vẫn còn nhiều điều phải 

494

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   494RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   494 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

lo liệu. Con cảm thấy rằng nếu dừng công việc để tiếp 
tục hành thiền, con sẽ trở thành người thiếu trách 
nhiệm với công việc của mình, và điều đó khiến con rất 
bất an. 

Trả lời: 
Đó chính là vấn đề của tâm con. Con đang làm việc 

với tâm dính mắc. Chính vì dính mắc vào công việc như 
vậy mà con không thể hành thiền một cách trọn vẹn. Công 
việc hiện tại đang gây chướng ngại cho sự thực hành thiền 
của con. Do đó, con cần thực hành xả ly đối với công việc 
để trở nên thuần thục trong việc hành thiền. 

Sự dính mắc là nguyên nhân của vấn đề. Dính mắc vào 
công việc chính là vấn đề cốt lõi trong cả đời sống và nội 
tâm của con. Con cần phải giải quyết vấn đề này một cách 
khẩn thiết. Nếu giải quyết được, con sẽ được tự do để làm 
nhiều việc, làm mọi việc. 

Bất kỳ việc gì ta làm, ta cũng cần có đủ can đảm để 
không làm, đó là xả ly. Hiện tại, con có đủ can đảm để làm 
việc, nhưng lại không dám buông bỏ việc làm, như vậy là 
sai. Vì vậy, con nên dừng công việc lại, để làm giảm tâm 
dính mắc liên quan đến công việc đó. 

Sau khi đã giảm bớt hoặc tạm ngưng công việc, con 
hãy chú trọng vào hơi thở và sự hành thiền. Thay vì tiếp tục 
làm công việc đời thường, con nên chuyên tâm vào hành 
thiền hay thực hành chánh niệm và xả ly. 

Công việc của con không trọn vẹn. Vì vậy, con cần 
hành thiền theo cách này. Thiền định là pháp môn trọn vẹn. 
Khi con đang thực hành thiền, con không cần làm bất kỳ 

495

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   495RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   495 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

điều gì khác ngoài việc tiếp tục hành thiền, vì chính pháp 
hành thiền là trọn vẹn. 

 
Question 2: We are a group of busy lay devotees. 

Which meditation method would be most suitable for 
us: Ānāpānasati (mindfulness of breathing) or 
contemplation of the body (kāyagatāsati)? 

Answer: 
 If you are not practicing meditation seriously, you 

will always be busy like this because of your ignorance and 
attachment. Ignorance is not knowing the truth of selfless, 
immanent nature. Attachment is concerned with ignorance. 
You attach due to not understanding the truth. Therefore, 
you are always busy with your business and your 
responsibilities. 

Only when you emphasize doing good deeds like this 
more and more in the future also, you may detach from your 
daily activities of a layperson. You can be less and less busy 
as much as you can detach from your daily activities from 
the life of a lay person. Because of your attachment to social 
activities, it is difficult for you to do good deeds like this. 
You need to continue doing good deeds more and more. In 
this way, you will be able to detach more and more from 
society. There is no other way. Everyone must do the same. 

I started practicing meditation as a businessman. I was 
always busy with my business, but I tried to find time to 
listen to Dhamma talks and to practice in meditation 
retreats like this. It was very, very difficult for me to listen 

496

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   496RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   496 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

to Dhamma talks and to go to the meditation retreats, but I 
continued doing like this for over two years continuously 
as a businessman. That’s why I was able to detach more and 
more from my business, and I could successfully start my 
business. I was ordained as a monk and could teach 
meditation. 

You need to do the same: daily activities together with 
doing good deeds like this. You cannot stop by yourself, for 
sure. That’s why you need to rely more and more on doing 
good deeds concerned with the Buddha, Dharma, and 
Sangha. In this way, you will find the solution by 
yourself—to reduce your time spent on your daily 
activities. 

Only by doing more and more good deeds every day, 
every time, will there be less and less time spent on normal 
daily activities. This is a way to replace that time from 
doing normal activities with doing good deeds. 

You just need to continue doing good deeds more and 
more like this. In this way, you can reduce your daily 
activities, less and less. In this way, the more you do good 
deeds, the more you can reduce doing normal activities in 
your life. 

In this way, you don’t need to do as much as before. 
So you just need to change your mind, your view, your 
understanding—all the time. If you can change your mind 
to the mind of a meditator, your life and your job will surely 
change. 

Instead of being busy with your job, you should try to 
be busy with doing good deeds—for all, for the Buddha, the 

497

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   497RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   497 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Dharma, and the Sangha. This is the possible way of 
solving the problem. 

 
Câu hỏi 2: Chúng con là một nhóm phật tử bận rộn 

thì phương pháp thiền nào sẽ là phù hợp nhất dành cho 
chúng con: Quan sát hơi thở hay là quán thân? 

Trả lời: 
Nếu bạn không hành thiền một cách nghiêm túc, bạn 

sẽ luôn bận rộn như thế này, bởi vì sự vô minh và sự dính 
mắc của bạn. Vô minh là không thấy rõ chân lý về bản chất 
vô thường, vô ngã. Dính mắc là hệ quả của vô minh. Vì 
không thấy được sự thật, nên bạn khởi tâm dính mắc, và vì 
thế bạn mãi bận rộn với công việc, với trách nhiệm thế tục. 

Chỉ khi bạn chú trọng làm thiện pháp, tích lũy công 
đức ngày một nhiều hơn, thì bạn mới dần có thể xả ly khỏi 
những sinh hoạt thường nhật của một người cư sĩ tại gia. 
Mức độ bận rộn sẽ giảm dần, tùy theo mức độ bạn có thể 
xả ly. 

Chính vì dính mắc vào các hoạt động xã hội mà bạn 
cảm thấy khó hành trì thiện pháp như thế này. Bạn cần tiếp 
tục thực hành các thiện pháp, ngày càng nhiều hơn. Nhờ 
vậy, bạn sẽ dần xả ly khỏi sự trói buộc của xã hội. Không 
có con đường nào khác. Ai cũng phải đi con đường này. 

Tôi đã bắt đầu thực hành thiền khi còn là một doanh 
nhân. Lúc đó, tôi rất bận rộn với công việc kinh doanh, 
nhưng tôi vẫn cố gắng tìm thời gian để lắng nghe Pháp và 
tham dự các khóa thiền. Ban đầu vô cùng khó khăn để vừa 
duy trì công việc vừa thực hành thiền, nhưng tôi đã kiên trì 

498

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   498RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   498 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

liên tục trong hơn hai năm. Nhờ vậy, tôi đã có thể xả ly dần 
công việc kinh doanh và cuối cùng có thể xuất gia là tu sĩ 
và tôi có thể giảng dạy về thiền. 

Bạn cũng cần thực hành như vậy: vừa duy trì những 
hoạt động thường nhật, vừa thực hành các thiện pháp. Tự 
mình dừng lại hoàn toàn là điều rất khó. Vì vậy, bạn cần 
nương tựa vào Tam Bảo—Phật, Pháp, Tăng—và lấy thiện 
pháp làm nơi nương tựa. Nhờ đó, bạn sẽ dần tìm ra bạn 
đường thích hợp để giảm thiểu những sinh hoạt đời thường. 

Chỉ bằng cách làm các việc thiện ngày một nhiều hơn, 
mỗi ngày, mỗi giờ, bạn mới có thể giảm bớt thời gian dành 
cho các hoạt động xã hội hàng ngày. Đây là sự thay đổi: 
thay vì tiêu phí thời gian cho các việc xã hội, bạn chuyển 
thành làm thiện pháp. 

Bạn chỉ cần tiếp tục làm việc thiện thiện pháp, ngày 
một tinh tấn. Nhờ vậy, bạn sẽ giảm dần các hoạt động 
thường nhật. Càng làm thiện pháp, bạn càng có thời gian 
hành thiền. Càng hành thiền, bạn càng có thể xả ly các công 
việc đời thường. 

Làm như vậy, bạn sẽ không còn phải sống quá bận rộn 
như trước. Điều quan trọng là chuyển hóa tâm thức—
chuyển hóa cái thấy, cái biết, cái hiểu của mình. Nếu bạn 
có thể chuyển hóa tâm của một cư sĩ thành tâm của người 
hành thiền, thì đời sống và công việc của bạn cũng sẽ 
chuyển hóa theo. 

Thay vì bận rộn với công việc đời, bạn hãy học cách 
bận rộn với việc làm thiện pháp, vì lợi ích của tất cả chúng 
sinh, vì Phật, Pháp và Tăng. Đây chính là cách duy nhất để 
giải quyết vấn đề này. 

499

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   499RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   499 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

 
Question 3: Dear Sayadaw, could you share with 

us your experience in running and managing a non-
profit organization? 

Answer: 
In both normal business and merit business or non-

profit business, the intelligence and ability we use are more 
important than what kinds of business. If we don't have 
enough intelligence and ability, we cannot get success for 
sure. If we have enough intelligence and ability, we can get 
success in whatever we do, but we must also be fortunate. 
If we are not fortunate, our intelligence and abilities may 
not work for sure. 

So, in order to be fortunate, we need to do good deeds. 
Whatever we do, we should combine it with doing good 
deeds to be fortunate. If we are really fortunate, we can get 
success even if we don't have enough intelligence and 
ability. 

People easily understand intelligence and ability, but 
they find it difficult to understand fortune, merit or good 
deeds, or Dhamma. It will be best if we are fortunate, have 
ability, and are intelligent. Then we can get success in 
whatever we do. But if we are working just for money or 
doing normal business, there will be side effects for sure. 
However, if we are doing merit-based business or nonprofit 
work, there will be no side effects caused by the job. 
Whether we can get success or not, it is still concern with 
fortune. 

500

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   500RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   500 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Even if we understand like this, it is still difficult to 
get success in our job. For me, I have been doing many 
things: I teach meditation, I conduct meditation retreats, 
and I establish meditation centers. I help all kinds of needy 
people. 

One of the jobs of Thabarwa center is buying or 
receiving donated land, buildings, and many other things. 
Because of the needs of the sellers or donors, there are 
many people who want to sell, but they cannot find a buyer. 
In such cases, they try to sell to me or Thabarwa center. 
Buying land, buildings, and many other things is also one 
of the greatest good deeds concerned with Thabarwa center. 
Because I was a former businessman, buying and selling is 
not very difficult for me. I’m skillful in buying, selling, and 
making decisions. 

But most of the monks, nuns, and laypeople are very 
difficult to buy or sell. That’s why they need help. In this 
way, I have to solve their problems. I help save merit by 
selling to those who truly want to buy and buying from 
those who truly want to sell. 

I’m not working for profit. I am just fulfilling the 
needs of both buyers and sellers. Most people want to buy 
when everyone else is buying. In this way, they find it 
difficult to get what they want. So also, when many people 
want to sell when others are also selling, which makes it 
harder to sell. They cannot see from the other side. 

For me, if I want to buy, I will buy when the owners 
want to sell. Similarly, if I want to sell, I will sell when 

501

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   501RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   501 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

buyers want to buy. In this way, I can do buying and selling 
often. 

I do not think much about loss and profit. I just try to 
do what I should do. I may not get money or profit but I am 
sure to get merit, and good deeds because of buying, 
selling, receiving donations, or giving donations. 

Some of the land that belongs to Thabarwa center 
cannot be used as a meditation center because of the local 
authorized person - they may not allow to open meditation 
center or monastery freely. In such cases, when the prices 
are higher, I have to sell it with much profit. I have many 
experiences about buying and selling, but what I'm doing is 
not business, just for merits, good deeds. 

In this way, I can make use of my belongings, my life, 
and the belongings of my followers and their life in the best 
way. The condition of the country is not good—civil war, 
natural disaster, COVID-19—there are many problems in 
the country. But I can make use of the worst situation of the 
country to save greater merits. 

In this way, Thabarwa center can survive and develop 
more and more. Most people will not emphasize fulfilling 
the needs of others. They will fulfill only the needs of their 
family members or relatives, but they will not try to fulfill 
the needs of everyone who is concerned with them. 

For me, as a monk, as a full-time meditator, a 
meditation teacher, I met with many people. In this way, I 
got the chance to fulfill the needs of many people every day. 
Because of the condition of the country, I may not be able 
to donate material, money, medicine, or land. But I can 

502

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   502RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   502 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

fulfill the needs of the mind all the time because I have my 
own belongings— meditation centers. That's why I can use 
Thabarwa center and my life, my followers, to fulfill the 
needs of the people. 

If they want to come and stay, they can stay. If they 
want to study at the Thabarwa center, they can come and 
study. Some of the students may come to do research visits 
in Thabarwa center about old people, mental patients. Some 
of the movie makers will come and shoot movies in 
Thabarwa center. I can allow this. This is fulfilling their 
needs. They may donate or not, but that is not the problem 
for me. 

I want to help everyone by using Thabarwa centers. If 
someone comes and teaches, if someone wants to conduct 
a meditation retreat in the Thabarwa center, I will allow. 
This is fulfilling their need. In this way, I have been 
fulfilling the needs of the people, monks, and nuns all the 
time. 

In this way, the fulfilling power concerned with the 
desire becomes stronger and stronger in Thabarwa center 
and also with me. That's why nothing is difficult to do—
because of that power of fulfilling, power of merits. 

So if you want to get success in a number of 
businesses, you must emphasize doing good deeds — not 
only for yourself but also for others. Besides, you must 
emphasize fulfilling the needs of many old and young 
people. You should stop thinking only about yourself; you 
should think about many needy people who are in 
difficulties. 

503

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   503RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   503 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

By fulfilling the needs of full-time meditators, sick 
people, mental patients — even animals — you are doing 
great deeds. They don't want to stay at home because they 
are not safe at home. That’s why even the dogs and cats 
migrate to Thabarwa center. There are many people and a 
lot of food there. Besides, they are safe. That’s why they 
come and stay. 

Many animals come and stay in Thabarwa center, like 
the old and sick people. They are also seekers. Some of the 
residents are bitten by the dogs, but I continue to allow 
everyone to come and stay. In this way, there is also an 
animal shelter within Thabarwa center. 

Now we are doing good deeds because we are 
fortunate, if we are not fortunate we cannot do good deeds, 
we cannot listen to my talk, we cannot practice meditation. 
Now we can do it because we are still fortunate. Because 
most of the people are not fortunate enough to practice 
meditation, to establish a meditation center. 

The more we are doing like this, the more we will be 
fortunate. In this way we can get what we want easily, we 
can know what we want to know easily, and we can be safe 
if we want. 

 
Câu hỏi 3: Kính thưa Thầy, xin Thầy chia sẻ với 

con kinh nghiệm để điều hành và quản lý doanh nghiệp 
phi lợi nhuận ạ! 

Trả lời: 

504

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   504RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   504 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Dù là trong công việc kinh doanh bình thường hay 
công việc thiện nguyện, trí tuệ và năng lực mà ta sử dụng 
còn quan trọng hơn loại hình công việc. Nếu không có đủ 
trí tuệ và khả năng, ta chắc chắn sẽ không thể thành công. 
Nhưng nếu có đủ trí tuệ và khả năng, ta có thể thành công 
trong bất cứ việc gì. Tuy nhiên, ta còn cần có phước báu 
(fortune). Nếu không đủ phước báu, thì dù có thông minh 
đến đâu, trí tuệ cũng không thể phát huy. 

Vì thế, để có được phước báu, ta cần làm việc thiện. 
Bất cứ việc gì ta làm, ta nên kết hợp với việc hành thiện để 
tăng phước. Nếu ta thật sự có phước, thì ngay cả khi thiếu 
khả năng, ta vẫn có thể thành công. 

Người đời dễ hiểu về trí tuệ và khả năng, nhưng họ lại 
khó hiểu về phước báu, công đức hay Dhamma (Pháp). Tốt 
nhất là ta nên vừa có phước, vừa có khả năng, vừa có trí tuệ 
— như vậy, bất kỳ việc gì ta làm cũng có thể thành công. 

Tuy nhiên, nếu ta chỉ làm vì tiền bạc, hoặc chỉ làm 
kinh doanh thông thường, thì chắc chắn sẽ có những hệ quả 
không mong muốn. Ngược lại, nếu ta làm việc thiện, công 
việc phi lợi nhuận, việc mang lại phước, thì sẽ không có 
những hệ quả kèm theo. Dù thành công hay không, mọi việc 
vẫn xoay quanh phước báu. 

Dù hiểu được như vậy, thành công vẫn là điều không 
dễ dàng. Bản thân tôi cũng làm rất nhiều việc: tôi dạy thiền, 
tổ chức các khóa thiền, thành lập các trung tâm thiền, và 
giúp đỡ những người đang cần. 

Một phần công việc của Trung tâm thiền Thabarwa là 
mua hoặc nhận cúng dường đất, nhà cửa, và các vật dụng 
khác. Vì có nhiều người muốn bán nhưng không có ai mua, 

505

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   505RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   505 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

nên cuối cùng họ tìm đến tôi hoặc Thabarwa. Mua đất, nhà, 
hay các tài sản khác vì mục đích hành thiện là một trong 
những công đức lớn nhất tại Thabarwa. 

Tôi từng là một người làm kinh doanh, nên mua bán 
không khó với tôi. Tôi quen với việc ra quyết định. Nhưng 
đa phần chư Tăng, Ni và cư sĩ lại rất khó mua bán, nên họ 
cần được hỗ trợ. Vì vậy, tôi thường giúp họ giải quyết khó 
khăn. 

Tôi không làm để kiếm lời, mà để giúp cả người bán 
lẫn người mua. Phần lớn mọi người chỉ muốn mua khi 
người khác cũng đang mua, nên khó mua được. Họ cũng 
muốn bán khi người khác cũng đang bán, nên khó bán được. 
Họ không thấy được góc nhìn bên kia. 

Còn với tôi, nếu tôi muốn mua thì sẽ mua khi người ta 
cần bán. Nếu muốn bán, thì sẽ bán khi người ta cần mua. 
Nhờ vậy, tôi có thể mua bán một cách thuận lợi. 

Tôi không suy nghĩ quá nhiều về lời lãi, tôi chỉ làm 
những gì nên làm. Tôi có thể không nhận được tiền hay lợi 
nhuận, nhưng tôi chắc chắn sẽ nhận được phước, nhận được 
công đức — từ việc mua bán, cho nhận, hay cúng dường. 

Có những mảnh đất của Trung tâm thiền Thabarwa 
không thể mở trung tâm thiền hay tu viện vì chính quyền 
địa phương không cho phép. Trong trường hợp đó, nếu giá 
đất tăng, tôi phải bán lại với lợi nhuận cao. Tôi có nhiều 
kinh nghiệm mua bán, nhưng những gì tôi đang làm không 
phải vì kinh doanh, mà vì công đức và phước báu. Nhờ đó, 
tôi có thể sử dụng tài sản của bản thân, của các đệ tử, và 
chính cuộc sống của họ một cách tốt đẹp nhất. 

506

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   506RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   506 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Hiện nay, đất nước Myanmar không ổn định — có 
chiến tranh, thiên tai, dịch bệnh như COVID-19… rất nhiều 
vấn đề. Nhưng tôi vẫn có thể chuyển hóa hoàn cảnh xấu 
nhất thành cơ hội để tạo phước lớn nhất. Nhờ vậy, Trung 
tâm thiền Thabarwa có thể tiếp tục tồn tại và phát triển 
mạnh mẽ. 

Phần lớn mọi người chỉ lo cho người thân: cha mẹ, con 
cái, bạn bè. Họ không muốn đáp ứng nhu cầu của tất cả mọi 
người có liên hệ với họ. Còn tôi, là một tu sĩ, một thiền sư, 
một thiền sinh toàn thời gian — tôi gặp rất nhiều người mỗi 
ngày. Nhờ vậy, tôi có cơ hội đáp ứng nhu cầu của rất nhiều 
người. 

Dù không thể lúc nào cũng cho tiền, thuốc, hay vật 
chất, tôi vẫn có thể hỗ trợ về mặt tinh thần. Vì tôi có các 
trung tâm thiền. Nhờ vậy, tôi có thể sử dụng Thabarwa và 
cuộc sống của mình, cùng với đệ tử, để phục vụ người khác. 
Ai muốn đến ở, tôi cho ở. Ai muốn học về Thabarwa, tôi 
cho học. Có sinh viên muốn đến nghiên cứu về người già, 
bệnh nhân tâm thần, tôi cho phép. Có đạo diễn đến quay 
phim, tôi cũng cho quay. Có thể họ không cúng dường, 
nhưng điều đó không quan trọng với tôi. Tôi chỉ muốn giúp 
mọi người, bằng cách sử dụng các trung tâm thiền. Nếu ai 
đến dạy, hay tổ chức khóa thiền tại trung tâm Thabarwa, tôi 
luôn hoan hỷ cho phép. Đó là đáp ứng nhu cầu của họ. 

Nhờ vậy, năng lực đáp ứng nhu cầu cũng như năng lực 
hồi hướng thiện tâm cho tha nhân ngày càng mạnh mẽ trong 
tôi và trong Thabarwa. Đó là lý do vì sao không có việc gì 
là khó làm, vì tôi có sức mạnh của phước báu. 

507

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   507RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   507 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Nếu bạn muốn thành công trong bất kỳ lĩnh vực nào, 
bạn cần chú trọng vào việc làm điều thiện, không chỉ cho 
bản thân mà còn cho người khác. Hãy quan tâm đến người 
già, người trẻ, người bệnh, thay vì chỉ nghĩ cho riêng mình. 
Khi bạn giúp thiền sinh toàn thời gian, người bệnh, bệnh 
nhân tâm thần, hay thậm chí là động vật, bạn đang làm 
những việc thiện vô cùng to lớn. 

Nhiều người và cả động vật không còn an toàn trong 
nhà của họ, nên họ tìm đến Trung tâm thiền Thabarwa. Ở 
đó có người chăm sóc, có thức ăn, và có sự an toàn. Vì thế, 
chó mèo cũng đến ở. Dù có người bị chó cắn, nhưng tôi vẫn 
tiếp tục cho phép chúng đến ở. Vì thế, Thabarwa cũng trở 
thành nơi cưu mang động vật. 

Chúng ta đang làm điều thiện vì chúng ta còn có đủ 
phước. Nếu không có phước, ta không thể nghe pháp, 
không thể hành thiền, không thể lập trung tâm thiền. Vì ta 
vẫn còn có phước nên hiện tại ta vẫn có thể làm được những 
việc thiện pháp như ở đây. 

Và càng làm như vậy, phước báu sẽ càng lớn mạnh 
hơn, và ta sẽ dễ dàng có được điều mình cần, biết được điều 
mình cần biết, và sống an toàn như mình mong muốn. 

 
Question 4: Dear Sayadaw, currently I’m running 

a personal business with another partner. We work 
together in an online travel agency, just the two of us. 
However, in our working process, our opinions often 
clash. Sometimes I find it very hard to make decisions 
because of these disagreements. 

508

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   508RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   508 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Whenever a major issue arises in the business, I 
notice that I can’t detach from it easily. Even though I 
have been practicing meditation daily for over two 
years, and I also joined a three-month meditation 
retreat in Thailand, I still struggle with detachment in 
daily life—especially when dealing with business 
decisions. 

I would like to ask for your advice: how can I 
develop detachment not just during sitting meditation, 
but also in my everyday work and responsibilities? 

Sayadaw: What kind of business are you doing? 
Meditator: It’s an online travel agency. There are 

only two people running it, including me. 
Sayadaw: What kind of problems are you facing? 
Meditator: Mostly, it’s disagreement in viewpoints 

between me and my partner, which leads to difficulty in 
making decisions. 

Sayadaw: How long have you been running this 
business? 

Meditator: Only for about half a year. It’s still quite 
new. 

Answer: 
As a meditator, we should try to do everything 

accordingly, naturally, not forcefully, not intentionally. We 
need to be patient to solve the problem by itself. Besides, 
we need to fulfill the needs of each other, family members, 
or business partners. Besides, we should emphasize 

509

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   509RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   509 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

teamwork. Teamwork is limitless. Doing by yourself is 
limited. If you are not in harmony with your present 
partner, it may be more difficult to do with many members 
in your group. As a meditator, you should use the power of 
mindfulness and detachment to work together to get 
success of teamwork. 

For me, I allow everyone in my own meditation center 
to stay, to do good deeds freely. If they don't want to do 
good deeds, they are allowed not to do. This is fulfilling 
their need but I'm not supporting not doing good deeds. I'm 
just allowing to do good deeds by their own desire. If they 
don't have desire now. They are allowed not to do good 
things. Only when they want to do by themselves, they can 
do. This is also one of the good deeds I have been doing for 
over 17 years continuously. In this way, many people who 
are staying in Thabarwa center are satisfied with my way 
of doing good deeds. 

In this way, more and more people are coming to stay 
in Thabarwa center. I will fulfill their needs, in this way my 
needs will be fulfilled in return. I will not force anyone to 
do this or don't do this. I will allow to do good deeds freely. 
In this way, I am able to do good deeds freely. I get back 
what I give to the other. 

If I can not give freedom in doing good deeds to my 
followers, I will not receive back in doing good deeds freely 
for me also. I'm a full time meditator and meditation 
teacher, that's why I can use the power of Buddha Dhamma 
and Sangha for whatever I do. In this way, I can do many 
things in teamwork. I can make use of teamwork 

510

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   510RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   510 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

successfully but most of the people cannot understand and 
practice like this. That's why they cannot stay in the center 
for a long time, they cannot do good deeds like me for a 
long time. 

That's why I have to do on behalf of others. I want 
everyone to understand and do like this. That's why I have 
to work very hard to get success in this kind of doing good 
deeds beyond limit. But most of the people will not try to 
understand and do good deeds like this. That's why I have 
to do it. 

In this way, I can do more and more. I can understand 
more and more. I receive back whatever I share or give to 
the others, because of teaching to the public like this, even 
if people are not much understanding, I can understand 
more by teaching like this. 

Because of leading in doing good deeds regularly, 
limitlessly even if my followers are not able to do, I can do, 
I can do more. In this way they also get the chance to do 
like me in the long term. 

So you should try to make use of this difficulties in the 
best way. Because of the mistake, the job may stop but no 
problem, you can start with a new one. But you can get 
many lessons if you dare to do like this with the right 
understanding. I can learn many lessons from my followers 
because they are making mistakes. In this way I don't need 
to make mistakes. I can find the way to get success from 
learning their mistakes. 

 

511

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   511RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   511 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Câu hỏi 4: Kính bạch Thiền sư, hiện tại con đang 
điều hành một công việc kinh doanh cá nhân cùng với 
một người bạn. Chúng con làm việc trong lĩnh vực du 
lịch trực tuyến, chỉ có hai người cùng quản lý công ty. 

Tuy nhiên, trong quá trình làm việc, ý kiến của hai 
người thường xuyên khác biệt và mâu thuẫn. Điều này 
khiến con rất khó đưa ra quyết định trong công việc. 

Mỗi khi có vấn đề lớn xảy ra trong công việc, con 
nhận thấy mình rất khó thực hành xả ly. Dù con đã 
hành thiền hằng ngày hơn hai năm và từng tham gia 
một khóa thiền ba tháng tại Thái Lan, con vẫn gặp 
nhiều khó khăn trong việc xả ly khi đối diện với các vấn 
đề trong cuộc sống hằng ngày — đặc biệt là trong công 
việc. 

Con kính xin Ngài chỉ dạy cho con: Làm sao để có 
thể xả ly không chỉ trong khi ngồi thiền, mà còn trong 
lúc làm việc và xử lý các trách nhiệm trong đời sống 
thường nhật? 

Thiền sư: Bạn đang kinh doanh lĩnh vực gì? 
Thiền sinh: Dạ, con làm về du lịch trực tuyến. Công 

ty chỉ có hai người cùng điều hành, trong đó có con. 
Thiền sư: Vấn đề cụ thể bạn gặp phải là gì? 
Thiền sinh: Dạ, là sự khác biệt về quan điểm giữa con 

và người bạn cùng làm. Điều này khiến con rất khó đưa ra 
quyết định rõ ràng. 

Thiền sư: Hai người có quan điểm khác nhau. Vậy 
bạn làm công việc này được bao lâu rồi? 

512

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   512RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   512 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Thiền sinh: Dạ, mới khoảng nửa năm thôi ạ. Công 
việc còn khá mới. 

Trả lời : 
Với tư cách là một hành giả, thì chúng ta nên cố gắng 

làm mọi thứ phù hợp theo tùy thuộc hoàn cảnh mà không 
ép buộc hay không chủ động làm một điều gì đó. Bạn cần 
học cách kiên nhẫn để vấn đề có thể được tự giải quyết bởi 
chính nó. 

Ngoài ra chúng ta cần cố gắng đáp ứng nhu cầu của 
những người xung quanh, nhu cầu của những người trong 
gia đình, hay của những người làm trong cùng doanh 
nghiệp với chúng ta. 

Ngoài ra, chúng ta nên cố gắng chú trọng nhiều hơn 
vào việc làm việc đội nhóm, bởi vì làm việc đội nhóm thì 
có sức mạnh vô hạn nhưng nếu bạn chỉ tự làm bạn bằng khả 
năng của mình thôi thì có giới hạn. Nếu bạn không làm việc 
hài hòa với đối tác ở thời điểm hiện tại thì chắc chắn bạn sẽ 
còn gặp nhiều khó khăn hơn nữa khi làm việc với nhiều 
người trong cùng một lúc. 

Với tư cách là một hành giả hành thiền, bạn nên cố 
gắng sử dụng sức mạnh của chánh niệm và xả ly để có thể 
đạt được sự thành công trong khi làm việc đội nhóm. Đối 
với bản thân tôi, tôi cho phép tất cả mọi người trong trung 
tâm thiền của mình để có thể ở lại trung tâm thiền và làm 
thiện pháp một cách tự do. Nếu họ cảm thấy không muốn 
làm thiện pháp thì họ hoàn toàn có thể dừng lại việc làm đó. 
Đây chính là đáp ứng mong muốn của họ. Tuy nhiên, nói 
điều này không có nghĩa là tôi ủng hộ việc không làm thiện 

513

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   513RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   513 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

pháp, tôi chỉ đơn thuần là cho phép mọi người được làm 
thiện pháp tùy theo mong muốn của họ. 

Nếu ngay tại thời điểm bây giờ, họ không muốn làm 
thiện pháp nữa thì họ có quyền và cơ hội được dừng lại 
ngay tại thời điểm đó. Chỉ khi nào họ thực sự muốn làm 
thiện pháp và mong muốn này được khởi sinh từ trong tâm 
của họ, thì họ hoàn toàn có thể được tiếp tục. Đây chính là 
một trong những loại thiện pháp mà tôi đã liên tục làm trong 
suốt hơn 17 năm nay và bằng cách này có rất nhiều người 
tại trung tâm Thiền Thabarwa cảm thấy hài lòng về cách 
làm thiện pháp của tôi. 

Chính vì vậy, ngày càng có nhiều người hơn tới ở lại 
và phụng sự tại Trung tâm Thiền Thabarwa, bởi vì tôi liên 
tục đáp ứng mong muốn nhu cầu của họ nên chính vì thế 
những mong muốn của tôi cũng lần lượt được đáp ứng. 

Tôi không bắt ép bất kỳ ai phải làm như thế này hay 
không nên làm như thế này, tôi cho phép tất cả mọi người 
được hành động một cách tự do theo ý họ muốn và bằng 
cách này tôi cũng có thể làm thiện pháp một cách tự do theo 
ý tôi muốn. Tôi chỉ đơn thuần nhận lại những gì mà tôi trao 
đi cho người khác. 

Nếu tôi không cho phép người khác được tự do thì 
chắc chắn tôi cũng sẽ không có lại được sự tự do mà tôi cần. 
Tôi là một hành giả hành thiền toàn thời gian và đồng thời 
là một người dẫn thiền. Chính vì thế, tôi có thể sử dụng sức 
mạnh của Tam Bảo - Phật Pháp Tăng - bất kể khi nào tôi 
muốn và thông qua cách này tôi có thể làm được rất nhiều 
thứ. Khi làm việc đội nhóm với người khác, tôi có thể làm 
việc đội nhóm một cách thành công. 

514

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   514RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   514 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Tuy nhiên, phần lớn mọi người thì không thể hiểu và 
thành tựu trong điều này, chính vì thế họ không thể nào ở 
lại trong tâm thiền trong một khoảng thời gian dài. Họ 
không thể liên tục duy trì làm thiện pháp như tôi trong một 
khoảng thời gian dài, chính vì thế tôi phải thay mặt họ để 
có thể làm thiện pháp. 

Tôi muốn tất cả mọi người có thể hiểu và thực hành 
như thế này, chính vì vậy tôi cần phải rất nỗ lực làm việc 
để có thể thành tựu trong việc làm thiện pháp không giới 
hạn. Tuy nhiên phần lớn mọi người thì không muốn hiểu và 
không muốn làm thiện pháp như thế này, chính vì thế tôi 
cần phải làm thiện pháp như thế này nhiều hơn và nhiều 
hơn nữa để mọi người có thể noi gương tôi và chính vì vậy 
khi mà tôi càng làm thiện pháp nhiều hơn thì tôi càng có 
được nhiều sự hiểu biết hơn nữa. 

Bởi vì tôi chỉ đơn thuần có lại những gì mà tôi đã cho 
đi hay chia sẻ cho người khác. Ngay cả trong những thời 
khóa giảng dạy giữa đại chúng như thế này, chắc chắn sẽ 
có nhiều người không hiểu những gì tôi giảng dạy. Tuy 
nhiên thông qua chính sự giảng dạy của mình, tôi lại càng 
có cơ hội hiểu biết nhiều hơn và nhiều hơn nữa. Nếu những 
người học trò của tôi không thể làm thiện pháp không giới 
hạn như thế này thì ngay cả bản thân tôi cũng có thể làm 
được nhiều hơn và nhiều hơn nữa. Và bằng cách này, họ sẽ 
có cơ hội làm được giống như tôi sau một khoảng thời gian 
dài. 

Vậy nên bạn nên cố gắng tận dụng hoàn cảnh khó khăn 
này một cách tốt nhất có thể, trong quá trình làm việc bạn 
có thể phạm phải một sai lầm nào đó khiến công việc bị 

515

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   515RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   515 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

dừng lại nhưng đây không phải là vấn đề. Bạn hoàn toàn có 
thể bắt đầu một dự án mới, tuy nhiên bạn hoàn toàn có thể 
gặt hái được rất nhiều bài học cho bản thân mình nếu bạn 
dám làm như thế này với sự hiểu biết đúng đắn. 

Tôi có thể học được nhiều bài học từ những người đi 
theo mình vì họ mắc sai lầm. Bằng cách này, tôi không cần 
phải phạm sai lầm. Tôi có thể tìm ra con đường dẫn đến 
thành công bằng cách học hỏi từ những sai lầm của họ. 

 
Question 5: I realize that effort is very necessary in 

daily life because it helps me to do many things and to 
do many good deeds, so is there any relationship 
between effort and detachment, like hard work, effort 
in working.  Is there any connection between working 
hard and detachment ? 

Answer: 
By working very hard, we need to detach from 

working normally. Most of the people will work in a job, in 
meditation and in everything, they will work normally. 
Like most people, most meditators work very hard to 
detach from working normally or traditionally. 

But we must detach from working hard also. That's 
why we must stop working also, we must be able to work 
very hard. Besides, we must be able to stop working very 
hard. This is detachment. Detachment is the cause of 
freedom. Attachment is the cause of prison, prison at work, 
prison at home. We are prisoners of our life. Politicians are 

516

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   516RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   516 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

prisoners of politics. Businessmen are also prisoners of 
business. 

So detachment is the cause of freedom from our job, 
our life. Meditators are also prisoners of meditation if they 
cannot detach. There will be no end in practicing 
meditation, so we must be able to work normally and then 
we must be able to stop working normally. We must be able 
to work very hard. Besides, we must be able to stop 
working very hard. 

For me, I have been working very hard in opening 
meditation centers and teaching meditation like this and 
helping the people, the most needed people of the society 
for over 17 years continuously. But I will stop when I feel 
very tired. I will stop when I fall asleep. I will stop when I 
was not feeling very well, but only for a few hours, only 
half a day or one day. And then I can be normal again. 
Because I am able to work hard, besides I'm able to stop 
working very hard. That's why I can use the power of doing 
only with detaching mind. 

Mindfulness is the cause of enlightenment or wisdom, 
so we must be mindful whatever we do, not only in 
practicing meditation, but also in business healthcare. If we 
are not mindful enough, if we are not skillful in 
mindfulness, there will be no wisdom or enlightenment. If 
we are not faithful in detachment, our action will never end. 

Now you are working for money, if you cannot stop 
till now. That's why you need to continue working for 
money, not only in this life, but also in the future. If you 
cannot detach, no escape from the prison of business. I 

517

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   517RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   517 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

emphasize detachment mostly concerned with the mind, 
you just need to understand like this to detach from wrong 
understanding. 

I am able to teach like this. That's why I need nothing 
to do except teaching like this. In this way, I'm free, not to 
do many things, not to go anywhere, I will do, I will go for 
teaching, not for business. I will go to hospital not for my 
treatment but for teaching, I will go to another country not 
for business or job, only for teaching and practicing like 
this. 

By practicing meditation, I can detach from every 
action, every job. That's why I need nothing to do except 
teaching and practicing meditation. If I cannot detach I 
must do many things, not only teaching meditation. 

 
Câu hỏi 5: Con nhận ra rằng nỗ lực là điều rất cần 

thiết trong cuộc sống hằng ngày vì nó giúp con làm được 
nhiều việc và thực hiện nhiều thiện pháp. Vậy thì liệu có 
mối liên hệ nào giữa sự nỗ lực và sự xả ly hay không? Ví 
dụ như làm việc chăm chỉ, nỗ lực trong công việc — điều 
đó có liên quan gì đến sự xả ly không ạ? 

Trả lời: 
Thông qua việc làm việc một cách nỗ lực và chăm chỉ, 

chúng ta cần phải xả ly khỏi việc làm việc một cách hời hợt, 
bình thường. Phần lớn mọi người chỉ làm việc một cách hời 
hợt trong bất kể điều gì họ làm, kể cả trong công việc hay 
trong thực hành thiền. Đối với phần lớn hành giả hành 
thiền, việc nỗ lực là cần thiết để có thể xả ly khỏi việc chỉ 

518

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   518RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   518 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

nỗ lực một cách hời hợt hay chỉ làm theo thói quen theo 
truyền thống. 

Tuy nhiên chúng ta cũng phải xả ly khỏi chính việc nỗ 
lực hay làm việc chăm chỉ, chính vì thế chúng ta cũng cần 
phải dừng việc làm việc lại. Chúng ta cần học cách làm việc 
một cách nỗ lực chăm chỉ nhưng đồng thời chúng ta cũng 
cần phải học cách dừng việc làm việc chăm chỉ này. Đây 
chính là thực hành xả ly. 

Xả ly chính là nguyên nhân của việc tự do giải thoát. 
Dính mắc chính là nguyên nhân của việc trở thành tù nhân 
trong chính công việc của mình, trong chính ngôi nhà của 
mình. Chúng ta chính là tù nhân của chính cuộc sống chúng 
ta, những chính trị gia là tù nhân của chính trị, những chủ 
doanh nghiệp là tù nhân của những bộ máy doanh nghiệp. 
Vậy nên xả ly chính là nguyên nhân của sự tự do, giải thoát 
khỏi chính công việc, khỏi chính cuộc sống của chúng ta. 

Những hành giả hành thiền thì cũng chính là tù nhân 
trong chính việc hành thiền của họ nếu họ không thể nào xả 
ly khỏi việc tự hành thiền của mình. Và khi đó sẽ không có 
bất kỳ điểm kết thúc nào trong việc thực hành thiền của họ. 
Vậy nên chúng ta cần phải có khả năng làm việc một cách 
bình thường, tuy nhiên chúng ta cũng cần phải có khả năng 
dừng lại việc làm việc một cách bình thường. Chúng ta phải 
có khả năng nỗ lực làm việc một cách chăm chỉ nhưng đồng 
thời chúng ta cũng cần phải có khả năng dừng lại việc nỗ 
lực hay làm việc một cách chăm chỉ. 

Đối với bản thân tôi, tôi đã liên tục làm việc hay nỗ 
lực trong việc liên tục mở những trung tâm thiền hay giúp 
đỡ mọi người hay giảng dạy thiền trong suốt hơn 17 năm 

519

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   519RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   519 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

qua. Nhưng tôi sẽ chỉ dừng khi nào tôi cảm thấy rất mệt mỏi 
hay tôi cảm thấy buồn ngủ. Tuy nhiên chỉ sau một vài giờ 
nghỉ ngơi thì tôi sẽ trở lại bình thường, tôi có khả năng nỗ 
lực hay làm việc một cách chăm chỉ nhưng đồng thời tôi 
cũng có khả năng dừng việc nỗ lực như thế này lại. 

Chính vì thế tôi có thể sử dụng sức mạnh của việc chỉ 
làm mà thôi với một tâm xả ly, buông xả. Chánh niệm chính 
là nhân của giác ngộ hay trí tuệ tuyệt đối. Chính vì thế 
chúng ta cần phải học cách chánh niệm trong bất kể điều gì 
chúng ta làm, không chỉ trong quá trình thực hành thiền mà 
cần phải chánh niệm trong cả doanh nghiệp và chăm sóc 
sức khỏe của chúng ta nữa. 

Nếu chúng ta không thiện xảo trong việc thực hành 
chánh niệm thì sẽ không có bất kỳ trí tuệ nào hay sự giác 
ngộ giải thoát nào cả. Nếu chúng ta không thiện xảo trong 
việc xả ly thì chúng ta sẽ luôn luôn đắm chìm trong tất cả 
những hành động của chúng ta và chúng sẽ không đến hồi 
kết. 

Giờ đây, bạn đang làm việc vì tiền bạc và nếu bạn 
không có khả năng dừng việc này lại thì chắc chắn bạn sẽ 
còn đắm chìm trong việc này từ kiếp này sang kiếp sau. Nếu 
bạn không thể nào xả ly được thì bạn không thể nào thoát 
khỏi ngục tù của doanh nghiệp. 

Sự xả ly mà tôi liên tục nhấn mạnh hay chú trọng vào 
thì có liên quan nhiều hơn tới tâm trí. Bạn chỉ cần hiểu đơn 
thuần như thế này để có thể xả ly được khỏi hiểu biết sai 
lầm. 

Tôi có khả năng giảng dạy như thế này, chính vì thế 
tôi không cần làm gì khác ngoài việc liên tục giảng dạy như 

520

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   520RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   520 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

thế này. Và bằng cách này, tôi có thể cảm thấy tự do trong 
việc không làm nhiều thứ và không đi tới nhiều nơi khác. 
Đôi khi tôi sẽ tới bệnh viện không phải vì chữa trị bệnh hay 
vì sức khỏe, mà là để giảng dạy cho bệnh nhân. Đôi khi tôi 
sẽ tới những quốc gia khác không phải là để làm doanh 
nghiệp, mà là để giảng dạy những giáo pháp như thế này. 

Thông qua sự tự thực hành thiền của mình, tôi có thể 
xả ly được khỏi mọi công việc. Chính vì thế, tôi không cần 
làm gì khác ngoài việc giảng dạy và thực hành thiền như 
thế này. Nếu tôi không thể nào xả ly thì chắc chắn tôi sẽ 
phải làm rất nhiều thứ trong cùng một lúc. 

 
Question 6: I’ve been a teacher for over 35 years, 

with three years left until retirement. I realized I want 
to reduce my anger now, not wait until then. 

I teach grades 1 to 5 and practice breathing and 
loving-kindness meditation daily for 30 minutes to an 
hour. Meditation calms me, but my anger still arises 
when I meet students. I want to feel peaceful both in 
meditation and while teaching. 

I’ve struggled with anger toward students for over 
20 years, especially when they don’t do their homework. 
This makes me feel pressured by the school and 
government, and when students fall short, my anger 
grows. 

Sometimes students are afraid of me, especially 
when I shout or hit them. I’ve stopped hitting and 

521

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   521RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   521 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

shouting less now, but I’m still working to change this 
behavior. 

Though I have a few years left, I sometimes 
consider retiring early to avoid causing bad karma. I 
hope to teach with peace and compassion. How can I 
solve this problem? 

Answer: 
You should change yourself. Instead of controlling or 

taking care of the student, you should control your mind. 
You should try to do what you should do instead of relying 
on the physical environment. You should rely more on 
meditation. You should believe in your students. They will 
study very well. They will do homework more and more. 
They will be outstanding students. 

You, as a teacher, should be positively concerned with 
your students. Not many students, only 35 or 40. It is not 
too much, so it is possible to handle it by controlling your 
mind. Change your mind, you will change your students. 
Believe in themselves, and they will believe in you. 

Instead of teaching verbally, you should teach more 
physically and mentally. You should use the power of a 
stable and pure mind. You should emphasize controlling 
your mind to be stable. Let the students develop by 
themselves, correct their mistakes by themselves, and 
change their lives by themselves. You, as a teacher, can 
teach like this. But most teachers will not teach like this. 
That's why the present education concerned with the public 
is not complete. 

522

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   522RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   522 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

If you cannot change the education system of the 
government, you can change yourself. You can change 
your view. Try to support through what the school lesson 
has. Mistakes are not to blame but to correct. Wrong 
understanding or not understanding are also not to be 
punished, just to be corrected. You are responsible for 
correcting the mistakes of your students. You are 
responsible for fulfilling the needs of your students because 
you are the teacher; they are students. 

They are in your hands. If you have a bad view, they 
will not be good students. If you have a good view of them, 
they will be good students. You just need to change your 
mind about your students. It will take time, but it is possible 
to change within a few months, or a few years before you 
leave your job or resign. 

You are practicing meditation, that's why you are 
concerned with Buddha Dhamma and Sangha. Therefore, 
you can use the power of Buddha Dhamma and Sangha like 
me. Just change your view with your students. Have a 
positive view. Believe in them. They can correct their 
mistakes by themselves. You don't need to point it out. You 
can find out, but you don't need to change them by force. 
They will change by themselves. You just need to believe 
like this. 

They need your good views on them. In this way, they 
can be good students. If you think they are not working very 
hard, they will not work hard because of your view. So just 
change your view. In this way, they will also change their 
view. If you think they can do it by themselves, they can 

523

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   523RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   523 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

change by themselves. They will believe the same and 
change by themselves. They will correct their mistakes. We 
need to be patient. 

Some will be quick, some will be late. But changing 
is important. Shorter or longer time is not important. You 
have over 35 years of teaching experience. Therefore, you 
may know very well the side effects of traditional teaching. 
That's why you can stop teaching as before. 

If you have a good view of your students, the 
government will also have a good view of you. In this way, 
you don't need to worry about your job. In this way, you 
don't need to be afraid of each other. You and your students 
can be friendly like family members. In this way, you can 
work very well for a long time. 

Continue asking: Besides changing my view 
toward the students, is there any meditation method or 
technique that can help me reduce my anger, not only 
with the children but also with other people in my life? 

Answer: 
You can listen to my teaching. You can read my 

Dhamma book. It will be helpful to control anger. Whether 
you are able to control your anger or not, you must do like 
this. You must change your view. In this way, you may be 
able to control your anger more and more than before. 

You cannot control your anger by yourself. That’s 
why you should try to represent Buddha Dhamma and 
Sangha. This right understanding is concerned with Buddha 

524

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   524RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   524 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Dhamma and Sangha. Therefore, you are working for 
Buddha Dhamma and Sangha, not only for the government. 

Now you can represent yourself as a government 
teacher. You must change your mind to represent Buddha 
Dhamma and Sangha. I can change my mind to represent 
Buddha Dhamma and Sangha. That’s why you can get my 
help to change your mind to represent Buddha Dhamma 
and Sangha. In this way, it will be easier to detach from 
yourself. 

You are working for the government in education, but 
you are working with an attachment. That’s why you 
should work for Buddha Dhamma and Sangha in order to 
detach from your attachment. 

Even if other people will not accept me as a monk, I 
practice to represent Buddha Dhamma and Sangha. That’s 
why I can continue my job. I don’t need to rely on others, 
whether they believe or not, whether they accept me as a 
meditation teacher or not. I can continue doing good deeds 
by myself because I can detach from myself. In this way, I 
can rely on Buddha Dhamma and Sangha. 

You must also do the same as a meditator, not as a 
teacher. Treat your student as a meditator, not as a student. 
This is possible to change your view, from student to 
meditator. So you all practice meditation like this at school 
as students and teachers. This is possible. 

We just need to change our view. We don’t need to 
change the name of the school. We don’t need to change 
the names of the student and the teacher. We just need to 
change our minds, our views. If we practice like this, it is 

525

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   525RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   525 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

possible. If we don’t practice, it will be difficult. Because 
this is my work. This is using the mind freely, limitlessly. 
This is real meditation. 

 
Câu hỏi 6: Con đã làm giáo viên hơn 35 năm rồi, 

còn khoảng ba năm nữa là con sẽ về hưu. Con nhận ra 
mình muốn giảm bớt cơn giận ngay bây giờ, không 
muốn chờ đến lúc nghỉ hưu mới làm được điều đó. 

Con dạy học sinh từ lớp 1 đến lớp 5 và mỗi ngày 
đều thực hành thiền quan sát hơi thở và rải tâm từ 
khoảng 30 phút đến một giờ. Thiền giúp con cảm thấy 
bình yên, nhưng khi gặp học sinh thì cơn giận vẫn 
thường xuất hiện. Con mong muốn được bình an cả khi 
thiền và khi đang dạy học. 

Con đã vật lộn với cơn giận đối với học sinh hơn 20 
năm, nhất là khi các em không làm bài tập về nhà. Điều 
này khiến con cảm thấy áp lực từ nhà trường và cơ quan 
quản lý giáo dục, và khi học sinh không đáp ứng được 
yêu cầu, cơn giận của con lại tăng lên. 

Đôi khi học sinh sợ con, nhất là khi con quát mắng 
hoặc đánh. Con đã ngừng đánh và ít quát hơn, nhưng 
vẫn đang cố gắng thay đổi hành vi đó. 

Dù còn vài năm nữa mới nghỉ hưu, đôi lúc con nghĩ 
đến việc nghỉ sớm để không gây thêm quả xấu. Con 
mong muốn được dạy học với sự bình an và lòng từ bi. 
Xin Ngài chỉ dạy con cách giải quyết vấn đề này? 

Trả lời: 

526

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   526RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   526 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Bạn nên thay đổi bản thân. Thay vì kiểm soát hay 
chăm sóc học sinh, bạn nên kiểm soát tâm mình. Bạn nên 
cố gắng làm những việc cần làm thay vì phụ thuộc vào môi 
trường bên ngoài. Bạn nên nương tựa vào thiền nhiều hơn. 
Bạn nên tin tưởng vào học sinh của mình. Các em sẽ học 
rất tốt, làm bài tập về ngày ngày càng nhiều hơn và sẽ trở 
thành học sinh xuất sắc. 

Là một giáo viên, bạn nên có cái nhìn lạc quan hơn về 
học sinh. Không quá nhiều học sinh, chỉ khoảng 35 hay 40 
em. Không quá nhiều, nên có thể quản lý được bằng cách 
kiểm soát tâm mình. Thay đổi tâm mình, bạn sẽ thay đổi 
được học sinh. Tin tưởng các em, các em sẽ tin tưởng lại 
bạn. 

Thay vì dạy bằng lời nói, bạn nên dạy bằng cách làm 
gương và truyền cảm hứng tinh thần. Bạn nên sử dụng sức 
mạnh của một tâm hồn ổn định và thanh tịnh. Bạn nên chú 
trọng kiểm soát tâm mình để duy trì sự ổn định. Hãy để học 
sinh phát triển, tự sửa lỗi, tự thay đổi cuộc sống của mình. 
Là giáo viên, bạn có thể dạy như vậy. Nhưng hầu hết giáo 
viên không dạy như thế. Đó là lý do giáo dục hiện nay vẫn 
còn nhiều hạn chế. 

Nếu không thể thay đổi hệ thống giáo dục của chính 
phủ, bạn có thể thay đổi chính mình. Bạn có thể thay đổi 
cách nhìn nhận. Hãy cố gắng hỗ trợ học sinh trong khuôn 
khổ chương trình của nhà trường. Sai lầm không phải để 
trách, mà là để sửa. Hiểu sai hay không hiểu cũng không 
phải để phạt, mà là để điều chỉnh. Là giáo viên, bạn có trách 
nhiệm nâng đỡ học sinh sửa lỗi sai, đáp ứng nhu cầu học 
tập của các em, vì bạn là thầy cô, các em là học sinh. 

527

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   527RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   527 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Cuộc đời học sinh phần nào chịu ảnh hưởng từ bạn. 
Nếu bạn nhìn nhận các em tiêu cực, các em khó có thể trở 
thành học sinh tốt. Ngược lại, nếu bạn có niềm tin và cái 
nhìn tích cực, các em sẽ phát triển theo hướng tốt đẹp. Điều 
bạn cần làm là thay đổi cách nhìn nhận của mình. Điều này 
cần thời gian, nhưng bạn hoàn toàn có thể thay đổi trong 
vài tháng hay vài năm, trước khi bạn rời công việc hoặc 
nghỉ hưu. 

Bạn đang hành thiền, vì vậy bạn có mối liên hệ với 
Phật, Pháp và Tăng. Do đó, bạn cũng có thể sử dụng sức 
mạnh của Phật, Pháp và Tăng giống như tôi. Chỉ cần thay 
đổi cách nhìn của bạn đối với học sinh. Hãy có cái nhìn tích 
cực. Hãy tin tưởng các em. Các em có thể tự sửa lỗi của 
mình. Bạn không cần chỉ ra. Bạn có thể chỉ lỗi, nhưng 
không cần ép buộc thay đổi. Các em sẽ tự thay đổi. Bạn chỉ 
cần tin như vậy. 

Học sinh cần cái nhìn tích cực từ bạn. Nhờ đó, các em 
sẽ trở thành học sinh tốt. Nếu bạn nghĩ các em không chăm 
chỉ, thì chính cái nhìn đó sẽ khiến các em không chăm chỉ. 
Vậy hãy thay đổi cách nhìn. Nhờ đó, các em cũng sẽ tự thay 
đổi cách nhìn của mình. Nếu bạn nghĩ các em có thể tự làm 
được, các em sẽ tự làm được. Các em sẽ tin như vậy và tự 
thay đổi, tự sửa lỗi. Chúng ta cần kiên nhẫn. 

Có người thay đổi nhanh, có người chậm. Nhưng điều 
quan trọng là thay đổi. Thời gian nhanh hay chậm không 
quan trọng. Bạn đã có hơn 35 năm kinh nghiệm dạy học. Vì 
vậy bạn hiểu rõ tác hại của cách dạy truyền thống. Đó là lý 
do bạn có thể ngừng dạy theo lối cũ. 

528

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   528RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   528 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Nếu bạn có cái nhìn tốt với học sinh, chính phủ cũng 
sẽ có cái nhìn tốt với bạn. Nhờ đó, bạn không cần lo lắng 
về công việc. Không cần sợ hãi nghi ngờ về nhau. Bạn và 
học sinh có thể thân thiết như người trong gia đình. Nhờ 
vậy, bạn có thể làm việc hiệu quả trong thời gian dài. 

Thiền sinh tiếp tục hỏi: Ngoài việc thay đổi cách 
nhìn với học sinh, có phương pháp hay kỹ thuật thiền 
nào giúp con giảm sân không, thưa Ngài; bớt sân không 
chỉ với học sinh mà còn với những người khác trong 
cuộc sống? 

Trả lời: 
Bạn có thể nghe bài giảng của tôi. Bạn có thể đọc sách 

về giáo pháp của tôi. Nó sẽ giúp bạn kiểm soát cơn giận. 
Dù bạn có thể kiểm soát được hay chưa, bạn vẫn nên làm 
như vậy. Bạn cần thay đổi cách nhìn. Khi đó, bạn có thể 
kiểm soát cơn giận ngày càng tốt hơn trước. 

Bạn không thể kiểm soát cơn giận dựa vào ý chí cá 
nhân, nên hãy dựa vào sự hướng dẫn và sức mạnh từ Phật 
Pháp Tăng, là người đại diện cho Phật Pháp Tăng. Sự hiểu 
biết đúng đắn chính là sự nhận thức gắn liền với sự che chở, 
sự trợ giúp của Tam Bảo. Do đó, bạn đang làm việc cho 
Phật, Pháp và Tăng, chứ không chỉ làm việc cho nhà nước. 

Hiện tại, bạn đang là giáo viên của nhà nước, bạn cần 
đổi tâm thế để trở thành người đại diện cho Phật, Pháp và 
Tăng. Tôi đã đổi tâm mình để đại diện cho Phật, Pháp và 
Tăng, nên tôi có thể giúp bạn đổi tâm theo hướng đó. Nhờ 
vậy, bạn sẽ dễ xả ly khỏi chính mình. 

529

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   529RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   529 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Bạn đang làm trong ngành giáo dục của nhà nước, 
nhưng bạn làm việc với sự dính mắc. Vì thế, bạn nên làm 
việc cho Phật, Pháp và Tăng để buông bỏ sự dính mắc đó. 

Dù người khác không chấp nhận tôi là một tu sĩ, tôi 
vẫn hành thiền để đại diện cho Phật, Pháp và Tăng. Nhờ 
vậy, tôi có thể tiếp tục công việc của mình. Tôi không cần 
dựa vào người khác, dù họ có tin hay không, có chấp nhận 
tôi là thiền sư hay không. Tôi vẫn có thể tự mình làm việc 
thiện, vì tôi có thể buông bỏ cái tôi. Nhờ vậy, tôi nương tựa 
nơi Phật, Pháp và Tăng. 

Bạn cũng nên thực hành như thế, như một thiền sinh, 
không phải chỉ là một giáo viên. Hãy nhìn học sinh như 
những người thực hành thiền, không đơn thuần chỉ là học 
sinh. Cách nhìn này có thể thay đổi được. Cả thầy và trò 
đều có thể cùng thực hành thiền tại trường theo cách này. 
Điều này hoàn toàn có thể. 

Chúng ta chỉ cần thay đổi cách nhìn. Không cần đổi 
tên trường, không cần đổi danh xưng thầy – trò. Chỉ cần đổi 
tâm, đổi cách nhìn. Nếu thực hành như vậy, bạn có thể kiểm 
soát được cơn giận. Nếu không thực hành, bạn sẽ rất khó 
để kiểm soát sân giận. Vì đây là công việc của tôi: sử dụng 
tâm một cách tự do, vô hạn. Đây mới thật sự là thiền. 

 
Question 7: Dear Venerable Sir, I work in real 

estate, and usually I post house listings on Facebook 
every day. Now that I have shaved my head to 
temporarily ordain. I’m wondering if I continue posting 
like that every day, would it affect my practice? 

530

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   530RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   530 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Answer: 
You should try to do it as a temporary samanera 

(temporary monk). It's not too serious. If you want to 
become a long-term monk, you must think about that at the 
right time. For now, it's not the most important thing. You 
should try it. You can do it with the knowing of a temporary 
monk. 

Continue asking: That's why when I am working, 
my head feels stressed. 

Answer: 
For me I am teaching mostly by practice, so if you are 

doing by yourself you will find the answer by yourself. This 
is just learning, testing, so it's not very important. If you 
become a long term monk, you can do it, but it should be 
for merits, not for money. If you are skillful in real estate 
you can do for merit to help the people who are concerned 
with you as a monk. 

For me, I have been doing many things as a monk. 
Within 23 years as a monk, I have been doing many things 
- buying and selling, solving many problems - all with 
mindfulness and detachment. 

That’s why I know how to do it. There’s a way to do 
it as a monk. But we must know the proper way to do them. 

If we know how to use the life of a monk for social 
purposes, we will be able to do so for a long time. I am 
taking care of the elderly and sick people. I’m also taking 
care of newborn babies, but indirectly. I'm not myself 
taking care of them, but I help arrange shelter, food, and 

531

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   531RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   531 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

healthcare for them. In this way, I can do many things - both 
as a monk and as a meditation teacher also. 

 
Câu hỏi 7: Thưa thầy, con làm bất động sản, con 

thường ngày đăng tin bán nhà trên Facebook. Lúc con 
xuống tóc gieo duyên như thế này thì con đăng bài hàng 
ngày như vậy có ảnh hưởng gì đến việc tu tập của con 
không ạ? 

Trả lời: 
Bạn nên thử làm vậy ở cương vị xuất gia làm sa di tạm 

thời. Như vậy thì không quá nghiêm trọng. Nếu bạn muốn 
xuất gia lâu dài, thì bạn hãy suy nghĩ về điều đó vào thời 
điểm thích hợp. Hiện tại, những hành động đó chưa phải là 
điều quan trọng nhất. Bạn nên thử. Bạn có thể làm điều đó 
với sự nhận biết rằng mình chỉ là một vị sa di tạm thời. 

Thiền sinh: Đó là lý do tại sao khi con làm việc, đầu 
con cảm thấy căng thẳng. 

Sayadaw: Với tôi, tôi chủ yếu giảng dạy thông qua 
thực hành, nên nếu bạn tự mình thực hành, bạn sẽ tự tìm ra 
câu trả lời cho mình. Đây chỉ là quá trình học và thử 
nghiệm, nên không quá quan trọng. Nếu bạn xuất gia lâu 
dài, bạn có thể làm điều đó, nhưng nên làm vì phước báu, 
chứ không phải vì tiền. Nếu bạn có kỹ năng trong lĩnh vực 
bất động sản, bạn có thể làm để tạo phước, để giúp đỡ 
những người có liên hệ với bạn trong vai trò là một tu sĩ. 

Tôi đã làm rất nhiều việc với tư cách là một nhà sư. 
Trong suốt 23 năm xuất gia, tôi đã làm nhiều việc như mua 

532

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   532RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   532 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

bán, giải quyết nhiều vấn đề, tất cả đều làm với chánh niệm 
và xả ly. 

Đó là lý do vì sao tôi biết cách làm. Có con đường để 
hành động trong vai trò là một nhà sư. Nhưng chúng ta phải 
biết cách phù hợp để làm những việc đó. 

Nếu chúng ta biết cách sử dụng đời sống tu sĩ để phục 
vụ xã hội thì chúng ta sẽ có thể làm trong thời gian dài. 

Tôi đang chăm sóc người già và người bệnh, tôi cũng 
tham gia chăm sóc trẻ sơ sinh, nhưng một cách gián tiếp. 
Bản thân tôi không trực tiếp chăm sóc họ, nhưng tôi giúp 
sắp xếp chỗ ở, thức ăn và chăm sóc y tế cho họ. Bằng cách 
này, tôi có thể làm được rất nhiều điều như là vừa là một 
nhà sư, vừa là một thiền sư. 

 
Question 8: Dear Sayadaw, you taught us about 

self and non self. I am a lay person, I'm doing business. 
So to do business I have to advertise my products, not 
only in the country but also internationally. So is it 
advertising concern with the self? 

Sayadaw: What is your product? 
Meditator: Household products made from wood in 

traditional way. 
Sayadaw: How long have you been working? 
Meditator: I have been doing this business since 36 

years. 
Answer: 

533

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   533RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   533 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Instead of normal advertising, you can do good deeds 
with your company name or product name. That is a better 
way of doing good deeds and advertising. You should 
emphasize doing more and more good deeds with the name 
of your product or company. In this way, your name will be 
well known for doing good deeds. 

Instead of using money for advertising, you should 
use it to do good deeds. But you should emphasize in doing 
good deeds more than your name to be well known.  When 
you are doing good deeds, you should emphasize to fulfill 
the needs of the receiver. In this way, your needs 
concerning your products will also be fulfilled. 

Normal way of advertising is not the best. There are 
many side effects. That's why we should emphasize doing 
good deeds as you are doing business. You have the ability 
to do. So you must use your ability and intelligence, not 
only for business but also for merits, good deeds. 

When you are doing good deeds, you should 
emphasize to fulfill the real needs of the religious person or 
the most needy people of their society. In this way, you are 
sure to fulfill your needs in return. 

I was a former businessman. Therefore, I made 
advertisements for my business. But when I started 
practicing meditation, I knew the side effects of the 
business and advertising. Therefore, I would not emphasize 
to advertise my teaching or meditation center. I would only 
emphasize using my life, my teaching and my meditation 
center to fulfill the biggest needs of the people in their 

534

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   534RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   534 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

society and meditators. In this way, Thabarwa center is 
being well known because of helping the old people. 

In the Thabarwa center, we are helping many people. 
Helping the monks and nuns and meditators are not much 
well known. Because monks, nuns and meditators are not 
much concerned with many people. Old age is concerned 
with many people. In this way, in 2014, less than 11 years 
ago, Thabarwa center Thalyin became well known country-
wide as the place where many old people are staying and 
being taken care of by the center. 

At that time, my teaching was not much well known 
like this. The name of Thabarwa center was also not much 
known by the people. Only the Old Age Care Beyond 
Limits became well known among the whole country. In 
this way, many donors are coming to study and do good 
deeds from 2014 till now. 

We are well known because we emphasize our job of 
practicing and teaching meditation and helping people. 
Only when we are able in our job of helping people for 
many years, for 7 years together with many needs and 
difficulties, doing good deeds for the old people. These 
actions become well known, not because of advertisement 
but because of the ability to do really. In this way I found 
the way to be well known naturally without side effects and 
selflessly. Selfless action of old age care became well 
known. Because of that action, the name Thabarwa Center 
became well known. 

The action should be more well known than the name 
we are using. So also you can combine business and doing 

535

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   535RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   535 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

good deeds together. You can do business not only for 
yourself but also for Buddha Dhamma and Sangha and for 
others. 

I do teachings and open meditation centers with this 
right understanding. You can use this right understanding 
and action for everything in every way for everyone in 
every condition of good  and bad. 

 
Câu hỏi 8: Buổi chiều thầy có giảng về cái về ngã, 

vậy khi chúng con làm truyền thông marketing, việc đấy 
có thuộc về ngã không? Và khi quảng quảng cáo hay 
truyền thông các sản phẩm để cho nhiều người biết đến 
mình thì đấy có được gọi là hợp pháp trong tu tập không 
ạ? Con cảm ơn thầy. 

Sayadaw: Sản phẩm cô đang bán là gì? 
Thiền sinh: Bên con là các sản phẩm truyền thống 

như là đồ gỗ hay là tượng phật, tranh, đồ gia dụng trong gia 
đình. 

Thiền sư: Cô làm sản xuất hay là thương mại như thế 
này được bao lâu rồi? 

Thiền sinh: Con làm sản xuất được 36 năm rồi ạ. 
Trả lời: 
Thay vì quảng cáo theo cách thông thường, bạn có thể 

làm thiện pháp với tên công ty của bạn hoặc là với tên sản 
phẩm. Đây là con đường tốt hơn để làm thiện pháp so với 
việc quảng cáo. Bạn nên chú trọng làm nhiều thiện pháp 
hơn với sản phẩm và tên của công ty. Theo cách này tên 

536

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   536RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   536 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

tuổi của bạn sẽ nổi tiếng với việc làm thiện pháp thay vì tên 
tuổi cho quảng cáo. 

Bạn làm thiện pháp nhưng bạn nên chú trọng vào việc 
làm thiện pháp nhiều hơn so với việc làm cho tên tuổi của 
bạn trở nên nổi tiếng. Khi bạn làm thiện pháp bạn nên chú 
trọng để đáp ứng nhu cầu của người nhận. Bằng cách này 
những nhu cầu của bạn liên quan tới sản phẩm cũng sẽ được 
đáp ứng. 

Quảng cáo theo lối thông thường thì không phải là tốt 
nhất, nó có nhiều tác dụng phụ. Vì thế chúng ta nên chú 
trọng vào việc làm thiện pháp khi mà bạn đang làm kinh 
doanh. Bạn có khả năng làm kinh doanh, cùng với đó hãy 
sử dụng trí thông minh và khả năng của bạn để làm thiện 
pháp, để cho phước báu. Khi bạn làm thiện pháp thì hãy đáp 
ứng nhu cầu thực sự của những người tu sĩ hoặc là những 
người cần giúp đỡ nhất trong xã hội. Bằng cách này bạn 
chắc chắn sẽ được đáp ứng những nhu cầu của mình. Nhân 
quả này sẽ quay trở lại. 

Tôi đã là một doanh nhân. Tôi đã quảng cáo công ty 
của tôi. Và khi tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi biết đến tác 
dụng phụ của việc làm kinh doanh và quảng cáo. Do đó tôi 
không chú trọng vào việc quảng cáo những lời dạy của tôi 
hay trung tâm thiền của tôi. Tôi chỉ chú trọng sử dụng cuộc 
đời của tôi, lời dạy của tôi trung tâm thiền của tôi, để đáp 
ứng nhu cầu của những người trong xã hội và những người 
hành thiền. Bằng cách này trung tâm Thabarwa nổi tiếng vì 
giúp đỡ những người già. 

Ở tại trung tâm Thabarwa, chúng tôi giúp đỡ nhiều 
người, chư tăng, tu nữ, người hành thiền, không bởi vì sự 

537

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   537RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   537 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

nổi tiếng. Vì đa số mọi người thì không phải là chư tăng tu 
nữ và người hành thiện nhưng mà người già thì rất là nhiều. 
Năm 2014, 11 năm về trước, trung tâm Thabarwa đã nổi 
tiếng khắp toàn quốc bởi vì đây là nơi mà những người già 
được chăm sóc. 

Vào thời điểm đó những lời dạy của tôi không nổi 
tiếng như thế này. Tên tuổi của trung tâm Thabarwa không 
được biết đến bởi nhiều người. Chỉ những người lớn tuổi 
thì quan tâm. Nhưng mà việc làm không giới hạn này đã 
nổi tiếng trên cả nước. Nhiều mạnh thường quân đã đến 
nghiên cứu và làm thiện pháp từ năm 2014 cho đến nay. 

Chúng tôi nổi tiếng vì chúng tôi chú trọng vào công 
việc của chúng tôi. Đó là thực hành thiền dạy thiền và giúp 
đỡ mọi người. Bởi vì chúng tôi đã có thể làm công việc của 
chúng tôi trong nhiều năm, giúp đỡ những người khó khăn 
và những người cần giúp đỡ. Giúp đỡ người già, hành động 
này đã trở nên nổi tiếng. Chúng tôi làm không vì mục đích 
nổi tiếng mà nổi tiếng đến từ cái khả năng làm thực sự. 
Bằng cách này tôi đã tìm ra cái cách để trở nên nổi tiếng 
một cách tự nhiên mà không có tác dụng phụ và theo một 
cách vô ngã. Những hành động vô ngã giúp đỡ người bệnh, 
người già đã trở nên nổi tiếng. Vì thế tên tuổi của Thabarwa 
trở nên nổi tiếng. 

Hành động nên nổi tiếng hơn so với tên tuổi mà chúng 
ta sử dụng. Bằng cách này hãy kết hợp việc làm kinh doanh 
và việc làm thiện pháp. Đừng chỉ làm kinh doanh cho bản 
thân mà hãy làm kinh doanh cho Phật Pháp Tăng và cả 
những người khác. 

538

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   538RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   538 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Tôi đã giảng dạy và mở trung tâm thiền với hiểu biết 
như thế này. Bạn có thể sử dụng hiểu biết đúng này và hành 
động này cho tất cả mọi thứ ở mọi nơi, với mọi người, ở 
trong mọi hoàn cảnh, dù đó là tốt hay xấu. 

 
Question 9: Dear Sayadaw, deep spiritual practice 

— for example, in the environment of a monastery, 
temple, or retreat — is often considered to offer many 
favorable conditions for the development of 
mindfulness, compared to everyday life. 

In reality, for someone with a high social role, 
greater responsibilities, broader relationships, and 
frequent involvement in group or community activities 
— especially in the field of business — they are required 
to interact with countless people and face many 
agreeable as well as disagreeable situations. 

Therefore, may I ask: does regular exposure to 
disagreeable circumstances in such a dynamic 
environment reduce the opportunity to practice 
mindfulness with right understanding? Or conversely, 
if a person tries to maintain mindfulness with right 
understanding in such a context, might the practice 
sometimes demand more time than expected — even 
causing them to miss important moments or 
opportunities to make critical business decisions? 

If this happens, it could limit business success, 
negatively affect many people, and thereby create 
mental difficulties both for the practitioner and those 
around them. In such a case, dear Venerable Teacher, 

539

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   539RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   539 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

should we consider separating, or applying mindfulness 
with right understanding in a different way, 
particularly in situations that require decisiveness and 
quick reactions? 

Answer: 
Mindfulness with detachment or right understanding 

is for everyone, everywhere, every time, and in any 
condition — like the infinite universe or natural 
environment is for all living beings. 

Without the infinite universe or nature and natural 
environment, there will be no living beings. We, human 
beings and all living beings, are relying on nature. This 
Phap Van pagoda has been constructed in the natural 
environment. If there is no natural environment, there will 
be no building, no pagoda, no living beings — for sure. 

Like the natural environment, the law of karma or 
selfless impermanent nature is the truth of all living beings 
and all non-living beings. If there is no selfless 
impermanent nature or law of karma, there will be no living 
beings and no non-living beings. 

Selfless impermanent nature is the original truth of 
created living beings and non-living beings. Without 
selfless impermanent nature, there will be no living beings, 
and non-living beings cannot be created, for sure. 

Mindfulness with right understanding is the cause of 
knowing the original truth of selfless impermanent nature. 
The original truth of selfless impermanent nature is 
permanent. 

540

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   540RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   540 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

There are misunderstandings, greed, anger, and 
delusion of the mind and fighting, killings, destroying the 
belongings of one's country and family members caused by 
ignorance and attachment. 

For the public, for the well-known people who are 
dealing with many people nearly all the time, they may 
encounter many agreeable and disagreeable situations. That 
was caused by ignorance and attachment, not much because 
of the people who are dealing with them. 

The ignorance and attachment of the well-known 
people are the cause of liking and disliking, understanding 
and not understanding in the mind. Therefore, mindfulness 
with detachment or right understanding — like this right 
understanding of selfless impermanent nature — is the only 
solution to control the mind to be stable and pure, or to 
detach from the attachment of liking and disliking. 

As long as there is attachment, there will be liking and 
disliking in the mind. Because of ignorance and attachment, 
we are making judgments on the situation as agreeable and 
disagreeable. 

Most of the people are not practicing mindfulness and 
detachment in their daily life. That’s why it is difficult to 
practice mindfulness and detachment in our daily life. 

With this right understanding, I have been doing many 
things, including teaching meditation. Like this, I have been 
dealing with many people who are not much familiar with 
me. I will not run away from society. I will use society with 
mindfulness and detachment. I will face the difficulty — to 
practice, to teach, and to practice like this. 

541

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   541RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   541 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

In this way, practicing mindfulness and detachment in 
our daily life becomes more and more easy for me and my 
followers or devotees. 

The real problem is not practicing mindfulness and 
detachment, or right understanding, in our daily life. To 
practice meditation in a meditation retreat like this is easy. 
That’s why most of the people will practice meditation in 
the meditation retreat. In this way, they are rejecting 
practice in their daily life. 

I have been practicing and teaching meditation in the 
daily life of many people in the city. That’s why I can 
endure the mistake and misunderstanding of the public. 
Misunderstanding and making mistakes are common for 
the public. 

I have been teaching and practicing meditation with 
the public for over 20 years continuously. I could not 
change the whole country, but there is change for the people 
who are concerned with me. In this way, more and more 
meditators, volunteers, more and more meditation centres 
increase all the time. Here in Vietnam also. 

Before I started practicing meditation, I had been 
running my own business with ignorance and attachment. 
That's why when I got more and more success in my 
business, I could not control my greed, anger, and delusion. 
In this way, I faced problems with my business; I could not 
find a solution as a businessman. That's why I needed to 
change, I needed something new to do. At that time, I got 
the chance to practice meditation. 

542

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   542RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   542 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

I continued my business as a meditator for two years 
continuously. That's why I don't have questions about 
running a business with mindfulness and detachment. 
When I started my own business, there were many 
difficulties because of not having enough experience and 
ability. I dared to use these difficulties to continue my 
business. In this way, I could get success in the long term. 

This is similar to practicing meditation. In the 
beginning, there will be difficulties, and not understanding 
or misunderstanding because of not having enough 
experience and ability to practice meditation. If we dare to 
continue the practice by facing the misunderstanding and 
difficulties, we are sure to get success to be skillful in 
running a business as a meditator with the mind of a 
meditator. I could successfully run the business as a 
meditator. In this way, my business can run as normal. This 
is the power of mindfulness and detachment. 

I don't need to change my life and my business. I just 
need to change my mind, from the mind of a businessman 
to the mind of a meditator. There will be difficulties in the 
beginning of changing, but this is the right thing to do. 
Therefore, we just need to continue to run a business, or to 
cure a disease, or to finish this education as a meditator. In 
this way, we will be able to control, we will be skillful to 
make adjustments between business and meditation, 
healthcare and education and practicing meditation. 

Now I am teaching meditation together with helping 
many needy people in society by solving many problems 
using the power of mindfulness and detachment, or right 

543

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   543RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   543 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

understanding. I could successfully run the business as a 
meditator, but I'm difficult to explain like this. Because 
when I practice, I don't need to speak, I need no guidelines, 
I need to use no words. I just need to know the changing 
time, place, person, and condition, and then I just need to 
make the right decision depending on the changing 
situation. 

Now, because of the question, I'm trying to use the 
power of mindfulness and detachment again to explain the 
practice with words. If we are afraid of difficulties, failures, 
and losing our profits or belongings, we must stop 
practicing mindfulness and detachment. We must continue 
to run a business as a businessman as normal, but there will 
be many side effects in the future for sure. Because I have 
been solving this problem of myself and others for over 20 
years continuously, I have been experiencing the bad 
consequences for people who reject or stop practicing 
meditation. 

I am practicing meditation not only by practice but 
also by learning from other meditators because I practice in 
the city, not in the forest. I practice with other meditators 
only at home; I will practice by myself most of the time. I 
will practice in my daily life as a businessman. Therefore, 
I have been knowing the good consequences for meditators 
who are practicing meditation seriously and continuously 
all the time. Also, I have been knowing the bad experiences 
of people who are rejecting practicing meditation. 

We can stop our business; that is not the biggest 
mistake. We can stop our education. We can stop taking 

544

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   544RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   544 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

medical treatment as a patient; that is not the biggest 
problem. But if we stop or reject Buddhism meditation, 
which means we are rejecting Buddha Dhamma and 
Sangha, this is the biggest problem, the biggest mistake. 
We may stop Buddhism meditation because of healthcare, 
because of jobs, because of finance, because of getting 
married, and then we are making the biggest mistake for 
sure. We will regret our own mistake. We can get a lesson 
from our mistake and then we can come back. We should 
go back to the meditation center to practice meditation 
again. 

Buddha Dhamma and Sangha are really difficult to 
know, to meet, to practice like this. This is the greatest 
opportunity for meditators. But if we cannot make use of 
this opportunity, we may not understand like this. 

I am fortunate enough to take this opportunity in the 
best way. That's why my mind and my life have been 
changing to be better and better. But I'm practicing 
meditation for all, not only for me. That's why the 
Thabarwa Center has become more and more useful for the 
people in society. There are many people who don't have 
money; they are staying in Thabarwa Center. For them, 
they don't need money, they just need merits. In this way, 
they can survive. 

I have been receiving many things, including money, 
but I never save money. Whenever I receive money, I will 
use it for land to establish meditation centers or for helping, 
for solving the problems of the monks, nuns, and laypeople. 
I use money to solve the problem because most people in 

545

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   545RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   545 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

this modern society are using money for everything. That's 
why most problems can be solved by negotiating with 
money. So, I can use money in the best way to solve the 
most difficult problems of society and to establish one 
meditation center after another. 

If I dare not lose my life, I must stop practicing 
meditation. If I dare not lose my business, I must stop doing 
business with mindfulness and detachment, because in the 
beginning, there will be misunderstanding and mistakes. 
That's why there will be problems, but all these problems 
and difficulties can be solved by practicing meditation. We 
just need to continue the practice. 

This is the solution I have been using for every 
problem. If I did not understand and practice like this, I may 
not be able to survive and do good deeds like this. Also, if 
you do not understand and practice like this, you cannot 
understand like this for sure. 

This is really practical, not theory. That's why if you 
dare not practice only by listening, you cannot understand 
for sure. These questions are caused by not practicing much 
mindfulness and detachment in business. They just dare to 
continue the practice as a businessman. If they dare not, it 
may be because of ignorance, there may be worry, fear to 
practice like this. 

When I felt worry or fear with my business, I decided 
I would lose by practicing meditation. I already started my 
own new business. That's why if I lose one business, I will 
start a new one again. That's why I don't worry about losing 
my belongings or my business. That's why I could continue 

546

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   546RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   546 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

running business as a meditator with this right 
understanding. 

This is because of not knowing the power of 
mindfulness and detachment. Mindfulness and detachment 
are Dhamma. Dhamma is concerned with Buddha and 
Sangha. If Buddha Dhamma and Sangha are not much 
powerful, there will be no Buddha Dhamma and Sangha in 
society for sure. This right understanding is long-lasting for 
over 2,000 years. Because of the power of this right 
understanding, this practice can still remain in society for 
over 2,000 years because of the limitless power of this right 
understanding and practice. 

Sometimes it will be private. Only a few people will 
be using, understanding, and practicing like this. Now more 
and more people in the world are knowing and practicing 
like this. Sometimes it will be private, sometimes it will be 
public. This is the nature of everything in society. 

So, we must address the problem. The cause of the 
question is caused by attachment to business. It is possible 
to continue the business only with the mind of a meditator. 
We need to detach from the mind of a businessman. If we 
cannot detach, there will be a dilemma between the mind of 
a meditator and a businessman. This is not rejecting the 
businessman and the businessman's mind. Detaching is to 
be using only. We can use both the business mind and the 
meditator's mind in the right way. 

I was a former businessman, that's why I have the 
ability of a businessman. In this way, I can use the business 
mind to practice meditation, to teach meditation, to help 

547

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   547RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   547 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

people with a detaching mind. If I cannot detach, I must 
continue my business. I may not continue meditation. 

There are many negative views in the question, so 
because of negative views, there may be problems. If we 
can detach from problems or negative views, we may not 
face side effects. Even if we are facing problems and 
difficulties, we should try to detach. If we can detach, we 
can continue practicing mindfulness and detachment in 
running the business, or curing the disease, or solving the 
problem, or answering the question like this. 

My answer is that what we are doing is not important. 
We may be working for money, we may be working for 
merits, we may be working for the country, we may be 
working only for ourselves. The job we are doing is not 
important. To do it with mindfulness and detachment is 
important. This is fully relying on the Dhamma or 
mindfulness and detachment. 

In this way, I can do many things, I can solve many 
problems. Even practicing meditation is difficult for most 
people, but I can open meditation centers one after another. 
This is the power of mindfulness and detachment. There are 
difficulties for sure, but if we can detach, we can continue 
the practice or trying to open meditation centers. 

Negative view means we may make mistakes in 
business if we are practicing meditation, or we may lose the 
profit. That is a negative view and has not happened yet, 
but worrying about something bad happening, that is a 
negative view. 

 

548

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   548RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   548 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Câu hỏi 9: Kính thưa Thiền sư, việc tu tập chuyên 
sâu — ví dụ trong môi trường tự viện, chùa chiền, khóa 
tu — thường được cho là có nhiều thuận lợi để phát 
triển chánh niệm so với cuộc sống đời thường. 

Trong thực tế, đối với một người có vai trò xã hội 
càng cao, trách nhiệm càng nhiều, các mối quan hệ càng 
rộng và thường xuyên phải tham gia vào các hoạt động 
nhóm, hội, đặc biệt trong lĩnh vực kinh doanh, họ sẽ 
phải tiếp xúc với vô số người và đối mặt với rất nhiều 
điều như ý cũng như bất như ý. 

Vậy con xin hỏi: việc thường xuyên tiếp xúc với 
những điều bất như ý trong môi trường có nhiều biến 
động như vậy có làm giảm đi cơ hội thực hành chánh 
niệm với hiểu biết đúng đắn hay không? Hay ngược lại, 
nếu một người cố gắng duy trì thực hành chánh niệm 
với hiểu biết đúng trong bối cảnh đó, liệu có khi nào việc 
thực hành này đòi hỏi nhiều thời gian hơn dự kiến, đôi 
khi làm chúng ta bỏ lỡ những thời điểm hoặc thời cơ 
quan trọng để đưa ra quyết định trong kinh doanh? 

Nếu điều này xảy ra, nó có thể khiến việc kinh 
doanh gặp nhiều hạn chế, gây ảnh hưởng tiêu cực đến 
nhiều người, và từ đó tạo ra những vấn đề trong tâm 
của cả người thực hành lẫn những người liên quan. 
Trong trường hợp đó, kính Thiền sư cho con biết: liệu 
chúng con có nên cân nhắc việc tách bạch, hoặc có một 
cách ứng dụng, sử dụng việc thực hành với hiểu biết 
đúng một cách khác trong những bối cảnh đòi hỏi sự 
quyết đoán và phản ứng nhanh nhạy hay không ạ? 

Trả lời: 

549

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   549RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   549 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Chánh niệm và xả ly, hay hiểu biết đúng đắn, là dành 
cho tất cả mọi người, có thể áp dụng được ở tất cả mọi nơi 
chốn, thời gian và trong mọi tình huống. Vũ trụ vô tận hay 
các môi trường tự nhiên là dành cho tất cả các chúng sinh. 
Nếu như không có sự tồn tại của vũ trụ vô tận hay môi 
trường tự nhiên thì sẽ không có sự tồn tại của các chúng 
sinh hữu tình. 

Chúng ta, loài người hay các chúng sinh hữu tình 
khác, sống dựa trên sự tồn tại của môi trường tự nhiên. 
Ngay bản thân chùa Pháp Vân đây cũng được xây dựng dựa 
trên sự tồn tại của môi trường tự nhiên. Nếu như không có 
môi trường tự nhiên thì cũng sẽ không có chùa chiền, không 
có các sinh vật sống — điều đó là chắc chắn. 

Giống như môi trường tự nhiên, thì quy luật về nghiệp, 
nghiệp quả hay bản chất vô thường, vô ngã chính là sự thật 
tuyệt đối của tất cả các chúng sinh hay phi chúng sinh. Nếu 
như không có bản chất vô thường, vô ngã hay quy luật của 
nghiệp, thì cũng sẽ không có chúng sinh hay phi chúng sinh. 
Bản chất vô thường, vô ngã chính là sự thật gốc của các 
chúng sinh và phi chúng sinh. Và nếu như không có bản 
chất này thì chúng sinh hay phi chúng sinh cũng sẽ không 
thể nào tồn tại được — đó là điều chắc chắn. 

Chánh niệm và hiểu biết đúng đắn chính là khởi nguồn 
của sự hiểu biết về bản chất gốc đó. Chánh niệm và hiểu 
biết đúng đắn sẽ là nguyên nhân dẫn đến sự thật gốc — 
nguyên nhân dẫn đến sự hiểu biết sâu sắc về bản chất vô 
thường. 

Có rất nhiều sự hiểu lầm hay phiền não như tham, sân, 
si ở trong tâm, hay những xung đột, chiến tranh, sự chém 

550

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   550RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   550 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

giết lẫn nhau để tranh đoạt tài sản — giữa quốc gia này với 
quốc gia khác, hay giữa chính những thành viên trong gia 
đình, giữa con người với con người. Tất cả những điều đó 
đến từ vô minh và dính mắc. 

Đối với những người nổi tiếng, họ sẽ phải làm việc và 
tiếp xúc với rất nhiều người xung quanh, thì có thể họ cũng 
sẽ phải đối mặt với nhiều tình huống như ý hoặc bất như ý. 
Tuy nhiên, những sự như ý hoặc bất như ý này đến từ vô 
minh và dính mắc, chứ không đến từ những người mà họ 
tiếp xúc. Chính sự vô minh và dính mắc trong tâm những 
người nổi tiếng này là khởi nguồn của những phản ứng như 
thích hay không thích, hiểu hay không hiểu trong tâm. 

Do vậy, chánh niệm với sự xả ly hay hiểu biết đúng 
đắn về bản chất vô thường, vô ngã chính là giải pháp duy 
nhất để giữ cho tâm trí của chúng ta được an ổn và thanh 
tịnh. Và như vậy thì chúng ta mới có thể xả ly được khỏi sự 
dính mắc vào những phản ứng thích hay không thích ở 
trong tâm. 

Chừng nào trong tâm còn sự dính mắc, thì chừng đó 
chúng ta còn phản ứng với thích hoặc không thích. Chừng 
nào trong tâm còn dính mắc, thì chúng ta còn phán xét và 
đặt tên cho những tình huống chúng ta gặp phải là như ý 
hay bất như ý. 

Đa phần mọi người trong xã hội thì không có khả năng 
thực hành chánh niệm và xả ly trong cuộc sống hàng ngày. 
Và bởi vì họ không thực hành, nên họ cũng không phát triển 
được khả năng thực hành trong đời sống hàng ngày. 

Với hiểu biết đúng đắn này, tôi đã làm rất nhiều thiện 
pháp trong những năm qua — chẳng hạn như tôi thực hành 

551

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   551RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   551 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thiền và dạy thiền như bây giờ. Trong quá trình làm thiện 
pháp, tôi cũng phải tiếp xúc với rất nhiều người — những 
người mà tôi không quen biết, hoặc cả những người không 
thân thiện với tôi. 

Tuy nhiên, tôi không trốn chạy khỏi việc tiếp xúc xã 
hội, mà tôi tiếp xúc với xã hội, tôi xử lý công việc bằng 
chánh niệm và xả ly. Tôi đối mặt trực tiếp với các vấn đề, 
với mọi người trong xã hội để có thể thực hành và giảng 
dạy. Do vậy, việc thực hành chánh niệm và xả ly trong đời 
sống ngày càng trở nên rõ ràng và dễ dàng hơn đối với tôi 
và cả đối với những học trò của tôi. 

Vấn đề thực sự là thường chúng ta không thực hành 
chánh niệm và xả ly hay hiểu biết đúng đắn trong cuộc sống 
hàng ngày. Việc thực hành thiền trong các khóa thiền giống 
như thế này thì khá là dễ dàng. Do vậy, đa phần mọi người 
thì quen với việc thực hành trong các khóa thiền và chối bỏ 
việc thực hành trong đời sống hàng ngày. 

Tôi đã giảng dạy và thực hành thiền trong cuộc sống 
hàng ngày cho rất nhiều người — những người sống đời 
sống đô thị. Và chính vì vậy, bản thân tôi có thể kham nhẫn 
với rất nhiều sự bất như ý, rất nhiều sự hiểu lầm hay lỗi lầm 
của những người khác. 

Tôi đã thực hành và giảng dạy như thế này cho mọi 
người trong suốt hơn hai mươi năm qua — giảng dạy liên 
tục, không ngừng nghỉ. Mặc dù tôi không thể thay đổi được 
cả đất nước tôi, nhưng đã có những sự thay đổi khá rõ ràng 
đối với những người liên quan đến tôi, những đệ tử xung 
quanh tôi. 

552

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   552RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   552 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Chúng ta có thể thấy ngày càng có nhiều hơn những 
người thiền sinh, những tình nguyện viên, và những trung 
tâm thiền được mọc lên trong suốt thời gian qua. Ngay cả 
ở Việt Nam, chúng ta cũng thấy có thêm nhiều tình nguyện 
viên, các trung tâm thiền và các khóa thiền ở Việt Nam, bởi 
chính sự thực hành với hiểu biết đúng đắn như vậy. 

Trước khi bắt đầu thực hành thiền, tôi cũng đã có 
thành lập một doanh nghiệp riêng. Tuy nhiên, tôi vận hành 
doanh nghiệp của mình với vô minh và dính mắc. Khi tôi 
ngày càng có nhiều thành công với doanh nghiệp, cũng là 
lúc tôi cảm thấy mình không thể kiểm soát được những 
phiền não, tham sân si trong chính mình. Lúc đó, tôi phải 
đối mặt với rất nhiều vấn đề trong việc kinh doanh. Thời 
điểm đó, tôi không thể nào tìm được một giải pháp nào cho 
vấn đề của mình với tư cách là một doanh nhân. Tôi thấy 
rằng mình bắt buộc phải thay đổi, mình phải làm một cái gì 
đó mới hơn. Thật may mắn, vào thời điểm đó, tôi có cơ hội 
gặp được thiền và tôi bắt đầu thực hành. 

Sau đó, tôi tiếp tục việc kinh doanh của mình trong vai 
trò của một thiền sinh trong vòng hai năm. Với chánh niệm 
và xả ly, tôi không còn những câu hỏi phải giải quyết về 
kinh doanh của mình như thế nào nữa. Tất nhiên, khi tôi bắt 
đầu việc kinh doanh thì có rất nhiều khó khăn mà tôi phải 
đối mặt, xuất phát từ việc tôi không có đủ kinh nghiệm cũng 
như khả năng. Tuy nhiên, tôi dám sử dụng những khó khăn 
và những khiếm khuyết này của mình để tiếp tục việc kinh 
doanh, và nhờ đó thì tôi có được thành công trong dài hạn. 

Điều này cũng tương tự trong việc thực hành thiền. 
Vào lúc ban đầu, chúng ta sẽ gặp rất nhiều những khó khăn 

553

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   553RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   553 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

trong việc hành thiền, bởi vì chúng ta không có đủ kinh 
nghiệm cũng như khả năng để thực hành. Tuy nhiên, nếu 
chúng ta dám dấn thân để thực hành, dám đối mặt với 
những khó khăn thì chắc chắn đến một lúc nào đó chúng ta 
sẽ có được thành công, chúng ta sẽ có được cái trạng thái 
tâm của một thiền sinh. 

Bởi vì tôi đã vận hành doanh nghiệp của mình với tâm 
thế của một thiền sinh, cho nên doanh nghiệp của tôi đã 
vượt qua được khó khăn và có thể hoạt động trở lại bình 
thường. Đây chính là năng lực của chánh niệm và xả ly. 

Tôi không cần phải thay đổi cuộc đời mình hay việc 
kinh doanh của mình, mà điều tôi cần phải làm lúc đó chỉ 
đơn giản là thay đổi trạng thái tâm của mình, thay đổi tâm 
thế của mình từ một doanh nhân sang tâm thế của một người 
thiền sinh. 

Vào lúc ban đầu thì chắc chắn chúng ta sẽ gặp những 
khó khăn khi chúng ta bắt đầu chuyển đổi tâm thế của mình 
như vậy, nhưng đây là một việc đúng đắn để làm. Và nhờ 
vậy, chúng ta sẽ chỉ cần tiếp tục thực hành thiền và đồng 
thời cũng vẫn tiếp tục vận hành công việc kinh doanh, làm 
tất cả mọi việc một cách bình thường. 

Chẳng hạn như thực hành thiền giống như một thiền 
sinh, hay chữa bệnh như một người bác sĩ, hay vận hành 
công việc kinh doanh như một doanh nhân. Chúng ta vẫn 
có thể tiếp tục làm việc bình thường nhưng đồng thời chúng 
ta làm với sự thực hành thiền, với tâm thế của một người 
thiền sinh. Để có khả năng thành thạo trong việc thực hành 
chánh niệm và xả ly khi làm các công việc bình thường như 
vậy thì chúng ta phải tiếp tục thực hành và dám thực hành. 

554

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   554RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   554 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Tôi vừa dạy thiền cho mọi người nhưng đồng thời tôi 
cũng đang làm rất nhiều thiện pháp, giúp đỡ rất nhiều người 
trong xã hội bằng cách giải quyết các vấn đề khó khăn của 
họ. Bằng việc sử dụng năng lực của chánh niệm và xả ly 
hay hiểu biết đúng đắn, tôi đã thành công trong cả việc kinh 
doanh và thành công trong cả việc làm một thiền sinh. 

Tuy nhiên, việc giải thích những điều này không hề dễ 
dàng gì cả, bởi vì khi tôi thực hành thì tôi không cần nói ra, 
cũng không cần một sự hướng dẫn nào hết. Tôi chỉ cần ý 
thức được những thời gian, nơi chốn và các điều kiện đang 
thay đổi xung quanh, và dựa trên sự thay đổi đó, tôi đưa ra 
quyết định cho công việc kinh doanh của mình. Vào lúc này 
đây, tôi đang cố gắng sử dụng năng lực của chánh niệm và 
xả ly để có thể giải thích được việc thực hành của mình 
trong khi làm việc. 

Nếu như chúng ta lo sợ, chúng ta e ngại đối mặt với 
những khó khăn, chúng ta lo sợ rằng mình sẽ mất đi lợi 
nhuận hay tài sản thì chắc chắn chúng ta sẽ không dám thực 
hành chánh niệm và xả ly, mà chúng ta sẽ tiếp tục đầu tư 
thời gian, công sức cho cho việc kinh doanh. Và bởi vì 
chúng ta không thực hành chánh niệm và xả ly thì chắc chắn 
chúng ta sẽ phải gánh chịu nhiều những hậu quả, những hệ 
quả phụ. 

Tôi đã giải quyết những vấn đề như thế này cho chính 
bản thân tôi và người khác hơn hai mươi năm rồi. Tôi cũng 
đã kinh nghiệm thực chứng được kết quả của những người 
mà chối bỏ việc thực hành thiền hay từ bỏ việc thực hành 
thiền. 

555

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   555RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   555 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Tôi thực hành thiền không phải chỉ học hỏi từ kinh 
nghiệm của chính mình, mà tôi cũng học hỏi từ kinh nghiệm 
của những thiền sinh khác nữa. Bởi vì tôi thực hành trong 
thành phố, trong đời sống hàng ngày chứ không phải thực 
hành ở trong những khu rừng vắng vẻ. Tôi thực hành với 
nhiều người xung quanh, và ít khi tôi thực hành một mình. 
Hầu hết thời gian thì tôi thực hành trong đời sống hàng 
ngày, trong vai trò của một người làm kinh doanh. Do vậy, 
tôi có những hiểu biết và kinh nghiệm thực chứng về những 
kết quả khác nhau của một người kinh doanh là thiền sinh 
và những người kinh doanh mà không phải là thiền sinh. 

Chúng ta có thể phải ngừng lại việc kinh doanh của 
mình, đó không phải là cái sai lầm lớn nhất. Chúng ta thậm 
chí có thể ngừng lại việc học hành hay việc chữa trị bệnh 
tật, đó không phải là vấn đề. Tuy nhiên, nếu chúng ta chối 
bỏ việc hành thiền, nếu chúng ta ngừng lại việc hành thiền 
thì đó chính là vấn đề lớn nhất. Nếu như chúng ta chối bỏ 
việc hành thiền, chúng ta từ bỏ và không thực hành nữa thì 
chắc chắn đến một lúc nào đó chúng ta sẽ phải cảm thấy hối 
hận vì những sai lầm này. Và khi chúng ta cảm thấy hối hận 
thì chúng ta vẫn có cơ hội có thể quay lại để thực hành. 

Thực hành thiền có nghĩa là thực hành chánh niệm và 
xả ly. Chánh niệm và xả ly thì chính là pháp. Phật, Pháp, 
Tăng thì thật sự khó thấy, khó gặp, khó tìm. Do vậy, nếu 
như các bạn đã có cơ hội để gặp Phật, Pháp, Tăng thì hãy 
tận dụng cơ hội này để thực hành. Tôi đã rất là may mắn có 
thể sử dụng cơ hội này một cách tốt nhất, và chính vì thế tôi 
đã có thể thay đổi được tâm thức cũng như cuộc đời của 
mình để khiến cho cuộc đời của mình ngày càng tốt đẹp 
hơn. 

556

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   556RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   556 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Tôi thực hành thiền không chỉ cho chính bản thân tôi 
mà còn cho rất nhiều người khác nữa. Và chính vì vậy, 
trung tâm Thabarwa ngày càng phát triển và ngày càng trở 
nên hữu ích với rất nhiều người trong xã hội. Có rất nhiều 
người không có tiền bạc, nhà cửa, họ đến với trung tâm 
Thabarwa, họ không cần phải có tài chính hay tiền bạc, họ 
chỉ cần phước báu để tồn tại mà thôi, và trung tâm 
Thabarwa có thể giúp được cho họ. 

Bất cứ khi nào tôi nhận được khoản cúng dường bằng 
tịnh tài, thì tôi sẽ sử dụng phần tịnh tài đó để thành lập các 
trung tâm thiền cũng như giúp đỡ, giải quyết các vấn đề của 
những người cùng khổ trong xã hội. Tôi sẽ dùng những 
phần tiền được cúng dường để giải quyết vấn đề của mọi 
người, bởi vì thật ra những vấn đề liên quan đến tiền thì rất 
dễ để giải quyết. Đa phần các vấn đề trong xã hội đều có 
thể giải quyết được bằng tiền, và do vậy, tôi có thể giúp đỡ 
được rất là nhiều người bằng những phần tiền mà tôi được 
cúng dường. 

Nếu như tôi không dám hành động, không dám đánh 
đổi cuộc đời mình, nếu như tôi sợ hãi thì chắc chắn tôi đã 
phải ngừng lại việc thực hành thiền. Nếu như tôi không dám 
mất đi công việc kinh doanh của tôi thì chắc chắn là tôi sẽ 
không thể thực hành chánh niệm và xả ly trong việc làm 
kinh doanh. Vào những thời điểm đầu tiên khi vận hành 
công việc kinh doanh thì có rất nhiều sai lầm, rất nhiều 
những cái hiểu sai, và do đó cũng rất nhiều vấn đề. 

Nhưng tất cả những vấn đề và khó khăn đó đều có thể 
được giải quyết bằng chánh niệm và xả ly. Và chánh niệm 
và xả ly chính là giải pháp duy nhất cho mọi vấn đề. Nếu 

557

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   557RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   557 11/10/25   12:07 PM11/10/25   12:07 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

như tôi không dám hiểu và thực hành như vậy thì chắc chắn 
tôi đã không thể tồn tại và làm thiện pháp đến ngày nay. Và 
nếu như tôi chỉ nghe thôi mà không thực hành thì chắc chắn 
tôi cũng không thể làm được như bây giờ. 

Câu hỏi của bạn đến từ việc bạn đã không thực hành 
chánh niệm và xả ly đủ nhiều trong việc kinh doanh. Trước 
kia trong vai trò là một người kinh doanh, tôi đã dám tiếp 
tục công việc kinh doanh với chánh niệm và xả ly, với việc 
thực hành thiền. Và bởi vì vô minh nên chúng ta sẽ cảm 
thấy rất nhiều nỗi sợ và lo lắng khi chúng ta dành thời gian 
cho việc thực hành thiền. Chúng ta quá dính mắc vào việc 
kinh doanh nên chúng ta không thể nào thực hành thiền 
được như thế này. 

Nếu như tôi có quá nhiều sự lo lắng hay nỗi sợ, sợ mất 
mát, sợ mất lợi nhuận thì chắc chắn tôi không thể nào thực 
hành thiền được. Do vậy, khi đối diện với những nỗi sợ về 
sự mất mát trong kinh doanh, tôi quyết định rằng tôi có thể 
đánh mất việc kinh doanh của mình cũng không sao cả. Bởi 
vì nếu như tôi mất đi một doanh nghiệp, mất đi một công ty 
thì tôi hoàn toàn có thể thành lập nên một công ty mới. Tôi 
dám mất đi tài sản của mình, tôi dám mất đi lợi nhuận để 
có thể tiếp tục thực hành với chánh niệm và xả ly. Chúng ta 
không dám đánh đổi, chúng ta không dám mất đi bởi vì 
chúng ta không hiểu được năng lực của chánh niệm và xả 
ly. 

Chánh niệm và xả ly chính là pháp, và pháp thì nằm 
trong Tam Bảo - Phật, Pháp, Tăng. Năng lực của Phật, 
Pháp, Tăng thì vô cùng rộng lớn và mạnh mẽ. Đó là lý do 
mà Phật, Pháp, Tăng (Tam Bảo) đã tồn tại hơn 2500 năm 

558

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   558RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   558 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

cho đến ngày nay. Nếu như không có năng lực mạnh mẽ và 
vô tận đến như vậy thì chắc chắn Phật, Pháp, Tăng không 
thể tồn tại đến ngày nay. Ngày nay có ngày càng nhiều 
người trên thế giới đang có được hiểu biết như thế này, đây 
là một sự phát triển thuận tự nhiên. 

Câu hỏi của bạn xuất phát từ sự dính mắc của bạn vào 
việc kinh doanh. Thực ra bạn hoàn toàn có thể tiếp tục việc 
kinh doanh của mình. Tuy nhiên, bạn cần vận hành việc 
kinh doanh với chánh niệm và xả ly đồng thời với việc thực 
hành thiền. Chúng ta cần phải xả ly khỏi tâm thế của một 
doanh nhân và chuyển sang tâm thế của một thiền sinh. Xả 
ly ở đây có nghĩa là chỉ sử dụng mà thôi. Chúng ta sử dụng 
cả cái tâm của một doanh nhân, sử dụng cả cái tâm của một 
người thiền sinh một cách đúng đắn. 

Có rất nhiều sự dính mắc vào những nguy cơ mất mát 
trong câu hỏi của bạn, đây có thể chính là vấn đề. Nếu như 
bạn có thể xả ly khỏi các vấn đề của mình hay xả ly khỏi 
những suy nghĩ về những nguy cơ mất mát thì có thể bạn sẽ 
không phải đối mặt với những hệ quả phụ. Thậm chí ngay 
cả khi bạn đối mặt với những vấn đề hay khó khăn thì bạn 
hãy cố gắng để xả ly khỏi những vấn đề hay khó khăn đó. 
Nếu như chúng ta có thể xả ly thì chúng ta có thể tiếp tục 
thực hành chánh niệm và xả ly trong công việc kinh doanh, 
trong mọi việc khác nữa, chẳng hạn như việc chữa bệnh, 
việc giải quyết vấn đề hay cả việc tôi đang trả lời câu hỏi 
đây. 

Do vậy, câu trả lời của tôi là: cho dù chúng ta đang 
làm gì thì điều đó không quan trọng. Có thể chúng ta làm 
rất nhiều việc vì nhiều động cơ khác nhau. Chúng ta có thể 

559

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   559RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   559 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

làm vì đất nước, chúng ta có thể làm vì phước báu hay 
chúng ta chỉ làm cho bản thân mình, điều đó cũng không 
quan trọng. Nhưng điều quan trọng là chúng ta cần phải làm 
với chánh niệm và xả ly. 

Nếu như chúng ta làm với chánh niệm và xả ly tức là 
chúng ta đang hoàn toàn dựa vào Pháp bảo, chúng ta hoàn 
toàn dựa vào Phật, Pháp, Tăng. Với hiểu biết như vậy, tôi 
có thể làm rất nhiều thứ và giải quyết được rất nhiều vấn đề 
trong cuộc sống. Thậm chí đối với việc thực hành thiền, 
thực hành thiền thì không hề dễ dàng đối với rất nhiều 
người trong xã hội. Nhưng với năng lực của chánh niệm và 
xả ly, tôi đã có thể mở ra được rất nhiều trung tâm thiền và 
ngày càng có nhiều thiền sinh đến với tôi. Do vậy, với năng 
lực của chánh niệm và xả ly, chắc chắn rằng chúng ta có thể 
giải quyết được những khó khăn, miễn là chúng ta tiếp tục 
thực hành. 

 
Question 10: I’m working as a sales staff for an 

export company, selling products to countries such as 
India, Bangladesh, and Pakistan. Currently, there are 
two things in my job that make my mind feel unsettled. 

First, to preserve the products and keep them 
looking good, the workers have to use certain 
chemicals—some of which are banned if used in large 
amounts. From what I’ve seen and heard from the 
workers, they use these chemicals until the products 
meet customer requirements. I once asked my boss, and 
he said the chemicals will disappear once the food is 

560

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   560RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   560 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

cooked. But I still feel unsure whether our products are 
truly safe for consumers. 

Second, my boss owns two companies—Company 
A and Company B. I’m working for Company B, but 
many customers buy from both companies. However, 
I’m not allowed to reveal that both companies belong to 
the same owner. As a result, I often have to lie or avoid 
the truth when asked. At first, I thought it didn’t harm 
anyone, but over time, I started to feel like I was 
deceiving the customers. I’m now considering quitting 
the job. 

So, dear Sayadaw, could you kindly advise me on 
what I should do in this situation? 

Sayadaw: Can you live without this job? 
Meditator: I had enough money to sustain my life. So 

I don't have to work hard. I am not forced to work. 
Sayadaw: How long have you been practicing 

meditation? 
Meditator: Two years 
Answer: 
If you continue the job or business, there will be side 

effects because of breaking precepts. If you are breaking 
precepts, it is difficult to practice meditation. So you should 
emphasize practicing meditation rather than working for 
money. 

Now you already have experience with the business of 
the society. That is enough, not to reject working for money 

561

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   561RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   561 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

but you must be able to stop at the right time. Now you 
should stop the job and you should emphasize more on 
practicing meditation. 

If you can find a job which can be without breaking 
precepts or less side effects, you can change your job. If 
you cannot find it, you should stop to practice meditation 
more seriously. 

Because in the past, we cannot choose meditation like 
this. Now meditation becomes more and more easy, here in 
Vietnam also. That's why by practicing meditation 
seriously, our needs will be fulfilled without side effects. 
We should not waste our time for money. We should spend 
our time more and more for merits or good deeds. That is 
what we should do, what is right to do. 

Because of making mistakes intentionally or 
unintentionally in business, I decided to donate all my 
belongings to the Thabarwa center. The problem is that 
mistakes are difficult to stop or to correct. Therefore, now 
I'm preparing manufacturing in order to correct the 
mistakes of the businessman. Because most of the 
businessmen are making mistakes without knowing the side 
effects. Because they don't know how to do business in the 
best way. Therefore, I'm trying to correct the mistakes of 
the businessmen. 

Dhamma Hospital is trying to correct the mistakes of 
the medical world. Dhamma Hospital became well known 
and alive in the society. Now I'm trying to correct the 
mistakes of the business world by establishing our own 
factory, company or shop or market (mini market 

562

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   562RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   562 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

supermarket). We already have land in a good location. So 
nothing is difficult for Thabarwa center in order to educate 
the people to do business with less side effects. 

Because of knowing the side effects of the business, I 
stopped my business and I can practice meditation more 
seriously. So also we should try to stop working for money 
sooner or later in order to do good deeds more seriously. 

Câu hỏi 10: Con đang làm nhân viên kinh doanh 
cho một công ty xuất khẩu, chuyên bán hàng sang các 
nước như Ấn Độ, Bangladesh, Pakistan… Hiện tại con 
có hai điều khiến tâm con bất an trong công việc. 

Thứ nhất, để bảo quản sản phẩm lâu và đẹp, công 
nhân phải dùng một số loại hóa chất – có loại bị cấm nếu 
dùng liều cao. Theo con quan sát và nghe từ công nhân, 
họ phải dùng hóa chất cho đến khi sản phẩm đạt yêu 
cầu khách hàng. Con từng hỏi sếp, sếp bảo hóa chất sẽ 
mất đi khi nấu chín, nhưng con vẫn lo sản phẩm có an 
toàn cho người dùng hay không. 

Thứ hai, sếp con mở hai công ty – A và B. Con bán 
hàng cho công ty B, nhưng khách hàng thường mua từ 
cả hai công ty. Tuy nhiên, con không được để lộ việc cả 
hai công ty là của cùng một người. Con buộc phải nói 
dối hoặc né tránh khi khách hỏi. Lúc đầu con thấy 
không sao, nhưng về sau tâm con bất an, cảm thấy như 
đang lừa dối. Con đang cân nhắc nghỉ việc. 

Xin Ngài từ bi chỉ dạy, trong trường hợp này, con 
nên làm thế nào? 

563

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   563RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   563 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Sayadaw: Cô có thể sống mà không cần công việc này 
không? Bây giờ mà cô không có làm công việc này nữa thì 
cô có thể làm công việc gì? Có ý tưởng gì không? 

Thiền sinh: Dạ con đã có 1 khoản tiết kiệm. Nếu con 
không làm việc  thì vẫn đủ sống ạ. 

Sayadaw: Cô đã thực hành thiền được bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Hai năm. 
Trả lời: 
Nếu tiếp tục làm công việc này thì sẽ có những hệ lụy 

đi kèm bởi vì việc phá giới – hệ lụy tức là quả báo mà mình 
không mong muốn. Nếu phá giới, thì khó có thể phát triển 
trong việc thực hành thiền. Bạn nên chú trọng vào việc thực 
hành thiền thay vì làm việc vì tiền. 

Bây giờ thì bạn đã có những trải nghiệm với việc kinh 
doanh trong xã hội. Điều đó là đủ rồi. Không phải là chối 
bỏ việc đi làm vì tiền, mà là chúng ta cần biết dừng lại vào 
đúng thời điểm. 

Bây giờ, bạn nên dừng lại công việc của mình và chú 
trọng nhiều hơn vào việc thực hành thiền. Nếu như bạn có 
thể tìm được một công việc mà trong đó không phải phá 
giới, không có những hệ lụy kèm theo, bạn có thể thay đổi 
sang công việc mới. Nếu không, thì bạn nên dừng lại để 
thực hành thiền một cách nghiêm túc hơn. 

Trong quá khứ, chúng ta đã không dễ dàng chọn được 
con đường thiền như thế này. Nhưng bây giờ thì việc hành 
thiền đã trở nên dễ dàng hơn, ngay cả ở tại Việt Nam cũng 
như vậy. Bằng cách thực hành thiền nghiêm túc, những nhu 
cầu của bạn sẽ được đáp ứng, sẽ được mãn nguyện mà 

564

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   564RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   564 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

không kèm theo hệ lụy. Không nên lãng phí thời gian vì 
tiền. Nên dành thời gian của chúng ta cho phước báu, cho 
thiện pháp. Đó là điều chúng ta nên làm, và đó là điều đúng 
đắn để làm. 

Vì đã phạm phải lỗi lầm, dù là vô tình hay cố ý, tôi đã 
ra quyết định hiến tặng toàn bộ tiền của mình cho trung tâm 
Thabarwa. Vấn đề đó là việc lầm lỗi thì khó để dừng lại, 
khó để sửa chữa. Bây giờ tôi đang bắt đầu một nhà máy sản 
xuất để sửa những lỗi lầm mà tôi từng phạm phải trong vai 
trò một doanh nhân. Đa số doanh nhân đang phạm lỗi mà 
không biết về những tác dụng phụ, vì họ không biết làm 
kinh doanh theo cách tốt nhất. 

Và tôi đang cố gắng để sửa những lỗi lầm của giới 
doanh nhân. Bệnh viện Pháp Bảo đang cố gắng sửa những 
lỗi lầm của thế giới y tế. Bệnh viện Pháp Bảo đã trở nên nổi 
tiếng và có thể tồn tại trong xã hội. Bây giờ tôi đang cố gắng 
chỉnh sửa những lỗi lầm trong thế giới kinh doanh bằng việc 
xây dựng nhà máy, công ty, cửa hàng, chợ và siêu thị. 
Chúng tôi có những mảnh đất ở địa điểm tốt, vì thế sẽ không 
quá khó khăn cho trung tâm Thabarwa để có thể giáo dục 
mọi người cách làm kinh doanh với ít tác dụng phụ hơn. 

Vì đã biết về những tác dụng đi kèm của việc kinh 
doanh, tôi đã dừng công ty của mình và tôi có thể thực hành 
thiền một cách nghiêm túc hơn. Bạn hãy cố gắng dừng làm 
việc vì tiền – sớm hay muộn – và hãy làm thiện pháp một 
cách nghiêm túc. 

 
Question 11: Dear Sayadaw, I’ve been working in 

an office job for a long time and I feel quite exhausted, 

565

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   565RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   565 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

so I considered quitting. Even my boss is aware of this, 
so he raised my salary and transferred me to another 
department. 

My question is: if I continue working in the same 
company but in a different department, would that be 
appropriate or acceptable in terms of my practice. 

Answer: 
You can try, but if you are working with mindfulness 

and you can understand by yourself, I understand it. Most 
of the businesses are like this. There will be side effects 
more or less. Nothing is complete because they are working 
for money. They are working for self. Some are working 
for power, some are working for money, some are working 
for no regulation of our country. All these are working for 
self. So there will side effects. 

That's why we must stop. We should not continue all 
the time. I'm trying to change this mistake. Therefore, I 
established a full-time meditation center for all, and opened 
the Dhamma hospital for many patients. I'm trying to make 
production and distribution not for money but for merits. 

This is educating people — how to do business in the 
best way. I rely on the Buddha's guidance. That's why I 
believe that I can find the solution in this way also. So you 
can also try to do with mindfulness and detachment. You 
can understand the job by yourself and you can make 
decisions by yourself. That is better than relying on my 
position or teaching. 

566

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   566RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   566 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Teaching is the same as teaching of Buddha. — but 
we should understand by our own practice of doing good 
deeds. In this way, it will help our own understanding. 

You should also try to understand by yourself with 
your job. If you continue to work, you should learn the side 
effects of running a business in modern society. Working 
in the business of others, you can understand the side 
effects of the business by yourself. So you need to know 
more. If you know more and more clearly, you will be able 
to stop working for money. If you can stop by yourself, you 
don't need to ask anybody. That is better than known by my 
explanation. 

 
Câu hỏi 11: Kính bạch Sư, con xin trình bày rằng 

con làm việc ở văn phòng và đã làm rất lâu rồi, nên cảm 
thấy mệt mỏi và muốn nghỉ việc. Ngay cả sếp của con 
cũng biết điều đó, nên đã tăng lương cho con và chuyển 
con sang một bộ phận khác. 

Vậy con muốn hỏi: nếu con vẫn tiếp tục làm việc ở 
công ty hiện tại, nhưng là ở một phòng ban khác thì điều 
đó có phù hợp không ạ? 

Trả lời: 
Bạn có thể thử làm, nhưng nếu bạn làm với chánh 

niệm và có thể tự mình hiểu rõ, thì tôi hoàn toàn thông cảm 
cho điều đó. Phần lớn các công việc kinh doanh hiện nay 
đều như vậy — ít nhiều đều có những tác dụng phụ, những 
hệ quả không mong muốn. Không có gì là trọn vẹn, bởi vì 
người ta làm việc vì tiền, vì cái tôi. Có người làm vì quyền 

567

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   567RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   567 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

lực, có người vì lợi nhuận, có người thì vì không tôn trọng 
quy định của đất nước. Tất cả đều xuất phát từ bản ngã. Vì 
thế, chắc chắn sẽ có hệ lụy. 

Đó là lý do vì sao ta cần biết dừng lại. Không nên tiếp 
tục mãi một con đường khi ta đã thấy rõ sai lệch trong đó. 
Tôi cũng từng nhận ra sai lầm như vậy, nên đã bắt đầu thay 
đổi. Tôi thành lập một trung tâm thiền toàn thời gian dành 
cho tất cả mọi người, mở một bệnh viện Pháp Bảo để hỗ trợ 
bệnh nhân. Tôi đang nỗ lực xây dựng một mô hình sản xuất 
và phân phối không vì lợi nhuận, mà vì phước báu. 

Đó là một cách giáo dục — để giúp người ta học cách 
làm ăn đúng đắn và thiện lành hơn. Tôi nương tựa nơi lời 
dạy của Đức Phật, và tôi tin rằng mình có thể tìm ra con 
đường đúng đắn theo hướng đó. Bạn cũng có thể thử, hãy 
làm với chánh niệm và tâm xả ly. Tự bạn có thể hiểu rõ 
công việc của mình, và đưa ra những quyết định đúng đắn. 
Điều đó sẽ tốt hơn nhiều so với việc chỉ dựa vào vị trí hay 
lời khuyên của tôi. 

Việc giảng dạy này cũng không khác gì lời dạy của 
Đức Phật — nhưng điều quan trọng là bạn phải tự mình 
hiểu ra qua việc thực hành và làm các việc thiện. Khi đó, sự 
hiểu biết sẽ trở thành trải nghiệm thật sự từ chính nội tâm 
của bạn. 

Bạn cũng nên tự mình nhìn sâu vào công việc mình 
đang làm. Nếu tiếp tục, bạn cần học để thấy được mặt trái, 
tác dụng phụ của việc kinh doanh trong xã hội hiện đại. Khi 
làm việc trong môi trường doanh nghiệp, bạn sẽ có thể tự 
mình nhận ra được những hệ quả ấy. Vì vậy, bạn cần biết 
nhiều hơn, hiểu sâu hơn. 

568

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   568RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   568 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Và nếu bạn hiểu một cách rõ ràng, bạn sẽ có khả năng 
dừng lại — không còn làm việc chỉ vì tiền. Nếu bạn có thể 
tự mình buông xuống, thì bạn sẽ không cần phải hỏi ai cả. 
Điều đó còn giá trị hơn nhiều so với việc chỉ hiểu thông qua 
lời giảng của tôi. 

 
Question 12: Venerable Sayadaw, May I 

respectfully ask: among many different types of work, 
are there certain jobs that bring greater merits or 
wholesome results than others? If so, should we 
prioritize choosing a job that offers more opportunities 
to cultivate merits and wholesome actions? 

For example, between two options — one is 
working as a kindergarten teacher to care for and 
educate young children, and the other is opening a 
flower shop — which one should I choose if my intention 
is to generate more merit through my work? Thank you 
so much! 

Answer: 
Buddha is the teacher of all living beings. Buddha is 

not the seller of flowers. That's why you should choose to 
be a teacher of babies. Teachers are better than seller, 
shopkeepers. 

In this way, you will be able to teach students, 
meditators like me, like Buddha. So whatever we think, we 
should think about Buddha. So in this way, we will not 
make mistakes. Buddha will never make mistakes. 

569

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   569RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   569 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Because the lives of human beings are much more 
important than money, flowers, power, and everything else. 
Buddha can make use of his life in the best way. That's why 
he became Buddha. So instead of using flowers or money 
or power, we should try to use the life of human beings in 
the best way. 

Meditation is trying to be the best use of our life: to be 
a real meditator, to be a meditation teacher, or to be an 
enlightened one. That's why we should try to make the best 
use of human beings and living beings. In this way, we can 
be great teachers like Buddha. Even if we cannot be great 
teachers, we can be enlightened ones. That's also really 
great. 

Concerning Buddha, Dana, Sila, and Bhavana, 
practicing mindfulness and detachment is the highest 
practice or job to save the greatest merits. Concerning 
society, helping others or fulfilling the needs of others, 
fulfilling the most needed desires of the people or helping 
the hopeless and helpless are the greatest merits. 

With this right understanding, I teach meditation and 
I am helping hopeless and helpless people all the time. In 
this way, I can save the greatest merits. 

I don’t much emphasize donating to others by myself. 
I will arrange for donations by my followers or devotees. I 
will use most of my life, my time, for teaching meditation 
or answering questions like this. This is the most difficult 
good deed. 

In this way, I can save the greatest merits by teaching 
meditation to the public, not only to the private. And then 

570

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   570RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   570 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

answering the questions of the private questioners like this 
is a combination between private and public. My decision 
is public, but my answers are to the particular question 
now—not to everyone. Not to everyone, but both are 
needed to help the other people. 

I will use Thabarwa centre and residents in Thabarwa 
centre for helping the most needy people of the society. 
You can also come and volunteer in the Thabarwa center. 
In this way, you can understand more clearly the main job 
of good deeds done in Thabarwa Centre may not be done 
in other meditation centers or monasteries. And that's why 
we have to do like this. 

Practicing meditation all the time, opening full-time 
meditation centers, and helping the hopeless and helpless 
people or monks or nuns from the society—these are very 
rare good deeds to do. 

Most monasteries and meditation centers will not do 
like this. They will choose only the healthy people, young 
people, educated people, good people or good monks. 
That's why most of the old and sick people and bad people 
find it difficult to do good deeds and to get shelter in the 
meditation centre. 

That's why I have to open meditation centers for those 
people. I will choose the people that others may not choose. 
That is not my choice, their choice, because they don't have 
any choice to stay in another meditation centre. 

That's why they have to choose Thabarwa Center. If 
you don't get an identity card as a monk or nun, you may 
not be allowed in other monasteries in Myanmar. But in the 

571

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   571RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   571 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Thabarwa Center, we allow because we want to help those 
monks and nuns—because they find it difficult to stay in 
other monasteries or meditation centers. 

Because of the presence of Thabarwa Center, many 
problems of the society can be solved in the Center. Many 
monks or nuns or lay people who are not allowed in other 
monasteries or meditation centers can stay in Thabarwa 
Center. 

On my side, this is fulfilling the needs of the society, 
including other meditation centers and monasteries. 
Because in most of the organisation there is a limit. If you 
are beyond limits, you are not allowed to stay. That's why I 
have to establish my own Thabarwa Center, for those kinds 
of people who don't have legal papers, who are not within 
the limits of the organization. 

 
Câu hỏi 12: Kính bạch Thiền sư, con xin phép được 

hỏi: trong các nghề nghiệp khác nhau, có nghề nào 
mang lại nhiều thiện pháp hay nhiều phước báu hơn 
những nghề khác không? Và nếu đúng như vậy, chúng 
ta có nên ưu tiên chọn làm những công việc mang lại 
nhiều thiện pháp hơn không ạ? 

Ví dụ cụ thể: giữa hai lựa chọn — một là làm cô 
giáo mầm non để trực tiếp chăm sóc và dạy dỗ trẻ nhỏ, 
hai là mở một cửa hàng hoa để bán — thì con nên ưu 
tiên chọn công việc nào hơn để tạo nhiều thiện pháp hơn 
ạ? Con xin tri ân Ngài. 

Trả lời: 

572

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   572RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   572 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Đức Phật là vị thầy của tất cả các chúng sinh, và tất 
nhiên thì Đức Phật không phải là chủ một cửa hàng bán hoa. 
Do vậy, giữa hai công việc đó, tốt nhất là bạn nên chọn để 
trở thành một giáo viên, bởi vì khi bạn trở thành một giáo 
viên, thì bạn sẽ có thể trau dồi khả năng sư phạm của mình. 
Đến một ngày nào đó, bạn cũng có thể dạy cả những sinh 
viên, học sinh, bạn có thể dạy các thiền sinh, giống như tôi 
hay là như Đức Phật. 

Bất cứ những gì chúng ta làm, thì chúng ta nên nghĩ 
tới Đức Phật, bởi vì Đức Phật không có phạm sai lầm. Cho 
nên là khi mà nghĩ tới Đức Phật, thì có thể chúng ta cũng 
sẽ học được điều đó. Đức Phật không bao giờ phạm sai lầm. 
Và cuộc sống của con người thì quan trọng hơn là những 
bông hoa. 

Đức Phật đã có thể sử dụng toàn bộ cống hiến, toàn bộ 
cuộc đời mình một cách tốt nhất, do vậy ngài trở nên là một 
người có năng lực tối thắng. Chúng ta hãy cố gắng để sử 
dụng cuộc sống của một con người một cách tốt nhất. Và 
hành thiền chính là việc chúng ta cố gắng để sử dụng cuộc 
đời của mình một cách tốt nhất. Chúng ta cố gắng hành 
thiền để trở thành những thiền sinh thực sự, hay trở thành 
những vị thiền sư thực thụ, và cũng có thể để trở thành một 
bậc giác ngộ. 

Nếu như chúng ta cố gắng như vậy, là một con người, 
là một chúng sinh, chúng ta có thể sử dụng cuộc đời mình 
một cách tốt nhất để trở thành một vị thầy lớn, một vị thầy 
vĩ đại giống như Đức Phật. Thậm chí nếu như chúng ta 
không có khả năng sư phạm để trở thành một nhà giáo, thì 

573

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   573RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   573 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thông qua việc thực hành, chúng ta vẫn có thể giác ngộ và 
giải thoát khỏi mọi khổ đau. Đó là một phước báu rất lớn. 

Liên quan đến việc các phước thiện như là bố thí, trì 
giới, hành thiền, hành thiền là việc sẽ đem lại phước báu 
lớn nhất. Giữa bố thí, trì giới và hành thiền thì hành thiền 
là loại phước thiện cao nhất trong tất cả. 

Liên quan đến các công việc trong xã hội, giúp đỡ 
người khác, hay là đáp ứng, hay thỏa mãn nhu cầu của mọi 
người, hoặc là đáp ứng, thỏa mãn những nhu cầu cấp thiết 
nhất của xã hội thì sẽ đem lại phước báu lớn nhất. Khi bạn 
chọn các công việc thì bạn hãy cân nhắc lời khuyên này với 
hiểu biết đúng đắn như vậy. 

Tôi đồng thời vừa giảng dạy thiền, vừa giúp đỡ những 
người cùng khổ, những người vô vọng, những người không 
có ai giúp đỡ trong xã hội để tích lũy phước báu. Tôi thì 
không chú trọng đến việc tự mình đi cúng dường, nhưng tôi 
sẽ cố gắng thu xếp để cho những người đệ tử, những người 
Phật tử đến với tôi thì biết cách cúng dường và cho đi. Tôi 
đã sử dụng toàn bộ cuộc đời của mình, toàn bộ thời gian 
của mình để giảng dạy thiền và trả lời các câu hỏi như thế 
này. 

Việc giảng dạy cũng như trả lời câu hỏi về thiền như 
thế này là một trong những công việc khó khăn nhất, nhưng 
đồng thời cũng tích lũy được những phước báu lớn nhất. 
Đối với tôi, tôi không chỉ giảng dạy thiền cho cá nhân mà 
dạy cho tất cả mọi người, cho đại chúng. Đôi lúc thì tôi 
cũng kết hợp cả hai. Giống như ở đây, những lời giảng dạy 
của tôi thì công khai đến tất cả mọi người, tuy nhiên, cũng 

574

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   574RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   574 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

có những câu trả lời được thiết kế riêng biệt và trả lời riêng 
tùy người hỏi và tùy tình huống. 

Ngoài ra, để giúp đỡ mọi người thì tôi cũng sử dụng 
trung tâm thiền Thabarwa và những cư dân, những người 
đến sống tại trung tâm để giúp đỡ những người cùng khổ 
trong xã hội. Bạn cũng có thể cân nhắc trở thành một tình 
nguyện viên ở trung tâm Thabarwa. Ở đây thì bạn có thể 
học hỏi được rất nhiều. Không giống như các trung tâm 
thiền khác, các thiện pháp ở trung tâm Thabarwa là việc 
hành thiền toàn thời gian và giúp đỡ những người cùng khổ, 
những người không có nơi nương tựa, không có ai giúp đỡ 
trong xã hội. Những thiện pháp như thế này rất hiếm gặp ở 
những trung tâm thiền khác. 

Đa phần các trung tâm thiền khác hoặc các ngôi chùa 
khác không có các thiện pháp như vậy. Đa phần ở các trung 
tâm thiền khác, bạn sẽ chỉ gặp những người thiền sinh tốt, 
khỏe mạnh, những người mà không liên quan đến tệ nạn xã 
hội, v.v. Vậy thì những người già, những người ốm, những 
người bệnh, và những người liên quan đến tệ nạn xã hội, 
những người không có giấy tờ, những người không nơi 
nương tựa – họ sẽ biết đi về đâu? Họ sẽ rất khó để làm thiện 
pháp tại những trung tâm thiền đó. Họ cũng không có chỗ 
ở tại những trung tâm thiền đó. 

Do vậy, tôi đã mở hệ thống trung tâm thiền Thabarwa 
để những người này có thể đến và làm thiện pháp. Họ không 
có những lựa chọn khác. Đó không thực sự là lựa chọn của 
tôi, tôi chỉ đáp ứng những nhu cầu của họ. Chẳng hạn như 
ở Miến Điện, nếu như bạn không phải là một người xuất gia 
thì bạn cũng sẽ rất là khó để ở tại một ngôi chùa. Nhưng ở 

575

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   575RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   575 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

trung tâm Thabarwa, tôi cho phép tiếp nhận cả những người 
không xuất gia, không phải chư Tăng, tu nữ đến để ở. Nhờ 
có trung tâm Thabarwa, rất nhiều vấn đề trong xã hội đã 
được giải quyết. 

Thậm chí ngay cả những vị chư Tăng, tu nữ – có rất 
nhiều chư Tăng, tu nữ không được chấp nhận đến ở các 
trung tâm thiền khác bởi vì có hệ thống tiêu chuẩn, có 
những giới hạn và luật lệ. Tuy nhiên, về phía tôi, tôi sẽ đáp 
ứng những nhu cầu của họ và tôi sẽ nhận họ tới ở tại 
Thabarwa. Chính vì vậy mà tôi đã mở trung tâm Thabarwa 
để giúp đỡ và tiếp nhận tất cả những người như vậy trong 
xã hội đến với trung tâm. Cả những người không có giấy tờ 
hợp pháp cũng có thể đến với trung tâm Thabarwa. Những 
người mà không đáp ứng được những tiêu chuẩn của các tổ 
chức xã hội khác thì ở Thabarwa, chúng tôi đều tiếp nhận. 

 
 
  

576

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   576RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   576 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

577 
 

 
 
 
  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   577RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   577 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

QUESTIONS ABOUT ORDINATION 
NHỮNG CÂU HỎI VỀ VIỆC XUẤT GIA 

 

Question 1: Venerable Sayadaw, ten years ago, I 
read an article about you. I was deeply moved to learn 
that you were once a successful businessman who gave 
up everything to enter the monastic life. Although I’ve 
searched through many books, I haven’t found any 
detailed account of that pivotal period in your life. 

Two years ago, I had the good fortune to visit your 
meditation center. I was truly amazed — the place was 
as vast as a city, with so many people living together: 
monks, nuns, the elderly, the lonely, and the sick. I 
couldn’t understand how you managed to build such a 
place filled with loving-kindness and wholesome 
Dhamma. 

Over the past two days, I’ve been able to listen to 
your profound teachings on renunciation and non-
attachment. I’m deeply grateful. 

I humbly ask if you could share more about your 
journey from the business world to ordination. I believe 
your real-life story would be a precious source of 
inspiration for many people who are searching for the 
right path in life. With deep reverence, I bow and offer 
my heartfelt gratitude to you. 

Answer: 
I’m now 55 years old. I became a monk when I was 

33, and I started my own business when I was 23. Before 

578

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   578RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   578 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

starting my own business, I helped my mother at the big 
market in Yangon. She was a wholesaler of cigarettes. 
Because of that, my father became strongly attached to 
smoking. He used to smoke almost the whole day inside the 
house. At that time, I stayed at home and worked very hard 
on my school lessons. But the constant smoke affected me. 
I began to have a runny nose and a persistent cough. The 
smell of smoke filled the house, and perhaps that was one 
of the causes of my poor health later on. 

Eventually, my father stopped smoking. But by then, 
I had already become seriously ill. I was diagnosed with 
tuberculosis (TB) and had to take medicine continuously 
for nine months. My health had never been good since I was 
16. Even later, when I became a monk and practiced 
meditation seriously—eating and sleeping very little—my 
body remained sensitive. 

Because of my father’s smoking and the suffering it 
caused, I never liked smoking. That’s why I didn’t want to 
sell cigarettes. And because I also never drank alcohol, I 
didn’t want to sell alcohol either. Instead, I began buying 
and selling household goods while still living with my 
parents. I sold all kinds of household items from a small 
shop at home. But when I wasn’t there, my parents had to 
help manage the shop. They didn’t enjoy selling small 
things to many people. As a result, problems arose between 
us. 

After a few years, I decided it was time to start my 
own business independently. So in 1992, when I was 23 
years old, I left my parents’ home. I borrowed some money 

579

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   579RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   579 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

from a cousin and rented a small ground-floor shop on a 
main road. 

I worked very hard. At first, I only had one staff 
member. But I tried my best to fulfill the needs of every 
customer. Because of that, more and more people came to 
my shop. Gradually, I was able to expand and sell more 
products—clothes, watches, and many other items. 

At that time, more and more people thought highly of 
me. My friends believed in me and said I could succeed in 
whatever I did. In this way, my mind changed. I became 
proud of myself. I thought highly of myself and became 
more and more greedy and angry because I was not 
practicing meditation. 

That was the beginning of facing many problems 
related to my business. Because of my strong ignorance and 
attachment, I became increasingly greedy. Then, we 
decided to rent a room to sell clothes for many years. When 
we rented that room, there were many crochets (insects or 
pests). As a businessman who was not keeping the precepts, 
I was not afraid of breaking them. 

We started renting the house and the room. I used 
insect spray to kill the bugs that were destroying the crochet 
shelter. After that, I faced many difficulties with the new 
shop—complaints from neighbors, losses of selling items, 
goods disappearing from storage, and finally, no more 
customers. At that time, I couldn’t understand what was 
causing all these problems. 

Later, I came to realize that I needed something new 
in my life. I needed someone to rely on. Even though I was 

580

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   580RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   580 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

an educated person and a business owner, it was not 
enough. There were many things I didn’t understand, and I 
couldn’t solve certain problems. Because of this, I decided 
to find a new path and someone to rely on. 

Around that time, I was invited to join a five-day 
meditation retreat. If I was not too busy, I could attend. So, 
at the end of 1999, my new life as a meditator began. One 
of my managers accompanied me to the retreat. There, I 
listened to the Buddha’s teachings about anattā (non-self), 
cause and effect of the impermanent nature. 

As a meditator, I had to keep the precepts. I could not 
sit in meditation for even five minutes with stillness. But I 
liked to understand the Dhamma as the Buddha did. I 
wanted to control my mind to be stable and pure. Although 
I wasn’t skillful in keeping the precepts, I enjoyed trying to 
keep them. 

In this way, I continued to spread meditation even as 
a businessman—by keeping precepts, listening to the 
Dhamma, and practicing mindfulness and detachment in 
running my business. I worked very hard. Because I had 
left my parents and my two younger brothers to do business 
freely, I had no one to rely on. I had to depend entirely on 
my own efforts. But deep down, I loved teaching and truth 
more than business or money. 

That’s why I worked hard not just for myself but for 
people in need. I made a decision: to run my business not 
just for profit, but to support the poor in society. I 
worshiped the Buddha statue and made a prayer—if my 
business succeeded, I would donate half of the profit from 

581

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   581RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   581 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

five years of business to help the poor, especially in the 
fields of education and healthcare. 

But when I got success in business, I could not help 
the poor people. I could not control my greed. I wanted to 
do more and more business. That was also one of the causes 
of the problems related to my business. 

Only by practicing meditation did I come to 
understand what was right and wrong with me. If I had not 
practiced meditation, I may not have understood what was 
wrong with me and with my business. For sure, practicing 
meditation helped me answer the questions about my 
business and my mistakes. 

Besides, when I continued practicing mindfulness, the 
power of mindfulness and detachment guided me on how 
to run the business in the best way. But at that time, I was 
no longer much interested in continuing to be a successful 
businessman. I became more interested in Buddhism and 
meditation. I didn’t know what kind of good consequences 
would happen if I continued practicing meditation, but I 
wanted to find the answer by myself. 

That’s why I stopped my business and continued the 
practice. I changed my job from business to meditation. 
Because of practicing meditation, I could teach meditation 
to other meditators. In this way, I became not only a full-
time meditator but also a full-time meditation teacher. 

Before I practiced meditation, I couldn’t let go of the 
life of a wealthy person. Only by practicing meditation 
could I successfully leave the life of a businessman. In this 
way, I became a full-time meditator and a Buddhist who 

582

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   582RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   582 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

could teach meditation. Because I taught meditation 
continuously for over five years, I established my own 
meditation center in 2007. 

By creating a full-time meditation center, I was able 
to help many people in difficulty. That’s why there are over 
a thousand old people, sick people, and also mental patients 
who are staying at the Thabarwa Center. Most of them stay 
until the end of their lives. Because of practicing 
meditation, I could start my business again—but I didn’t 
lose the ability of a businessman. 

I used my business experience to teach meditation and 
to help people. Now in Myanmar, I’m trying to start 
manufacturing. There will be a factory and workshop inside 
the Thabarwa Center to train the new generation in practical 
skills related to factory and workshop jobs. 

Due to political changes in Myanmar, many foreign 
companies left the country. In this way, there are not many 
jobs available. Many young men and women in Myanmar 
have left the country to find work. Running a business in 
the country is very difficult, even for Myanmar nationals. 

That’s why I decided to solve the problem by creating 
a factory and workshop to serve the need for jobs in the 
country. There will also be a merit shop for buying and 
selling—not for profit, but for merit. Buying and selling is 
not difficult for me, so I will teach and educate the new 
generation about business, healthcare, education, and 
meditation. 

In this way, the Thabarwa Center will be useful not 
only for practicing meditation but also for education, 

583

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   583RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   583 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

business, healthcare, and social work, including all kinds of 
social activities. This is doing business for merit—not for 
money, but for good deeds. Our good deeds are everything; 
money is not everything. If we are working for merit, we 
can get money too. 

Thank you for your question. 
Câu hỏi 1: Kính bạch Ngài, cách đây mười năm, 

con từng đọc một bài báo viết về Ngài. Con rất xúc động 
khi biết rằng Ngài từng là một doanh nhân thành đạt, 
rồi đã buông bỏ tất cả để xuất gia. Dù đã tìm đọc nhiều 
sách, con vẫn chưa thấy nơi nào kể rõ về giai đoạn quan 
trọng này trong cuộc đời Ngài. 

Hai năm trước, con có duyên đến thăm trung tâm 
thiền của Ngài. Con thật sự choáng ngợp vì nơi đó rộng 
lớn như một thành phố — có rất nhiều người đang sống 
cùng nhau: từ chư Tăng, chư Ni cho đến người già yếu, 
neo đơn, bệnh tật. Con không hiểu làm sao Ngài có thể 
xây dựng được một nơi chốn đầy tình thương và thiện 
pháp như vậy. 

Trong hai ngày qua, con được lắng nghe những lời 
giảng sâu sắc về sự xả ly và không dính mắc. Con vô 
cùng biết ơn. 

Nếu được phép, con kính mong Ngài chia sẻ thêm 
về hành trình từ khi làm kinh doanh đến lúc xuất gia — 
vì con tin rằng câu chuyện thật ấy sẽ là nguồn cảm hứng 
quý báu cho nhiều người đang tìm hướng đi đúng trong 
cuộc sống. Con xin đảnh lễ tri ân Ngài. 

Trả lời: 

584

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   584RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   584 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Hiện tại tôi 55 tuổi. Tôi xuất gia khi 33 tuổi và bắt đầu 
kinh doanh riêng khi 23 tuổi. Trước khi tự kinh doanh, tôi 
phụ giúp mẹ bán hàng ở chợ lớn tại Yangon. Bà là người 
bán sỉ thuốc lá, vì thế cha tôi bị nghiện thuốc nặng. Ông hút 
gần như suốt ngày trong nhà. Lúc đó tôi vẫn ở nhà và tập 
trung học hành rất chăm chỉ. Nhưng khói thuốc khiến tôi bị 
ảnh hưởng, thường xuyên bị sổ mũi và ho kéo dài. Căn nhà 
luôn ám mùi thuốc lá, và có lẽ đây là một trong những 
nguyên nhân khiến sức khỏe tôi yếu sau này. 

Dù cha tôi sau này đã bỏ thuốc, nhưng khi đó tôi đã 
lâm bệnh nặng. Bác sĩ chẩn đoán tôi bị lao phổi và phải 
uống thuốc liên tục suốt 9 tháng. Thực ra từ năm 16 tuổi, 
sức khỏe tôi đã không tốt. Ngay cả sau này khi tôi xuất gia 
và hành thiền nghiêm túc — ăn uống và ngủ rất ít — thân 
thể tôi vẫn rất nhạy cảm. 

Do từng chứng kiến những đau khổ từ việc cha tôi hút 
thuốc, tôi chưa từng có thiện cảm với thuốc lá. Vì vậy, tôi 
không muốn bán thuốc lá. Tôi cũng chưa từng uống rượu 
nên cũng không muốn bán rượu. Thay vào đó, tôi bắt đầu 
buôn bán các mặt hàng gia dụng nhỏ lẻ khi còn sống chung 
với ba mẹ. Tôi bán đủ thứ từ một cửa hàng nhỏ tại nhà. 
Nhưng khi tôi đi vắng, cha mẹ phải trông cửa hàng. Họ 
không thích phải bán từng món nhỏ cho nhiều người, nên 
mâu thuẫn bắt đầu phát sinh. 

Sau vài năm, tôi quyết định bắt đầu công việc kinh 
doanh độc lập. Năm 1992, khi 23 tuổi, tôi rời nhà cha mẹ. 
Tôi mượn tiền một người anh họ và thuê một cửa hàng nhỏ 
ở tầng trệt, nằm trên trục đường chính. 

585

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   585RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   585 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Tôi làm việc rất chăm chỉ. Lúc đầu chỉ có một nhân 
viên. Nhưng tôi luôn cố gắng đáp ứng mọi nhu cầu của 
khách hàng. Nhờ vậy, ngày càng có nhiều người đến cửa 
hàng. Dần dần, tôi mở rộng kinh doanh và bán thêm nhiều 
mặt hàng như quần áo, đồng hồ, và nhiều món khác. 

Lúc đó, nhiều người bắt đầu đánh giá cao tôi. Bạn bè 
tin tưởng tôi và nói rằng tôi có thể thành công trong bất cứ 
điều gì. Điều này khiến tâm tôi thay đổi. Tôi bắt đầu kiêu 
ngạo, tự cao và ngày càng tham lam, sân hận vì không hành 
thiền. 

Đó là khởi đầu của hàng loạt rắc rối trong việc kinh 
doanh. Vì vô minh và sự dính mắc quá lớn, tôi càng ngày 
càng tham lam. Sau đó, chúng tôi thuê thêm một gian hàng 
để bán quần áo suốt nhiều năm. Nhưng nơi đó có rất nhiều 
côn trùng. Khi ấy, tôi chưa giữ giới nên không sợ phạm 
giới. Tôi dùng thuốc xịt côn trùng để giết chúng. 

Sau đó, tôi gặp rất nhiều khó khăn: hàng hóa bị mất, 
khách hàng dần biến mất, bị hàng xóm than phiền… Tôi 
không hiểu vì sao mọi việc lại xảy ra như vậy. 

Rồi tôi nhận ra rằng mình cần một điều gì đó mới trong 
cuộc sống — cần một chỗ để nương tựa. Dù tôi là người có 
học thức, có kinh doanh, nhưng như thế vẫn chưa đủ. Có 
những điều tôi không hiểu, và có những vấn đề tôi không 
giải quyết được. Vì thế, tôi quyết định tìm con đường mới, 
tìm một người thầy để nương tựa. 

Lúc đó, tôi được mời tham gia một khóa thiền 5 ngày. 
Nếu không bận gì, tôi có thể tham dự. Và thế là, cuối năm 
1999, cuộc đời hành thiền của tôi bắt đầu. Một trong những 
người quản lý của tôi cùng đi với tôi trong khóa đó. Ở đó, 

586

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   586RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   586 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

tôi được nghe giáo pháp của Đức Phật về vô ngã, về nhân 
quả vận hành trong thiên nhiên và môi trường. 

Là một thiền sinh, tôi phải giữ giới. Lúc đầu tôi không 
thể ngồi thiền tĩnh lặng được 5 phút. Nhưng tôi rất thích tìm 
hiểu Giáo pháp như Đức Phật đã hiểu. Tôi muốn điều phục 
tâm mình để nó ổn định và trong sạch. Dù tôi chưa khéo giữ 
giới, nhưng tôi rất thích thử. 

Tôi tiếp tục truyền bá thiền dù vẫn còn kinh doanh — 
bằng cách giữ giới, lắng nghe giáo pháp, và thực hành 
chánh niệm cùng xả ly trong công việc. Tôi làm việc rất 
chăm chỉ. Vì tôi đã rời bỏ cha mẹ và hai người em trai để 
tự do kinh doanh, tôi không còn ai để dựa vào. Tôi phải tự 
lực hoàn toàn. Nhưng sâu trong lòng, tôi yêu thích việc 
giảng dạy và tìm kiếm sự thật hơn là kinh doanh hay tiền 
bạc. 

Vì thế, tôi làm việc không chỉ vì bản thân mà còn vì 
những người khó khăn. Tôi đã đưa ra quyết định: làm kinh 
doanh không chỉ để kiếm lời mà còn để giúp đỡ người 
nghèo trong xã hội. Tôi từng đứng trước tượng Phật và phát 
nguyện: nếu công việc kinh doanh của con thành công, con 
sẽ cúng dường một nửa lợi nhuận trong 5 năm cho các hoạt 
động từ thiện — nhất là trong giáo dục và y tế. 

Nhưng khi việc kinh doanh thành công, tôi lại không 
thực hiện được lời nguyện ấy. Tôi không thể kiểm soát lòng 
tham. Tôi muốn mở rộng thêm nữa. Đó cũng là nguyên 
nhân khiến việc kinh doanh của tôi gặp trục trặc. 

Chỉ khi hành thiền, tôi mới hiểu điều gì đúng, điều gì 
sai nơi mình. Nếu không hành thiền, tôi có lẽ sẽ không nhận 
ra được những sai lầm trong bản thân và công việc. Thiền 

587

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   587RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   587 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

tập đã giúp tôi nhận ra câu trả lời cho những vấn đề trong 
đời sống. 

Khi tiếp tục thực hành chánh niệm, sức mạnh của 
chánh niệm và xả ly đã dẫn dắt tôi cách điều hành công việc 
sao cho đúng đắn nhất. Nhưng lúc ấy, tôi không còn nhiều 
hứng thú làm doanh nhân thành đạt nữa. Tôi quan tâm đến 
Phật pháp và thiền hơn. Tôi không biết rõ điều gì tốt đẹp sẽ 
đến khi tiếp tục hành thiền, nhưng tôi muốn tự mình tìm ra 
câu trả lời. 

Vì vậy, tôi đã dừng kinh doanh và tiếp tục thực hành. 
Tôi chuyển từ công việc kinh doanh sang thiền tập. Nhờ 
thực hành thiền, tôi có thể dạy lại cho người khác. Tôi 
không chỉ là một thiền sinh toàn thời gian, mà còn là một 
thiền sư toàn thời gian. 

Trước khi hành thiền, tôi không thể buông bỏ đời sống 
của một người giàu có. Chỉ nhờ thiền tập, tôi mới buông bỏ 
được vai trò doanh nhân. Từ đó, tôi trở thành một hành giả 
và một người có thể giảng dạy thiền. Vì tôi đã dạy thiền liên 
tục hơn 5 năm, nên đến năm 2007, tôi đã thành lập trung 
tâm thiền của riêng mình. 

Khi lập trung tâm thiền toàn thời gian, tôi có thể giúp 
rất nhiều người đang gặp khó khăn. Hiện nay, có hơn một 
nghìn người già yếu, bệnh tật, và cả người có vấn đề tâm 
thần đang sống tại Trung tâm Thabarwa. Họ ở lại cho đến 
cuối đời. Nhờ hành thiền, tôi có thể bắt đầu lại việc kinh 
doanh — nhưng không đánh mất khả năng làm doanh nhân. 

Tôi dùng kinh nghiệm kinh doanh để dạy thiền và giúp 
mọi người. Giờ đây, tôi đang cố gắng bắt đầu sản xuất tại 
Myanmar. Sẽ có một nhà máy và xưởng cơ khí ngay trong 

588

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   588RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   588 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

trung tâm Thabarwa để đào tạo thế hệ trẻ kỹ năng làm việc 
thực tế. 

Vì những biến động chính trị, nhiều công ty nước 
ngoài đã rút khỏi Myanmar. Điều đó khiến cơ hội việc làm 
giảm mạnh. Nhiều thanh niên đã rời bỏ đất nước để tìm việc 
ở nơi khác. Kinh doanh trong nước bây giờ rất khó, ngay cả 
đối với người Myanmar. 

Vì vậy, tôi quyết định giải bài toán đó bằng cách lập 
nhà máy và xưởng cơ khí, phục vụ nhu cầu việc làm trong 
nước. Sẽ có một “cửa hàng công đức” — nơi mua bán 
không vì lợi nhuận mà vì phước báu. Mua bán đối với tôi 
không khó, nên tôi sẽ dạy thế hệ mới về kinh doanh, y tế, 
giáo dục và thiền. 

Như vậy, Trung tâm Thabarwa không chỉ là nơi hành 
thiền, mà còn là trung tâm giáo dục, y tế, kinh doanh, và 
hoạt động xã hội. Đây là hình thức làm kinh doanh vì phước 
báu — không vì tiền, mà vì việc thiện. Phước báu là tất cả; 
tiền không phải là tất cả. Nếu ta làm vì phước, ta cũng sẽ có 
tiền. 

Xin cảm ơn câu hỏi của bạn. 
 
Question 2: I don’t know English, I come from a 

poor family, and I didn’t study much. Because of this, I 
feel shy and unsure when I interact with you, and I 
hesitate to think about joining your Sangha. 

I know I still have many defilements and personal 
limitations. I’m afraid that if I ordain in your Sangha, I 
may not represent you well. So I respectfully ask, with 

589

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   589RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   589 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

my current situation, am I still worthy or suitable to 
become a member of your Sangha? 

Answer: 
The mind is more important. If you really want to 

ordain, you can ordain. For me, I emphasize the mind. 
That's why no problem with me if not have enough money, 
just need to have a strong desire, that is okay. 

 
Câu hỏi 2: Con không biết tiếng Anh, lại xuất thân 

trong một gia đình nghèo, học hành ít, trình độ thấp. Vì 
vậy, con rất ngại khi tiếp xúc với Ngài và càng không 
dám nghĩ đến việc được xuất gia theo Tăng đoàn của 
Ngài. 

Con cảm thấy thân mình còn nhiều thiếu sót, còn 
nhiều dính mắc. Con lo sợ nếu con gia nhập Tăng đoàn 
của Ngài thì sẽ làm ảnh hưởng xấu đến hình ảnh của 
Ngài. Con kính xin Ngài từ bi cho con biết, liệu con có 
đủ duyên và xứng đáng để trở thành một thành viên 
trong Tăng đoàn của Ngài không ạ? 

Trả lời: 
Tâm là điều quan trọng hơn cả. Nếu bạn thật sự có 

nguyện vọng xuất gia, thì bạn hoàn toàn có thể xuất gia. 
Đối với tôi, tôi luôn nhấn mạnh vào việc thực hành của tâm. 
Vì vậy, nếu bạn chưa có đủ tiền bạc, điều đó không phải là 
vấn đề. Chỉ cần bạn có một ý chí mạnh mẽ và chân thật, 
như vậy là đủ. 

 

590

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   590RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   590 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Question 3: Dear Sayadaw, after ordaining 
temporarily as a nun, I want to enter the monastic life 
permanently. However, I am the eldest daughter-in-law 
in the family. My husband has passed away, and I still 
have responsibilities related to ancestral worship and 
family duties. This makes it difficult for me to make a 
clear and peaceful decision. My children support my 
intention to ordain, but my youngest son is still 
unmarried. What should I do in this situation? I 
sincerely thank you, Sayadaw. 

Answer: 
The life of a nun has more freedom than a layperson. 

You are free to go to the cemetery or not to go to the 
cemetery when your relatives pass away. It depends on the 
condition. If it is important for you to go to the cemetery or 
to make a ceremony for the relatives who have already 
passed away, you can do it as a nun. If you are okay not to 
do it, you can stop doing it. 

This is the same for the wedding ceremony of your 
son. If you want to participate, you can participate as a nun. 
If you don’t want to go, you don’t have to. If you are busy 
with practicing meditation or if you are doing good deeds, 
if you are in a meditation retreat, you are okay not to go to 
a funeral ceremony or a wedding ceremony. But as a 
layperson, you are not free. You must do it. You have no 
choice. You must follow the tradition until you die if you 
cannot change the tradition. 

Because there are many monks and nuns in the 
Thabarwa center, we are doing many things freely. So we 

591

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   591RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   591 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

are skillful to use the life of monks and nuns for both doing 
good deeds and social welfare activities. 

So if you are able to be a permanent nun, that’s great. 
You should try it, because as a nun, you can do many good 
deeds freely. As a layperson, you are not free to do all kinds 
of good deeds. That’s why the lives of monks and nuns are 
free — not to do social activities, not to do funeral 
ceremonies, not to participate in wedding ceremonies. But 
if it is needed, you can participate. The monastic life is 
flexible and convenient. So you should learn by yourself 
also. 

 
Câu hỏi 3: Kính thưa Ngài, sau khi con được xuất 

gia gieo duyên, con mong muốn được xuất gia trọn đời 
luôn. Nhưng con là con dâu trường trong gia đình, 
chồng con đã mất nên con hiện còn những phận sự lo 
cho việc thờ cúng của gia đình làm con chưa biết quyết 
định như thế nào cho ổn thỏa. Con cái của con cũng 
hoan hỷ với việc con xuất gia. Con còn 2 con trai út chưa 
kết hôn. Con xin Ngài hướng dẫn cho con, con nên phải 
làm như thế nào? Con xin tri ân Ngài. 

Trả lời: 
Cuộc sống của một tu nữ có nhiều tự do hơn so với 

một cư sĩ. Bạn có quyền tự do lựa chọn: đi hay không đi 
đám tang khi người thân qua đời. Điều đó phụ thuộc vào 
điều kiện hay hoàn cảnh lúc đó. Nếu bạn thấy việc đi đưa 
tang hay tổ chức đám tang cho người thân đã mất là quan 
trọng, bạn có thể làm điều đó dưới hình thức của một tu nữ. 

592

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   592RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   592 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Ngược lại, nếu bạn thấy không cần thiết, bạn cũng có thể 
không làm. 

Điều này cũng giống với việc tham dự đám cưới của 
con trai bạn. Nếu bạn muốn tham gia, bạn có thể tham gia 
với tư cách là một tu nữ. Nếu không muốn, bạn không cần 
phải đi. Nếu lúc đó bạn đang bận hành thiền, đang làm thiện 
pháp, hay đang tham dự một khóa thiền, thì việc không đi 
đám cưới hay đám tang là hoàn toàn bình thường. 

Nhưng nếu bạn là một cư sĩ, thì bạn không có được sự 
tự do đó. Bạn phải làm, bạn không có lựa chọn. Bạn phải 
theo truyền thống cho đến khi qua đời, nếu bạn không thể 
thay đổi truyền thống ấy. 

Tại Trung tâm thiền Thabarwa, vì có nhiều chư Tăng 
và chư Ni, nên chúng tôi có thể làm rất nhiều việc một cách 
tự do. Vì vậy, chúng tôi rất thành thạo trong việc sử dụng 
đời sống xuất gia để vừa làm thiện pháp, vừa làm các hoạt 
động xã hội. 

Vì thế, nếu bạn có thể sống như một tu nữ lâu dài, thì 
điều đó thật tuyệt vời. Bạn nên thử, vì khi là một tu nữ, bạn 
có thể làm rất nhiều điều thiện một cách tự do. Còn là một 
cư sĩ, bạn không được tự do để làm tất cả mọi việc thiện. 

Chính vì vậy, đời sống của chư Tăng Ni là một đời 
sống tự do — không bắt buộc phải tham gia các hoạt động 
xã hội, không nhất thiết phải tham gia tang lễ, không buộc 
phải dự đám cưới. Nhưng nếu hoàn cảnh cần thiết, bạn vẫn 
có thể tham dự. 

Đời sống xuất gia là linh hoạt và thuận tiện. Bạn nên 
tự mình trải nghiệm và học hỏi từ chính đời sống ấy. 

593

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   593RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   593 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

 
Question 4: Dear Sayadaw, I sincerely wish to 

ordain. My husband has agreed to let me become a nun 
for one year, as long as we don’t divorce and I return 
afterward. 

However, I’m still attached to a promise I made to 
a close friend — that I would care for her mother if she 
goes on a six-month retreat. Her mother is 89 and 
bedridden. I’ve already hired two caregivers, but I still 
feel emotionally tied to that promise, especially because 
my friend hasn’t clearly responded. 

So how can I let go of this attachment and ordain 
with a peaceful heart? 

Answer: 
You can be a nun and take care of her mother at the 

same time. Both are good. Besides, as a nun, you can do 
more good deeds. You can practice more than a lay person. 
In this way, you may feel less worry for the mother if you 
become a nun. In this way, if you can go to the meditation 
retreat, you can come to the meditation retreat like this also. 
You can still remain the mother with another person. It is 
also possible. 

Now the problem is concerned with your mind, 
because you don't have enough merits not to worry for the 
mother. So if you are doing more and more good deeds, you 
may not worry and you can detach. You may be able to 
detach from worrying for the mother. In this way, you can 
go to the retreat for 5 days, 10 days, 7 days like this. If you 

594

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   594RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   594 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

don't worry, nothing will happen. If you can detach from 
your worry, nothing will happen. If you cannot detach from 
your worrying mind, something can happen. 

So the mind is the real problem. It's concerned with 
the mind, not with the mother, not much with the matter. 
So, the more we are doing good deeds, the more we can use 
the power of merits not to happen like this or like that. 

Most normal people cannot have that power. If we 
practice meditation more seriously, we have the power not 
to face car accidents when we are travelling like that, not to 
die while you are in the meditation retreat, not to die for the 
mother when you are in the meditation retreat. 

So, you can adjust more and more. You can make 
more adjustments for yourself and the other. 

 
Câu hỏi 4: Kính bạch Ngài, con rất mong muốn 

được xuất gia. Chồng con đã đồng ý cho con xuất gia 
trong vòng một năm với điều kiện không ly hôn và con 
sẽ trở về sau đó. 

Tuy nhiên, con còn vướng một lời hứa với người 
bạn thân: nếu bạn ấy đi thiền 6 tháng thì con sẽ thay 
bạn chăm sóc mẹ bạn. Mẹ bạn hiện đã 89 tuổi, nằm liệt 
giường. Dù con đã thuê hai người giúp việc chăm sóc cụ, 
nhưng trong lòng con vẫn còn dính mắc với lời hứa này, 
vì bạn con chưa xác nhận rõ ràng. 

Con kính xin Ngài chỉ dạy: Con nên làm gì để 
buông xả sự dính mắc này và xuất gia với tâm nhẹ 
nhàng? 

595

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   595RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   595 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Trả lời: 
Bạn vừa có thể là tu nữ vừa có thể chăm sóc mẹ của 

người bạn. Ngoài ra, khi trở thành một tu nữ thì bạn có thể 
làm thiện pháp nhiều hơn, bạn có thể thực hành thiền nhiều 
hơn so với một người cư sĩ. Bạn có thể cảm thấy ít lo lắng 
hơn cho người mẹ khi trở thành một tu nữ. Bạn có thể đi tới 
khóa thiền như thế này và bạn vẫn có thể để người mẹ ở 
cùng với người khác, với nhân viên chăm sóc. 

Bây giờ thì vấn đề liên quan đến tâm của bạn, vì bạn 
không có đủ phước báu để không lo lắng cho người mẹ. 
Nếu bạn làm thiện pháp ngày một nhiều hơn, bạn có thể 
không cần lo lắng, bạn có thể xả ly khỏi việc lo cho người 
mẹ. Bạn có thể đi tới khóa thiền năm, bảy, mười ngày giống 
như thế này. Nếu mà bạn không lo lắng thì sẽ không có gì 
xảy ra. Nếu mà bạn có thể xả ly khỏi việc lo lắng thì sẽ 
không có gì xảy ra. Nếu mà bạn không thể xả ly, điều gì đó 
có thể xảy ra. 

Tâm là vấn đề thực sự, không phải với người mẹ. Làm 
thiện pháp nhiều hơn thì chúng ta càng có thể sử dụng sức 
mạnh của phước báu để không xảy ra những điều bất như 
ý. Phần lớn những người thông thường không thể có sức 
mạnh đó. Chúng ta càng thực hành nghiêm túc thì chúng ta 
càng có sức mạnh đó để không phải đối mặt với những tai 
nạn xe hơi, để không có chết trong khóa thiền, để lúc mà 
mình đi thiền thì người mẹ không chết. Bạn có thể điều 
chỉnh ngày một nhiều hơn. Bạn có thể tạo ra càng ngày càng 
nhiều những hiệu chỉnh, thay đổi cho người khác và cho 
bản thân. (giải thích thêm: Tức là khi mình thực hành thiền 
một cách nghiêm túc hơn và làm thiện pháp càng nhiều thì 

596

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   596RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   596 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

sẽ có sức mạnh của Pháp, sức mạnh của phước báu và chính 
sức mạnh phước báu này sẽ giúp bảo vệ cho mình và những 
người khác khỏi những điều bất như ý) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

597

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   597RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   597 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

QUESTIONS OF OTHER TOPICS 
NHỮNG CÂU HỎI CHỦ ĐỀ KHÁC 

 

Question 1: Dear Sayadaw, I don't see you smile 
very often, so why ? (From a girl 8 years old). 

Answer: 
I'm combining teaching meditation and helping 

people because of the need of the country. Therefore, I have 
been solving the problems of the people, including monks 
and them. 

Most of the people are making problems 
unintentionally, but not many people are solving the 
problems. The more and bigger the problems I face, the 
more I have to work. Therefore, most of the time, my mind 
and my face are stable, not free from solving the problems. 

Now, I'm also trying to solve the problem of peace in 
the country. This is the biggest problem. Therefore, it is not 
peaceful now. That's why I have to read bad news - killing 
or being killed - ground news, every time, every day. So, I 
have to read it, to know the changing of the condition, to 
find the answer. That’s why I'm just working for the people, 
for the country - not for my own success. 

This is a very big project. So, when I can get success, 
I can be happier - not now. 

Another reason for not smiling is I have been dealing 
with many people nearly every day and traveling to many 
places. So if I smile to one person, I will not stop smiling. 

598

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   598RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   598 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

That's why it makes me feel more relaxed by not smiling. 
Even smiling makes me very tired because of meeting with 
many people. 

 
Câu hỏi 1: Thưa Thiền sư, tại sao con thấy Ngài ít 

cười ạ? (Câu hỏi từ một bạn nhỏ 8 tuổi). 
Trả lời: 
Tôi kết hợp giữa việc giảng dạy thiền và giúp đỡ con 

người là vì nhu cầu thực tế của đất nước. Vì vậy, tôi đã và 
đang giải quyết rất nhiều vấn đề - bao gồm cả của chư Tăng 
và người cư sĩ. 

Phần lớn mọi người tạo ra vấn đề một cách vô tình, 
nhưng không có nhiều người thật sự đứng ra giải quyết vấn 
đề. Càng gặp nhiều vấn đề, và vấn đề càng lớn, thì tôi càng 
phải làm việc nhiều hơn. 

 Chính vì vậy, tâm tôi và cả gương mặt tôi phần lớn 
đều ổn định và nghiêm túc, vì tôi luôn trong trạng thái giải 
quyết vấn đề, chứ không phải để thư giãn. 

Hiện tại, tôi cũng đang nỗ lực góp phần giải quyết vấn 
đề hòa bình của đất nước - đây là vấn đề lớn nhất, nên đất 
nước hiện giờ vẫn chưa có được sự bình yên. Vì vậy, tôi 
phải đọc nhiều tin tức không tốt - những thông tin về chiến 
tranh, chết chóc, bạo động - gần như mỗi ngày. Tôi buộc 
phải theo dõi, để biết sự thay đổi của hoàn cảnh và tìm ra 
hướng giải quyết. Đó là lý do tôi đang làm việc cho người 
dân, cho đất nước, không phải cho thành công cá nhân của 
riêng tôi. Đây là một dự án rất lớn. Vì vậy, khi nào có kết 

599

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   599RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   599 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

quả, tôi mới có thể cảm thấy vui hơn - nhưng không phải là 
bây giờ. 

Một lý do khác khiến tôi ít cười là bởi vì gần như ngày 
nào tôi cũng phải tiếp xúc với rất nhiều người và đi lại nhiều 
nơi. Nếu tôi cười với một người, tôi sẽ không thể dừng lại 
được. Điều đó khiến tôi thấy mệt mỏi hơn. Thành ra, việc 
không cười giúp tôi cảm thấy thư giãn hơn. Thậm chí, việc 
mỉm cười thôi cũng khiến tôi rất mệt, vì tôi phải tiếp xúc 
với quá nhiều người. 

 
Question 2: I feel my mind uncomfortable and not 

at peace. I would like you to share a merit for me. 
Answer: 
You should detach from that suffering. The problem 

is the attachment to that feeling or suffering. 
Meditator continues asking: Besides Buddhism 

and Buddhist literature, I also study other religions. So 
when I meet people who are concerned with other 
religions, I would like to explain more to them about 
those religions. But now I am a nun and belong to the 
Buddha. I am concerned whether, as a nun, it is 
appropriate to use methods or teachings from other 
religions to explain to others. 

Answer: 
If you know the difference between Buddhism and 

other religions, if you know the truth of other religions, then 
you can explain. 

600

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   600RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   600 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Knowing of normal people, ordinary people or 
knowing of the public are not completed. That’s why we 
need to detach from normal understanding. 

In this way, we can know the truth beyond limits - 
beyond the normal. We can know the truth of Buddha 
Dhamma and Sangha. We can also know the truth of other 
religions. 

If you understand in this way, you can share. 
 
Câu 2: Con cảm thấy tâm mình không thoải mái và 

không bình an. Con xin được được thầy chỉ dẫn cho con. 
Trả lời: Bạn nên xả ly khỏi nỗi khổ đó. Vấn đề nằm 

ở sự dính mắc vào cảm giác hay nỗi khổ ấy. 
Thiền sinh hỏi tiếp: Ngoài Phật giáo và kinh điển 

Phật giáo, con cũng học các tôn giáo khác. Vì vậy, khi 
con gặp những người quan tâm đến các tôn giáo khác, 
con muốn giải thích cho họ nhiều hơn về những tôn giáo 
đó. Nhưng bây giờ con là một ni cô và thuộc về Đạo 
Phật. Con băn khoăn không biết, với tư cách là một ni 
cô, thì việc sử dụng các phương pháp hay giáo lý của tôn 
giáo khác để giải thích cho người khác có phù hợp 
không? 

Trả lời: 
Nếu bạn biết sự khác nhau giữa Phật giáo và các tôn 

giáo khác, nếu bạn hiểu được sự thật trong các tôn giáo 
khác, thì bạn có thể giải thích. 

601

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   601RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   601 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Sự hiểu biết của người bình thường, của công chúng, 
chưa phải là hoàn thiện. Đó là lý do tại sao chúng ta cần xả 
ly khỏi sự hiểu biết thông thường đó. 

Bằng cách này, chúng ta có thể biết được sự thật vượt 
khỏi giới hạn, vượt khỏi cái hiểu thông thường. Chúng ta 
có thể hiểu được sự thật của Phật, Pháp, Tăng. Chúng ta 
cũng có thể hiểu được sự thật của các tôn giáo khác. Nếu 
bạn hiểu theo cách này, thì bạn có thể chia sẻ. 

Question 3: Dear Sayadaw, I would like to pay 
homage to you the monks and nuns. I'm grateful to 
Phap Van Pagoda for this opportunity to practice and 
ask questions like this. I have two questions. The first 
question is about doing good deeds. How to understand 
in the right way about doing good deeds with non-self 
mind and detaching mind, not attached. 

Sayadaw: What is your job? 
Meditator: I am running a consulting business. 
Answer: 
Doing good deeds is for ourselves and for everyone. 

Only when we are doing what is good, we can be good 
person. Besides, we must not be doing what is bad. Not 
doing bad is for ourselves and for everyone. Doing bad is 
not good. That's why not doing bad is good. So we must 
stop doing bad thinking, bad speech and bad action, not 
only for ourselves but also for others and for everyone. We 
may not be doing what is bad. But if we are not helping 
others not to do bad, we are responsible only for ourselves, 
not for others. We are dutiful to ourselves, not to others. 

602

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   602RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   602 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

There will be bad talk, bad speech and bad action 
concerning many people. To stop bad actions, I emphasize 
teaching meditation, conducting meditation retreats and 
opening meditation centers all the time. In this way, many 
people can do good deeds together with me and the 
Thabarwa center more and more. In this way, they may not 
be free to do bad things with their body and mind. This is 
the way I use the action of not to do bad, not only for me 
but also for everyone. 

I'm working like this for everyone but not everyone 
may be working with me. That is their choice, their mistake. 
On my side, I'm working for all. Thabarwa center is for all. 
My teaching is for all. That is what I can do. That's why I 
am dutiful with my teaching and Thabarwa center. That's 
why Thabarwa center and my teaching became more and 
more public. Because I'm using my life, my teaching and 
the Thabarwa center for the public. Doing all kinds of good 
deeds is also for everyone, not only for ourselves. Because 
of this right understanding, people in Thabarwa center are 
busy with doing good deeds one after another. 

Greedy mind is not good. Angry mind is not good. 
Delusion is not good. That is why purifying the mind from 
greed, anger and delusion is good. Practicing mindfulness 
and detachment is purifying the mind, to be less and less 
greedy, anger and delusion. 

With this right understanding, I am using meditation 
retreats and meditation centers for everyone, for the mind 
purification of everyone. Doing good deeds is for all. That’s 

603

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   603RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   603 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

why I use doing good deeds for all. Meditation is for all, 
that’s why I use meditation for all. 

This is my understanding and practice concerned with 
Dhamma or doing good deeds. Because I am responsible, 
especially for myself. I am not responsible for others and 
for all. You are mostly responsible for yourself. If most 
people are understanding and doing good deeds like this, 
the power of doing good deeds will be stronger and 
stronger. And there will be more and more good 
consequences around the world for sure. 

When I am doing good deeds, I will emphasize doing 
only. What we are doing is not important. The person who 
is doing it is also not important. The place where we are 
doing is not important. The methods we are using are also 
not important. Difficulties we are facing are also not 
important. Doing only one after another is important. This 
is doing good deeds with detaching mind to be doing only. 

I am trying to be like this. Besides, I am teaching 
everyone to be doing only like this. When I am doing like 
this, I believe people who are concerned with me will be 
able to do good deeds as much as I am able to do. That’s 
why I don’t need to think about the others. I just need to 
think about my present action of doing good deeds. If I do 
more, my followers will also be able to do more. 

I am doing for all. That is why it is not for a few 
people. If some of the people are not doing very well, that 
is not the problem. 

With this right understanding, I can do many things 
for a long time. If you are able to use this right 

604

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   604RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   604 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

understanding in the right way, you will be able to do many 
things like me. 

 
Câu hỏi 3: Con xin đảnh lễ Ngài thiền sư và quý 

chư tăng ni. Con biết ơn chùa Pháp Vân đã giúp cho 
chúng con có buổi thỉnh pháp ngày hôm nay. Con xin 
phép có hai câu hỏi câu hỏi đầu tiên liên quan đến vấn 
đề thiện pháp vừa rồi thầy có giảng. Con muốn hỏi là 
làm thế nào để hiểu đúng khi mà chúng con làm thiện 
pháp với một cái tâm vô ngã và làm thiện pháp không 
dính mắc và buông xả. 

Thiền sư: Cô đang làm công việc gì? 
Thiền sinh: Con có một công ty tư vấn cho các doanh 

nghiệp ạ. 
Trả lời: 
Việc làm thiện pháp là dành cho bản thân chúng ta và 

cho tất cả mọi người. Chỉ khi nào mà chúng ta làm thiện 
pháp thì chúng ta có thể trở thành người tốt. Ngoài ra chúng 
ta cần không làm những điều bất thiện, không làm điều bất 
thiện là cho bản thân và cho mọi người. 

Làm điều bất thiện là không tốt. Không làm điều bất 
thiện là tốt. Chúng ta phải chú trọng dừng việc làm những 
điều bất thiện, những lời nói bất thiện, những hành động bất 
thiện, không chỉ cho bản thân chúng ta mà còn cho người 
khác và cho tất cả mọi người. Chúng ta có thể không làm 
những điều bất thiện, nhưng nếu chúng ta không giúp cho 
người khác không làm điều bất thiện thì chúng ta chỉ đang 
chú trọng có trách nhiệm với bản thân chứ không phải 

605

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   605RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   605 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

người khác. Chúng ta đang có nghĩa vụ chỉ cho bản thân 
mình chứ không phải cho người khác. 

Vì nhiều người có những hành động bất thiện về thân-
khẩu-ý. Để dừng lại những hành động bất thiện thì tôi chú 
trọng vào việc thực hành thiền, vào khóa thiền và vào trung 
tâm thiền như thế này mọi lúc. Bằng cách này nhiều người 
có thể làm thiện pháp cùng với nhau, cùng với tôi và cùng 
với trung tâm Thabarwa ngày một nhiều hơn. Bằng cách 
này họ có thể không tự do để làm những điều bất thiện với 
thân và ý của họ. Đây là cách tôi sử dụng cho các hành động 
để không làm điều bất thiện, không chỉ cho tôi mà còn cho 
mọi người. 

Tôi làm việc như thế này cho tất cả mọi người nhưng 
không phải tất cả mọi người đều cùng làm việc với tôi. Đó 
là lựa chọn của họ, đó là lỗi lầm của họ. Về phía tôi, tôi làm 
việc hành động cho tất cả. Trung tâm Thabarwa là dành cho 
tất cả. Lời dạy của tôi là dành cho tất cả. Đó là những điều 
mà tôi có thể làm. Tôi có trách nhiệm đối với lời dạy và 
trung tâm Thabarwa. Vì thế trung tâm Thabarwa đã ngày 
càng trở nên đại chúng, bởi vì tôi sử dụng cuộc đời của tôi 
lời dạy của tôi và trung tâm Thabarwa cho công chúng, cho 
cộng đồng. 

Làm tất cả mọi loại thiện pháp thì cũng là làm cho 
người khác cho tất cả mọi người, không chỉ cho bản thân 
chúng ta. Với hiểu biết đúng này mọi người trong trung tâm 
Thabarwa thì bận rộn với việc làm thiện pháp cái này hết 
rồi đến cái khác. Tâm tham, sân, si là không tốt. Thanh lọc 
tâm khỏi tham,tham, si là tốt. Thực hành thiền là thanh lọc 
tâm để ngày càng có ít tham, sân, si hơn. 

606

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   606RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   606 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Với hiểu biết đúng này tôi sử dụng những khóa thiền 
thế này và trung tâm thiền cho mọi người cho sự thanh lọc 
tâm của tất cả mọi người. Làm thiện pháp dành cho tất cả, 
vì thế tôi làm thiện pháp cho tất cả. Trung tâm thiền là dành 
cho tất cả, vì thế tôi sử dụng trung tâm thiền cho tất cả. Đây 
là hiểu biết và thực hành của tôi về giáo pháp hay làm thiện 
pháp. 

Bởi vì tôi chỉ có thể chịu trách nhiệm, đặc biệt là với 
chính bản thân mình. Tôi không có thể chịu trách nhiệm với 
người khác hay với tất cả mọi người. Mỗi người chủ yếu 
đều phải tự chịu trách nhiệm với chính mình (chịu trách 
nhiệm về nhân quả, về nghiệp). Nếu đa số mọi người đều 
hiểu và làm thiện như vậy, thì sức mạnh của thiện pháp sẽ 
ngày càng lớn mạnh, và chắc chắn sẽ có ngày càng nhiều 
quả lành lan tỏa khắp thế giới. 

Khi tôi làm thiện pháp tôi sẽ chú trọng chỉ làm mà 
thôi. Điều mà chúng ta làm thì không quan trọng. Người 
đang làm không quan trọng. Địa điểm làm thiện pháp cũng 
không quan trọng. Phương pháp chúng ta sử dụng không 
quan trọng. Khó khăn mà chúng ta đối mặt không quan 
trọng. Chỉ làm mà thôi, hết cái này rồi đến cái khác là quan 
trọng. Đây cũng là làm thiện pháp với tâm xả ly để chỉ làm 
mà thôi. 

Tôi cố gắng làm như thế này và dạy mọi người chỉ làm 
mà thôi như thế này. Khi tôi làm thế này, tôi tin rằng những 
người liên quan đến tôi có thể làm thiện pháp nhiều như tôi 
có thể làm. Tôi không cần nghĩ về người khác, tôi chỉ cần 
nghĩ về hành động làm thiện pháp của tôi trong giây phút 

607

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   607RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   607 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

hiện tại. Nếu tôi có thể làm nhiều hơn, những người đệ tử 
của tôi có thể làm nhiều hơn. 

Tôi làm cho tất cả, không chỉ cho một vài người. Nếu 
mà có một vài người không làm không có tốt lắm thì nó 
cũng không phải là vấn đề. Với hiểu biết đúng này tôi có 
thể làm nhiều thứ trong dài hạn. Nếu bạn có thể sử dụng 
hiểu biết đúng này theo cách đúng đắn, bạn cũng có thể làm 
rất là nhiều thứ giống như tôi. 

Continue asking: In my daily life and practicing 
meditation, I think about the past and the future to 
learn the lessons. So how to think without attachment. 
Because I think about my job and the Buddhism 
activities so how to think without attachment. 

Answer: 
You can try to think with mindfulness but it will be 

difficult. So it is better to stop thinking. You are able to 
think with attachment. Therefore, in order to detach from 
thinking with attachment, we should start from not 
thinking. Therefore, we must try to stop thinking. We must 
be able not to think as much as we are able to think. If we 
are able to stop thinking, we can start again to think with 
mindfulness. Without stopping the thinking, it will be really 
difficult (to think with mindfulness). 

When I started practicing meditation I have been 
thinking for 7 years continuously, I have a strong 
attachment to thinking. But as a meditator I came to 
understand every action of our body and mind needs to stop 
to be mindful of the action. 

608

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   608RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   608 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

When it was difficult to be mindful of speaking, I went 
to Goenka on a meditation retreat and then practiced nine 
days without speaking, silent meditation. Besides, I 
practiced by myself without speaking in my job. I will 
reduce the unnecessary speaking and then I try to speak 
again with mindfulness. I'm able to do many things 
concerning business, education. When I practice 
meditation, I try to stop everything. I am able to stop all my 
actions. And then when I started teaching meditation, I had 
to train myself to teach one session after another. 

Doing with attachment is easy. We are used to do like 
this. But doing with detachment or doing with ability of not 
doing at all is really difficult. We have to start a new life, 
new way of doing with detaching mind to be doing only. 

I'm able to stop doing everything. That's why I rarely 
do what is not needed to do. In this way, I can save my 
energy or actions, not to do unnecessary actions. I can stop 
thinking. That's why I'm able not to think about what is not 
useful. Besides, I can think only what is needed. Most of 
the people are thinking what is not needed. They cannot 
stop their bad habit. That's why I have been helping many 
people to be doing only with a detaching mind. 

Câu hỏi tiếp theo: Câu hỏi thứ hai là trong việc 
thực hành thiền và trong đời sống hàng ngày, chúng ta 
luôn phải suy nghĩ về quá khứ hoặc tương lai để học hỏi 
những bài học. Vậy làm thế nào để suy nghĩ mà không 
bám chấp? Bởi vì con nghĩ về công việc và việc tu tập 
của mình. Vậy làm thế nào để suy nghĩ mà không bám 
chấp? 

609

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   609RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   609 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Trả lời: 
Bạn có thể thử suy nghĩ với chánh niệm, nhưng điều 

đó sẽ rất khó. Vì vậy, tốt hơn là nên bắt đầu từ việc không 
suy nghĩ. Bạn đã quen suy nghĩ với tâm dính mắc. Do đó, 
để xả ly khỏi thói quen suy nghĩ có dính mắc, chúng ta nên 
bắt đầu bằng việc dừng suy nghĩ. Chúng ta cần có khả năng 
không suy nghĩ nhiều như cái cách mà chúng ta vẫn quen 
nghĩ. Khi có thể dừng lại được, lúc ấy chúng ta mới có thể 
khởi lại suy nghĩ với chánh niệm. Nếu không dừng được, 
thì rất khó để suy nghĩ với chánh niệm. 

Khi tôi bắt đầu hành thiền, tôi đã sống trong trạng thái 
suy nghĩ liên tục suốt 7 năm vì tâm rất dính mắc vào suy 
nghĩ. Nhưng rồi, là một hành giả, tôi hiểu ra rằng: mọi hành 
động của thân và tâm đều cần được dừng lại để có thể chánh 
niệm trên chính hành động đó. 

Khi tôi thấy khó để chánh niệm trong khi đang nói 
chuyện, tôi đến tham dự khóa thiền của thiền sư Goenka và 
thực hành im lặng hoàn toàn trong 9 ngày. Sau đó, tôi tiếp 
tục tự hành thiền trong công việc, giảm nói chuyện không 
cần thiết, rồi từng bước học nói lại với chánh niệm. 

Tôi có thể làm nhiều việc trong lĩnh vực kinh doanh 
và giáo dục. Nhưng khi hành thiền, tôi cố gắng dừng hết 
mọi việc. Tôi có khả năng dừng lại toàn bộ các hành động. 
Và khi bắt đầu dạy thiền, tôi phải rèn luyện bản thân để có 
thể giảng từng buổi một cách chánh niệm. 

Làm việc với tâm dính mắc thì rất dễ, vì đó là thói 
quen cũ của hầu hết mọi người. Nhưng làm việc với tâm xả 
ly, hay làm việc với khả năng không cần làm gì cả, thì thực 
sự rất khó. Chúng ta cần bắt đầu một cuộc sống mới, một 

610

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   610RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   610 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

cách hành xử mới — đó là làm việc chỉ để làm, với một tâm 
buông xả. 

Tôi có thể dừng mọi hành động, vì vậy tôi hiếm khi 
làm những việc không cần thiết. Nhờ đó, tôi giữ được năng 
lượng, không tiêu hao vào các hành động dư thừa. Tôi cũng 
có thể dừng suy nghĩ, và vì vậy tôi không còn nghĩ đến 
những điều không cần thiết. Tôi chỉ nghĩ khi thật sự cần. 

Trong khi đó, phần lớn mọi người vẫn đang nghĩ về 
những điều vô ích, không thể dừng lại được thói quen đó. 
Đó là lý do tại sao tôi đang giúp nhiều người học cách chỉ 
làm những gì cần thiết, với một tâm buông xả. 

 
Question 4: Dear Sayadaw, I came to know your 

teachings through Coach Huy, who has been guiding me 
based on your Dhamma. Although I learned about your 
teachings over three years ago, I’ve only been practicing 
regularly for the past two years. 

I deeply admire the qualities of both you and 
Coach Huy, and the way you live and teach has become 
an inspiration for my own path. 

However, I’ve noticed something and would like to 
ask: Most of the people who seem to attain deep 
realizations or enlightenment appear to be men. Also, 
from my observation, it seems that men find it easier or 
more favorable to practice meditation compared to 
women.  Is that true, and if so, why? 

Answer: 

611

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   611RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   611 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

In politics and religion, most of the leaders are men, 
not women. In education, healthcare, there may be many 
women leaders. There are many women who are teachers, 
there may be many nurses, doctors who are working for 
health care. But women are not much working in politics 
and religion. That is why not many women are practicing 
in religion. Therefore, not many women leaders in religion. 

But it concerns the practice. If more and more women 
are practicing meditation, learning Buddhist literature, and 
teaching Buddhist literature or meditation seriously, 
women can get success in religion also, in practicing 
meditation and teaching meditation also. Not much 
concerned with men and women. It is concerned with the 
ability to work. Men are working more in religions, politics 
than women. That's why men are more skillful in religion, 
in practicing religions and politics. 

If the women are more serious, some women are also 
well known in politics and in religion also. But not too 
many because most of the women are not working very 
hard like the men. Men can work very hard because men 
are working for the whole family. Most of the men are 
working for the whole family. Women are not working as 
much as men. That's why the work, the ability and 
experience of the men are much more than the women. That 
is the solution. 

If you are working very hard in practicing meditation 
or sharing experience, teaching meditation, women can get 
success for sure. Because in politics there are many 
politicians, but in religion there are not many meditation 

612

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   612RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   612 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

teachers. There will be many teachers for Buddhist 
literature, but not much for meditation. So if a woman dares 
to practice and teach meditation in the right way, they can 
get success. 

In Myanmar now, more and more nuns and women 
are getting success in teaching meditation and helping 
people also. They are different from men. That's why they 
are not the same as the men. Most women are not working 
very hard as the men. That's why men can get more success. 

But when we are practicing meditation, we need to 
detach from ourselves, from gender. So if you can detach 
from your life as a woman or female, you can work very 
hard in doing good deeds. 

Besides, the habit of the woman has more attachment 
than the man. That's why it is more difficult to detach. The 
habit of the man has less attachment than the woman, so it 
is easier to detach. But it is possible to detach. 

To get success in mindfulness and detachment, we 
need to detach every attachment of ourselves. In order to 
detach, we must be mindful. We must know attachment. To 
know the attachment, we must be mindful. 

So to get success in practicing meditation, we must be 
able to be mindful of every action of our body and mind. 
Only when we know what we do, we can detach. As a 
meditator, we must know whatever happens in our body 
and mind. Only when we know, we can detach. If we don't 
know, we cannot detach. 

613

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   613RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   613 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

In most of the activities, men will lead first and then 
women follow. This is the same in practicing and teaching 
meditation. Men will practice first. In this way, they can get 
success first. Women follow later. That's why women can 
get success after the men get success. 

I have been researching meditation, meditators from 
1999 till now. So I have many experiences with many 
different meditators. Most of the meditators are women.The 
quantity of women who practice meditation is much more 
than men. 

But women are practicing normally. They will 
practice as they are used to doing. Women are doing slowly 
and steadily whatever they do. That's why when they 
practice meditation, they will practice slowly and steadily. 
That's why they are late. They are not working very hard as 
the men, and that's why they will be late to get 
enlightenment and to get success in teaching meditation in 
religion also. 

Now you have been practicing only for three years, so 
if you continue to practice like this, you will develop more 
and more for sure. Because your group has many good 
points: not too young, not too old, so not much difficult to 
get enlightenment. Just need to continue the practice. No 
need to be urgent, just need to work hard. But we must 
control the mind. But we need to work very hard. But we 
must be mindful not to go to one extreme. You must be able 
to make balance. You must try to be doing only, to be able 
to practice life. 

614

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   614RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   614 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Like your group, practice in a group is not easy, but 
your group can practice. So you all are on the right way. 
Besides, you are practicing together with other meditators. 

When I practice meditation, I have to practice alone. I 
have to make decisions by myself. Now you have many 
Dhamma friends, you have a meditation teacher, so you are 
really fortunate to be able to practice like this. There are 
many meditators, but most of the meditators cannot 
understand and practice like this. 

 
Câu hỏi 4: Kính bạch Ngài, con biết đến pháp của 

Ngài qua Coach Huy – người đã hướng dẫn con thực 
hành theo lời dạy của Ngài. Dù đã tiếp cận từ hơn ba 
năm trước, nhưng con chỉ thật sự hành thiền đều đặn 
khoảng hai năm trở lại đây. 

Con rất ngưỡng mộ phẩm chất tâm của Ngài và 
của coach Huy, cũng như những gì hai vị đang làm – đó 
là hình mẫu mà con luôn hướng đến trong tu tập. Tuy 
nhiên, con có một thắc mắc. Con nhận thấy rằng đa số 
những người đạt được thành tựu sâu sắc trong thiền hay 
giác ngộ đều là nam giới. Và con cũng quan sát thấy 
rằng, việc tu tập đối với người mang thân nam dường 
như thuận lợi hơn so với thân nữ. Điều đó có đúng 
không, và nếu đúng thì vì sao lại như vậy ạ? 

Trả lời: 
Trong chính trị và tôn giáo, đa phần các nhà lãnh đạo 

là nam giới, không phải nữ giới. Trong lĩnh vực giáo dục 
và y tế thì khác — có thể có rất nhiều phụ nữ làm lãnh đạo. 

615

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   615RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   615 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Có nhiều phụ nữ là giáo viên, nhiều người làm y tá, bác sĩ, 
đang chăm sóc sức khỏe cho cộng đồng. Nhưng trong lĩnh 
vực chính trị và tôn giáo, phụ nữ lại không tham gia nhiều. 
Vì lý do đó, số lượng phụ nữ thực hành tôn giáo cũng không 
nhiều, và số người nữ trở thành lãnh đạo trong tôn giáo cũng 
rất hiếm. 

Tuy nhiên, điều này thực sự phụ thuộc vào sự thực 
hành. Nếu ngày càng nhiều phụ nữ thực hành thiền, học 
giáo pháp, và giảng dạy thiền hay Phật pháp một cách 
nghiêm túc, thì phụ nữ hoàn toàn có thể thành công trong 
con đường giác ngộ, cũng như trong việc hành thiền và 
giảng dạy thiền. Vấn đề không nằm ở giới tính, mà nằm ở 
khả năng làm việc. Nam giới làm việc nhiều hơn trong lĩnh 
vực chính trị và tôn giáo, vì vậy họ có nhiều kinh nghiệm 
và kỹ năng hơn trong các lĩnh vực ấy. 

Nếu phụ nữ thật sự nghiêm túc và tinh tấn, vẫn có một 
số người nữ rất thành công trong chính trị cũng như tôn 
giáo. Nhưng số đó không nhiều, vì phần lớn phụ nữ không 
làm việc miệt mài như nam giới. Nam giới thường gánh vác 
cho cả gia đình, nên họ có động lực để làm việc cực nhọc 
hơn. Vì vậy, khả năng làm việc, kinh nghiệm và thành quả 
của nam giới thường cao hơn. Đó là sự thật của hoàn cảnh. 

Tuy nhiên, nếu phụ nữ chịu khó thực hành thiền, chia 
sẻ kinh nghiệm, và giảng dạy thiền một cách đúng đắn và 
đều đặn, thì chắc chắn cũng sẽ đạt được thành công. Trong 
chính trị, có rất nhiều chính trị gia. Nhưng trong tôn giáo, 
lại không có nhiều thiền sư. Có thể có nhiều giáo viên dạy 
giáo lý, nhưng ít người dạy thiền đúng đắn. Cho nên, nếu 

616

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   616RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   616 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

một người phụ nữ dám thực hành và giảng dạy thiền một 
cách đúng pháp, thì chắc chắn có thể thành công. 

Hiện nay, tại Myanmar, ngày càng có nhiều tu nữ và 
phụ nữ thành công trong việc giảng dạy thiền và giúp đỡ 
người khác. Tuy nhiên, họ vẫn khác nam giới. Vì hầu hết 
phụ nữ không làm việc cần mẫn như nam giới, nên kết quả 
cũng khác biệt. 

Nhưng khi hành thiền, chúng ta cần xả ly khỏi bản 
thân, khỏi khái niệm giới tính. Nếu có thể buông bỏ vai trò 
của mình như một người phụ nữ, bạn có thể nỗ lực nhiều 
hơn trong việc làm các việc thiện lành. 

Ngoài ra, thói quen của phụ nữ thường gắn với nhiều 
dính mắc hơn nam giới. Vì vậy, việc xả ly sẽ khó khăn hơn. 
Còn nam giới, bản tính dính mắc ít hơn nên dễ xả ly hơn. 
Tuy nhiên, xả ly là điều có thể làm được. 

Để thành công trong chánh niệm và xả ly, ta cần buông 
bỏ tất cả những sự dính mắc trong tâm mình. Muốn xả ly, 
ta cần phải chánh niệm. Muốn biết được sự dính mắc, ta 
phải có chánh niệm. 

Vì vậy, để thành tựu trong hành thiền, ta cần có khả 
năng chánh niệm với mọi hành động của thân và tâm. Chỉ 
khi biết mình đang làm gì, ta mới có thể xả ly được. Là 
người hành thiền, ta cần nhận biết mọi điều đang xảy ra nơi 
thân và tâm mình. Chỉ khi biết rõ, ta mới có thể buông bỏ. 
Còn nếu không biết, thì không thể xả ly được. 

Trong hầu hết các hoạt động, nam giới thường là 
người đi đầu, rồi phụ nữ mới theo sau. Việc hành thiền và 
giảng dạy thiền cũng giống như vậy. Nam giới thường thực 

617

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   617RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   617 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

hành trước, nên họ có thể đạt được thành công trước. Phụ 
nữ đi sau, vì vậy thành công đến với họ muộn hơn. 

Tôi đã nghiên cứu về thiền và các hành giả từ năm 
1999 đến nay, nên tôi có nhiều kinh nghiệm với nhiều kiểu 
hành giả khác nhau. Trên thực tế, phần lớn người hành thiền 
là phụ nữ. Số lượng phụ nữ thực hành thiền nhiều hơn nam 
giới rất nhiều. 

Tuy nhiên, phụ nữ thường hành thiền theo cách quen 
thuộc, đều đặn và chậm rãi. Họ làm mọi việc từ tốn, vững 
chắc — nên khi hành thiền cũng như vậy. Do đó, họ thường 
đi chậm hơn và không làm việc mạnh mẽ, miệt mài như 
nam giới. Vì vậy, phụ nữ sẽ mất nhiều thời gian hơn để đạt 
giác ngộ hoặc thành công trong việc giảng dạy thiền và giáo 
pháp. 

Bây giờ, bạn mới chỉ hành thiền được ba năm. Nếu 
bạn tiếp tục thực hành như hiện tại, chắc chắn bạn sẽ phát 
triển thêm nữa. Nhóm của bạn có nhiều điểm thuận lợi — 
không quá trẻ, cũng không quá già — nên không quá khó 
để đạt được giác ngộ. Điều quan trọng là tiếp tục thực hành. 
Không cần vội vàng, nhưng cần làm việc chăm chỉ và giữ 
tâm quân bình. 

Chúng ta cần kiểm soát tâm, không để nó nghiêng về 
một cực đoan nào. Vừa phải nỗ lực thật nhiều, vừa cần 
chánh niệm để giữ sự thăng bằng. Cố gắng hành thiền đều 
đặn, thực sự sống với việc hành thiền — đó là điều quan 
trọng. 

Giống như nhóm của bạn, việc thực hành trong nhóm 
không dễ. Nhưng nhóm bạn có thể thực hành cùng nhau, 

618

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   618RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   618 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

như vậy là đang đi đúng hướng. Hơn nữa, các bạn còn đang 
thực hành cùng với các hành giả khác nữa. 

Khi tôi bắt đầu hành thiền, tôi phải tự mình thực hành 
một mình. Tôi phải tự ra quyết định cho con đường của 
mình. Còn bây giờ, các bạn có bạn đồng tu, có thiền sư 
hướng dẫn — điều đó là rất may mắn. Có rất nhiều người 
đang hành thiền, nhưng đa phần không thể hiểu và hành 
đúng như cách mà các bạn đang làm hiện nay. 

 
Question 5: Dear Sayadaw, I have been practicing 

for a few years. I practice meditation and study the 
Buddha’s teachings together with a Dhamma group. 
During my practice, I’ve often heard about the concept 
of merits (puñña), and today you also mentioned it 
again. 

Based on my limited understanding, I thought that 
a person with merit is someone who has good health, 
financial stability, and right understanding. 

Therefore, I respectfully ask you to kindly explain 
these three points: 

What is the proper and accurate definition of merit 
according to the Dhamma? 

What is the deep origin of merit in each person? 
How can we create merit — not only for ourselves, 

but also for our families, the people around us, and even 
for our country? 

619

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   619RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   619 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

If possible, could you please guide us step by step? 
Thank you very much, Sayadaw. 

Answer: 
I started practicing meditation in 1999 when I was 29 

years old. As a meditator, I came to know giving and 
volunteering and helping for free is merits. If we give or 
volunteer, or help concerned with Buddha Dhamma and 
Sangha, we can have more merits. Besides, we can 
understand like this. 

Before I start practicing meditation, I'm helping my 
parents, my friends, and my neighbors but I don't know like 
this. Giving for free is the cause of receiving what we want 
for free, receiving donated for free. If we are giving to 
fulfill the needs of the people for free, our needs will be 
fulfilled by others for free. Without giving for free, we may 
not get back for free in return. If we are working for Buddha 
Dhamma and Sangha, we can also receive back help or 
support concerned with Buddha Dhamma and Sangha. 

By giving to others as we like, by not thinking about 
the real needs of others, we may receive back the same, we 
may receive back what we don't really need. We will 
receive back what the donors want to give. Whenever there 
is action, that action will create the same reaction in return, 
in the right time for sure. Because of learning from Buddha 
Dhamma and Sangha, and practicing according to the 
teachings of Buddha, I can understand like this more and 
more clearly. 

I will learn not only by my own good deeds but also 
from the good actions of others. In this way from 1999, I 

620

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   620RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   620 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

have been helping through the meditators and doing good 
deeds for Buddha Dhamma and Sangha till now. In this way 
I am receiving the same reaction from Buddha Dhamma 
and Sangha, and meditators and donors. This is the best 
investment. The more we invest in Buddha Dhamma and 
Sangha, and the most needy people in the society, the more 
we can receive donations concerning Buddha Dhamma 
Sangha and society. 

If we are not helping through the people in the society, 
we may not receive back helping or donation from the 
people in the society. We should do all kinds of good deeds. 
In this way, we will be receiving all the best kinds of doing 
good deeds from others. If we are doing continuously, we 
will receive continuously. If we are doing seriously, we will 
be receiving serious support from the others for sure. 

In 2007 I established the first Buddha meditation 
center with the name Thabarwa Center. That's why I can do 
good deeds by using teamwork. Now here in this 10 days 
meditation retreat, we are doing good deeds for 10 days 
together. This is also one of teamwork. Because of doing 
good deeds together like this, I can learn a lot from the 
participants, I can learn about teamwork also. 

In Thabarwa centre, there is no limit of people to stay 
together, no limit of age, gender, no limit of social status 
and health condition. Therefore I can learn about doing 
good deeds together beyond limit. If there is discipline, 
there will be limit. Because of not discipline, there is no 
limit in Tharbawar centre. 

621

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   621RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   621 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

In this way I can learn about doing good deeds beyond 
limit. We must be able to do good deeds with limit. Besides, 
we should try to do good deeds beyond the limit in order to 
detach from the limit. 

The second merit is keeping precepts. Accepting not 
to kill, not to steal, not to do sexual misconduct, not to tell 
lies, not to use drugs and alcohol. Accepting, keeping 
precepts and applying in our daily life is also a great merit. 

Because of rejecting keeping precepts , we worry 
about being killed by others. We need to worry about our 
belongings being stolen by others. We need to worry for 
our life, for ourselves and our family members for sexual 
misconduct. We need to worry about being lied by others. 
We need to worry about being alcoholics or drug addicts or 
gamblers. This is because of rejecting keeping precepts. 

Before I practice meditation, I have to worry to be 
killed, to be lied, to experience sexual misconduct, to lose 
my belongings, and to be bad person like alcoholics, drugs 
addicts, and gambler. When I started to keep precepts, my 
worries reduced more and more. In this way, I'm sure 
keeping precepts is a real merit action. 

The third one is practicing mindfulness and 
detachment. Before I practiced meditation, my mind was 
not stable, I could not control my greed, anger and delusion. 
Because of practicing mindfulness and detachment, my 
mind became more and more stable and pure. I can make 
use of greed, anger and delusion of my own and the others 
in the best way, to change as detachment, loving kindness 
and enlightenment or wisdom. 

622

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   622RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   622 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Therefore “Dana” or giving volunteering and helping 
for free, and “Sila” or keeping at least 5 precepts and 
Bhavana, or practicing mindfulness and detachment are the 
real merits. I came to understand like this. 

I have been doing these merits from 1999 till now. 
Good health, good finance, and having knowledge are 
caused by merits. If we don't have enough merit, we may 
not be healthy, we may not be rich, we may know nothing, 
we may not know everything. 

Only by having enough merit, can we be what we 
want. If we want to be healthy, our merits will create our 
life to be healthy. If we want to be wealthy, our own merits 
can create our life to be a wealthy person. If we want to 
have knowledge, our own merits can create us to be a 
person of knowledge. Only by giving help, volunteering, 
keeping precepts and practicing meditation,  can we save or 
get merit as much as we can do. 

Therefore, Dana Sila and Bhavana's practical actions 
or practical doing of Dana Sila and Bhavana are the cause 
of merits. 

For the No.2 question, in the beginning, we need to 
practice for ourselves because of our strong attachment 
concerned with ourselves. If we are able to do good deeds 
a little more, we should help others to do good deeds like 
us. We can share what we understand about doing good 
deeds or merit, we should help the other people around us 
to do good deeds, to get out with us. In the beginning, it will 
be difficult because of not having enough skill. If we dare 

623

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   623RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   623 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

to do continuously and seriously, we will be skillful to help 
or teach other people to do good deeds like us. 

I started teaching meditation from 2002 till now. Only 
by teaching meditation, I became more and more skillful in 
teaching meditation. When I started my own meditation 
center in 2007,  I can learn about teamwork in doing good 
deeds, limitless teamwork. In this way, Tharbawa center 
appear one after another. More and more people in the 
country and in the world are doing good deeds together 
with me and the Thabarwa center. 

This is the power of doing good deeds beyond limit. It 
will take time to do good deeds for our family, for our 
country, and for the whole world. We must dare to do good 
deeds that we are able to do. 

We should be practical. If you are not practical, we 
will do good deeds as we want to do. In this way, we will 
not be able to do good deeds all the time. In fact, doing good 
deeds is for every present moment. Doing good deeds is for 
everyone, but if we cannot detach from our limited view 
and understanding and ability, we will do as we understand, 
we will do good deeds as we can do. In this way doing good 
deeds will be only for us, not much for the other, not for all. 

That's why I emphasize detachment in doing good 
deeds. We need to do good deeds and then we need to stop 
seeing from our side. We need to stop, we need to reduce 
worrying for ourselves. We may worry about going the 
wrong way. In fact, we must dare to follow the wrong way 
till we understand clearly, this is wrong. If we are not sure, 
we must dare to practice to know clearly by our own 

624

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   624RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   624 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

practice. If we dare not practice like this, we may practice 
with limit, we may dare to practice what is sure. In fact 
nothing is sure, what we think sure is not sure. 

We must be able to use uncertainty in doing good 
deeds. If we cannot detach from certainty, we may not be 
able to do good deeds if it is not sure. When I started to 
think about a 3-month Meditation Retreat in 2023 here in 
Hanoi, Phap Van Pagoda. I'm not sure whether I will get 
permission to conduct 3 months of the first Vassa 
meditation retreat in 2023 but I dare to think freely. I dare 
to make decisions freely, I'm practical, if I get permission I 
will do.  If I did not get permission I will not do, I will think 
of another country like this. 

Because of having the ability to do good deeds that are 
not sure, I am able to do many good deeds that are not sure. 
I am able to do many good deeds successfully that I am not 
sure even to do.  When I get permission to conduct a 3-
month meditation retreat here in Phap Van in 2023, I was 
very busy in Myanmar, but I stopped everything and then I 
came here to teach meditation. 

If I cannot detach from what I am doing at the present, 
I may not be able to come and teach for 3-months retreat. 
Because I'm sure to do good deeds in Myanmar, but at that 
time I'm not sure about teaching for a 3-month Vassa retreat 
in Hanoi. I dare to conduct a 3-month retreat although I was 
very busy in the country. That's why we all can finish the 
3-month Vassa meditation retreat in 2023 successfully. The 
consequent of 3-month  Vassa retreat is the cause of 2024 
Vassa retreat in Bodh Gaya. In 2025, there will be a 3-

625

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   625RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   625 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

month Vassa retreat in Los Angeles, California, United 
States of America. 

To get success in doing good deeds countrywide or 
worldwide, we must be practical, we must dare to do even 
from smallest beginning, we must be patient, we must not 
be greedy, we must dare to continues doing good deeds one 
after another, we must dare to do good deed for free, not for 
money, we must dare to do good deeds with everyone 
without limit. 

In 2023, in a 3-month Vassa retreat, I have to work 
together with the Vietnamese government,  which is not 
usual for me. I'm not free to work with the Vietnamese 
government but I try to finish the retreat. In this way, we all 
can get success in teamwork between Myanmar and 
Vietnam. Because of the consequences of the 2023 Ha noi 
retreat, I can do good deeds with more and more 
government officers in other countries also. This is what I 
understand about doing good deeds to do limitlessly. 

Câu hỏi 5: Bạch Thầy, con mới tu tập được vài 
năm. Con có thực hành thiền và cũng có học giáo pháp 
cùng với một nhóm bạn đồng tu. Trong quá trình học 
và nghe pháp, con thường nghe nhắc đến khái niệm 
"phước báu", và hôm nay Thầy cũng có nhắc lại. 

Theo sự hiểu biết còn nông cạn của con, con nghĩ 
người có phước báu là người có sức khỏe, tài chính tốt, 
và có sự hiểu biết đúng đắn. 

Vì vậy, con kính xin Thầy từ bi chỉ dạy ba điều: 

626

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   626RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   626 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Khái niệm phước báu là gì một cách đúng đắn theo 
giáo pháp? 

Nguồn gốc sâu xa của phước báu nơi mỗi người là 
từ đâu mà có? 

Làm thế nào để con có thể tạo ra phước báu cho 
bản thân, cho gia đình, cho những người xung quanh, 
và cho cả đất nước mình? Con kính mong Thầy chỉ dạy 
từng bước cụ thể nếu có thể. 

Con xin tri ân Thầy. 
Trả lời: 
Tôi bắt đầu thực hành thiền vào năm 1999 khi tôi 29 

tuổi. Là một người hành thiền, tôi nhận ra rằng bố thí, cúng 
dường, và giúp đỡ vô điều kiện đều là phước báu. Nếu 
chúng ta cho đi, làm tình nguyện, hoặc trợ duyên liên quan 
đến Phật Pháp và Tăng, thì phước báu càng lớn. Bên cạnh 
đó, chúng ta có được cái hiểu như thế này. 

Trước khi tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi đã giúp đỡ 
cha mẹ, bạn bè, và hàng xóm, nhưng tôi không hiểu được 
như thế này. Sự cho đi vô điều kiện chính là nhân dẫn đến 
việc nhận lại vô điều kiện, chúng ta sẽ nhận sự cúng dường 
một cách vô điều kiện. Nếu chúng ta bố thí để giúp người 
khác đáp ứng nhu cầu của họ một cách vô điều kiện, thì nhu 
cầu của chúng ta cũng sẽ được người khác đáp ứng một 
cách vô điều kiện. 

Nếu không có sự cho đi một cách vô điều kiện, chúng 
ta có thể không nhận lại sự trợ giúp một cách vô điều kiện. 
Khi chúng ta làm việc vì Phật Pháp và Tăng, thì chúng ta 

627

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   627RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   627 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

cũng có thể nhận lại sự giúp đỡ và hỗ trợ từ những người 
có duyên với Phật Pháp và Tăng. 

Khi chúng ta bố thí mà chỉ theo ý thích, không xét đến 
nhu cầu thực sự của người nhận, thì có thể chúng ta cũng 
sẽ nhận lại tương tự, chúng ta có thể sẽ nhận lại những thứ 
mà chúng ta không thật sự cần. Chúng ta sẽ nhận lại những 
gì mà thí chủ muốn cho. Mọi hành động đều vận hành theo 
nhân quả, giống như nguyên lý hành động tạo ra phản ứng 
tương ứng khi đúng thời điểm, đó là điều chắc chắn. Chính 
nhờ học từ Phật Pháp Tăng, và thực hành theo lời dạy của 
Đức Phật mà tôi ngày càng thấu hiểu điều này này một cách 
rõ ràng hơn. 

Tôi học hỏi không chỉ từ thiện pháp của chính mình 
mà còn từ những hành động tốt của người khác. Từ năm 
1999 đến nay, tôi đã giúp đỡ cho các thiền sinh và làm thiện 
pháp cho Phật Pháp Tăng cho đến bây giờ. Bằng cách này, 
tôi đang nhận những kết quả tương tự mà tôi đã gieo từ Phật 
Pháp Tăng, từ các thiền sinh và các thí chủ. Đây chính là sự 
đầu tư tốt nhất. Càng đầu tư liên quan đến Phật Pháp Tăng, 
và cho những người đang cần giúp đỡ nhất ở xã hội bao 
nhiêu, chúng ta càng nhận được sự cúng dường từ Phật 
Pháp Tăng và xã hội bấy nhiêu. 

Nếu chúng ta không giúp đỡ những người trong xã 
hội, thì có thể chúng ta cũng sẽ không nhận lại được sự giúp 
đỡ hay cúng dường từ xã hội. Chúng ta nên làm mọi loại 
thiện pháp. Bằng cách này, chúng ta sẽ nhận lại những điều 
tốt đẹp nhất của việc làm thiện pháp từ người khác. Nếu 
chúng ta làm liên tục, thì chúng ta sẽ nhận liên tục. Nếu 

628

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   628RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   628 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

chúng ta làm một cách nghiêm túc, thì chắc chắn chúng ta 
cũng sẽ nhận lại sự hỗ trợ nghiêm túc từ những người khác. 

Năm 2007, tôi có thể thành lập trung tâm thiền Phật 
giáo đầu tiên với tên gọi Thabarwa Center. Nhờ vậy, tôi có 
thể làm thiện pháp bằng cách sử dụng sức mạnh đội nhóm. 
Hiện tại, trong khóa thiền 10 ngày, chúng ta đang cùng nhau 
làm thiện pháp trong 10 ngày này. Đây cũng là một trong 
những hình thức làm việc đội nhóm. Bởi vì làm việc cùng 
nhau như thế này, tôi có thể học được rất nhiều từ các thiền 
sinh, từ người tham dự, và tôi cũng học được rất nhiều điều 
từ việc làm việc đội nhóm. 

Ở trung tâm thiền Thabarwa thì không có giới hạn cho 
số lượng người được ở lại, không có giới hạn về tuổi tác, 
giới tính, giai cấp xã hội hay tình trạng cơ sức khỏe. Do đó 
mà tôi có thể học được rất nhiều về việc làm thiện pháp 
cùng nhau vượt lên trên giới hạn. Nếu như có các luật lệ thì 
sẽ có giới hạn. Bởi vì không theo luật lệ, do đó mà ở 
Thabarwa thì không có giới hạn nào cả. 

Theo cách này, tôi có thể làm tất cả các loại thiện pháp 
vượt ra ngoài giới hạn. Chúng ta có khả năng làm thiện 
pháp với giới hạn, bên cạnh đó, chúng ta cũng nên có khả 
năng để làm các thiện pháp vượt khỏi giới hạn, để có thể xả 
ly khỏi giới hạn. 

Phước báu thứ hai liên quan đến giữ giới. Không sát 
sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không nói dối, không 
sử dụng các chất kích thích. Chấp nhận giữ giới và áp dụng 
việc giữ năm giới vào các hoạt động cuộc sống là phước 
báu tuyệt vời. Bởi vì chối bỏ việc giữ giới mà chúng ta sẽ 
có sự lo lắng về việc bị ai đó giết, lo lắng về việc mất đi tài 

629

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   629RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   629 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

sản của mình, lo lắng cho cuộc sống của bản thân mình, cho 
cuộc sống của các thành viên trong gia đình, lo lắng về việc 
ngoại tình, lo lắng về có ai đó sẽ nói dối mình, lo lắng mình 
sẽ trở thành người nghiện cờ bạc người nghiện rượu. 

Đây chính là chối bỏ việc giữ giới. Trước khi thực 
hành thiền thì tôi cũng có sự lo sợ bị giết, bị người khác nói 
dối, bị trải nghiệm bị ngoại tình, bị mất đi tài sản của mình 
và bị trở thành một người xấu, một người nghiện game, một 
người nghiện cờ bạc, một người nghiện rượu. Nhưng khi 
tôi bắt đầu thực hành giữ giới, thì những lo lắng đó ngày 
một giảm đi. Theo cách này tôi có thể chắc chắn rằng việc 
giữ giới chính là phước báu thực sự. 

Phước báu thứ ba, đó là thực hành chánh niệm và xả 
ly. Trước khi tôi thực hành thiền, tâm trí tôi không ổn định, 
tôi không thể kiểm soát tham sân si. Nhờ có việc thực hành 
chánh niệm và xả ly, tâm trí của tôi mới ngày một trở nên 
định tĩnh hơn, trong sạch hơn. Tôi có thể sử dụng tham sân 
si của chính tôi và của người khác một cách tốt nhất, để 
chuyển hóa với sự xả ly, từ bi và giác ngộ, hay trí tuệ. 

Do đó mà “Cúng dường” hay cho đi, làm tình nguyện 
hay giúp đỡ người khác vô điều kiện, cùng với “Giới” hay 
việc giữ năm giới, và “Hành thiền” hay giữ chánh niệm và 
xả ly, chính là phước báu thực sự. Tôi đã hiểu ra được điều 
này. Tôi đã làm các loại thiện pháp từ năm 1999 cho đến 
nay. Sức khỏe tốt, tài chính tốt hay có hiểu biết đó chính là 
kết quả của phước báu. Nếu như không có đủ phước báu thì 
chúng ta có thể sẽ không khỏe mạnh, chúng ta có thể sẽ 
không giàu, chúng ta có thể sẽ không có hiểu biết, chúng ta 
sẽ có thể không hiểu mọi thứ. 

630

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   630RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   630 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Chỉ khi có đủ phước báu, chúng ta mới có thể trở thành 
những gì mình mong muốn. Nếu chúng ta muốn có sức 
khỏe, chính phước báu sẽ tạo ra một cuộc đời khỏe mạnh. 
Nếu chúng ta muốn giàu có, chính phước báu của chúng ta 
sẽ tạo nên một cuộc sống sung túc. Nếu muốn có trí tuệ, 
chính phước báu của chúng ta sẽ khiến ta trở thành người 
trí tuệ. Chỉ bằng cách bố thí, giúp đỡ, làm việc thiện, giữ 
giới và thực hành thiền, chúng ta mới có thể tích lũy và vun 
bồi phước báu nhiều nhất có thể. Do vậy, chính hành động 
thực tiễn của “Bố thí” (Dāna), Giới (Sīla), và Tuệ 
(Bhāvanā) chính là nhân để tạo ra phước báu. 

Trả lời cho câu số 2, làm sao để tạo nên phước báu cho 
mình, cho người. Lúc bắt đầu, chúng ta cần thực hành cho 
bản thân mình bởi vì có cái sự dính mắc rất mạnh mẽ liên 
quan đến bản thân mình. Nếu chúng ta có khả năng làm việc 
thiện hay tích lũy phước báu, chúng ta nên cố gắng thêm 
một chút nữa. Nếu có thể làm được thêm một chút việc 
thiện, chúng ta cũng nên giúp đỡ người khác cũng làm thiện 
pháp giống như chúng ta. Chúng ta có thể chia sẻ những 
hiểu biết của mình về việc làm thiện pháp hay tích lũy 
phước báu, đồng thời hướng dẫn và giúp đỡ những người 
xung quanh cùng nhau thực hành thiện pháp. Ban đầu, việc 
này có thể gặp khó khăn vì chưa có đủ kỹ năng. Tuy nhiên, 
nếu chúng ta đủ dũng cảm để kiên trì và thực hành một cách 
nghiêm túc, chúng ta sẽ trở nên thuần thục để có thể thể 
giúp đỡ và dẫn dắt người khác cùng làm việc thiện như 
mình. 

Tôi bắt đầu giảng dạy thiền từ năm 2002 cho đến nay. 
Chính nhờ việc hướng dẫn thiền mà tôi ngày càng thuần 
thục hơn trong việc truyền đạt và giảng dạy. Khi tôi mở 

631

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   631RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   631 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

trung tâm thiền riêng của mình vào năm 2007, tôi đã có cơ 
hội học hỏi về tinh thần làm việc nhóm trong việc làm thiện 
pháp, sức mạnh đội nhóm không giới hạn. Nhờ đó, các 
trung tâm Thabarwa liên tục xuất hiện, ngày càng có nhiều 
người trong nước và trên thế giới cùng nhau làm thiện pháp 
với tôi và trung tâm Thabarwa. 

Đây chính là sức mạnh của thiện pháp không giới hạn. 
Việc làm thiện pháp cho gia đình, đất nước, và toàn thế giới 
cần có thời gian. Chúng ta phải can đảm làm thiện pháp 
trong khả năng của mình. 

Chúng ta nên thực tế. Nếu chúng ta không thực tế, thì 
chúng ta sẽ làm thiện pháp như chúng ta muốn. Theo cách 
này, chúng ta có thể sẽ không làm được các loại thiện pháp 
toàn thời gian. Thực tế thì việc làm thiện pháp là dành cho 
từng khoảnh khắc hiện tại. Làm thiện pháp là dành cho tất 
cả mọi người, nhưng nếu chúng ta không thể xả ly khỏi góc 
nhìn, hiểu biết và khả năng còn giới hạn của chúng ta, thì 
chúng ta chỉ sẽ làm theo cách chúng ta hiểu. Chúng ta sẽ 
làm thiện pháp theo khả năng của chúng ta. Theo cách này, 
việc làm thiện pháp sẽ chỉ dành cho chúng ta, chứ không 
hẳn là cho người khác hay dành cho tất cả. 

Đó là lý do tôi nhấn mạnh sự xả ly trong khi làm thiện 
pháp, chúng ta cần làm thiện pháp, nhưng rồi chúng ta cũng 
cần dừng lại việc nhìn từ góc nhìn của bản thân mình. 
Chúng ta cần dừng lại và giảm bớt lo lắng cho bản thân. 
Chúng ta có thể lo lắng rằng chúng ta đang đi sai đường. 
Thực tế là chúng ta cần dũng cảm đi theo con đường sai lầm 
đó cho đến khi thực sự hiểu rõ rằng đó là sai. Nếu chúng ta 
không chắc chắn, chúng ta cần dũng cảm thực hành để biết 

632

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   632RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   632 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

rõ bằng chính sự thực hành của mình. Nếu chúng ta không 
dám thực hành như thế này, chúng ta sẽ chỉ thực hành một 
cách hạn chế, chỉ dám làm những gì mình cho là đúng. 
Nhưng thực ra, không có gì là chắc chắn cả—những gì ta 
nghĩ là chắc chắn, thực tế lại không chắc chắn. 

Chúng ta cần có khả năng sử dụng sự không chắc chắn 
trong việc làm thiện pháp. Nếu chúng ta không thể xả ly 
khỏi sự chắc chắn, chúng ta có thể không dám làm thiện 
pháp khi chưa thực sự chắc chắn. 

Khi tôi bắt đầu suy nghĩ về khóa thiền nhập hạ 3 tháng 
năm 2023 tại chùa Pháp Vân, Hà Nội, tôi không chắc liệu 
mình có được phép tổ chức hay không. Nhưng tôi đã dám 
suy nghĩ tự do, dám đưa ra quyết định một cách tự do và 
thực tế. Nếu tôi được cấp phép, tôi sẽ thực hiện. Nếu không 
được phép, tôi sẽ không làm, và tôi sẽ xem xét tổ chức tại 
một quốc gia khác. 

Chính nhờ có khả năng làm thiện pháp trong những 
điều kiện không chắc chắn, tôi đã có thể làm nhiều thiện 
pháp dù chưa rõ có thể làm được hay không. Tôi đã hoàn 
thành nhiều thiện pháp một cách thành công, dù ban đầu 
chưa chắc có thể thực hiện. Khi tôi được phép tổ chức khóa 
thiền nhập hạ 3 tháng tại chùa Pháp Vân vào năm 2023, tôi 
đang rất bận rộn tại Myanmar. Tuy nhiên, tôi đã gác lại mọi 
việc và đến đây để giảng dạy thiền. 

Nếu tôi không thể xả ly khỏi những gì mình đang làm 
ở hiện tại, có lẽ tôi đã không thể đến và giảng dạy trong 
khóa thiền nhập hạ kéo dài 3 tháng. Bởi tôi thì chắc chắn sẽ 
làm được thiện pháp ở Myanmar, nhưng vào thời điểm đó 
tôi không chắc có thể giảng dạy trong khóa thiền 3 tháng ở 

633

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   633RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   633 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Hà Nội. Tôi đã dám tổ chức khóa thiền này dù đang rất bận 
rộn tại Myanmar và chính vì vậy, tất cả chúng ta đã có thể 
hoàn thành khóa thiền nhập hạ 3 tháng vào năm 2023 một 
cách viên mãn. 

Nhờ kết quả tốt của của kỳ nhập hạ 3 tháng là nhân 
duyên dẫn đến khóa nhập hạ năm 2024 tại Bồ Đề Đạo Tràng 
ở Ấn Độ. Vào năm 2025, sẽ có kỳ nhập hạ kéo dài 3 tháng 
tại Los Angeles, California, Hoa Kỳ. 

Để thành công trong việc làm thiện pháp trên phạm vi 
quốc gia hoặc toàn cầu, chúng ta cần thực tế. Chúng ta phải 
dũng cảm bắt đầu dù chỉ từ những điều nhỏ nhất, phải kiên 
nhẫn, không tham lam. Chúng ta cần dũng cảm tiếp tục làm 
thiện pháp, hết lần này đến lần khác. Chúng ta phải sẵn lòng 
làm thiện pháp vô điều kiện, không vì tiền bạc. Và quan 
trọng nhất, chúng ta cần dám làm thiện pháp cùng mọi 
người không giới hạn. 

Vào năm 2023, trong kỳ nhập hạ kéo dài 3 tháng, tôi 
phải làm việc cùng với chính phủ Việt Nam—đây không 
phải là điều quen thuộc với tôi. Tôi không có sự tự do hoàn 
toàn khi hợp tác với chính phủ Việt Nam, nhưng tôi vẫn cố 
gắng hoàn thành khóa thiền. Bằng cách này, tất cả chúng 
tôi đã đạt được thành công trong sự hợp tác giữa Myanmar 
và Việt Nam. Nhờ kết quả của khóa nhập hạ tại Hà Nội năm 
2023, tôi có thể thực hiện thiện pháp cùng ngày càng nhiều 
viên chức chính phủ ở các quốc gia khác. Đây là điều tôi 
hiểu về việc làm thiện nghiệp một cách vô hạn. 

 
  

634

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   634RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   634 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

635 
 

  

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   635RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   635 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Question 6: Dear Sayadaw, is there any case in 
which grasping or attachment to right understanding 
unintentionally turns that right understanding into a 
kind of wrong view — a hindrance on the path of 
practice? 

Answer: 
We need to use right understanding or detachment and 

mindfulness to detach from ignorance and attachment. 
Attachment on right understanding is better than 
attachment on wrong understanding or ignorance. Right 
understanding is concerned with the Buddha, Dhamma, and 
Sangha. Buddha, Dhamma, and Sangha have the power to 
detach from every attachment. 

Therefore, we need to attach to Buddha, Dhamma, 
Sangha in order to detach from the society and the people 
in the society. So, we need to use right understanding to 
attach in order to detach from wrong understanding. If we 
cannot detach from wrong understanding, we will never get 
enlightenment. Knowing right understanding while still 
having attachment to wrong understanding is not complete, 
not enough. 

That's why we should use right understanding more 
and more in order to detach from wrong understanding. 
Attachment is the cause of the endless life cycle. 
Detachment is the cause of freedom from everything and 
from the endless life cycle. 

We should not attach to attachment. We should use 
every attachment to detach. Using attachment as 
detachment is the right practice. But we are misusing 

636

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   636RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   636 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

everything, including attachment. We may think 
attachment is bad, detachment is good. In fact, both are to 
be used only with a detaching mind. Both attachment and 
detachment need to detach. Using them with attachment is 
wrong. 

So, if we understand like this, we don't need to worry 
about attachment being an obstacle on our spiritual path. 
For me, I have been busy with ignorance and attachment, 
but I do change them into mindfulness and detachment. If I 
could not change from ignorance and attachment to 
mindfulness and detachment, Thabarwa Center would be 
destroyed for sure. 

In Myanmar, nearly every organization has been 
destroyed. Politics and social organizations are destroyed 
by ignorance and attachment. Only monasteries and 
meditation centers can be long-lasting. 

For Thabarwa Center, we are practicing meditation by 
doing all kinds of social activities. That’s why it is very 
dangerous. There are many social organizations and social 
leaders. They are not long-lasting. Because of ignorance 
and attachment, they may be involved in politics, and their 
organizations will stop or disappear because of ignorance 
and attachment. 

That’s why I have to combine practicing meditation 
and helping people together because of the need of the 
country. If we are not practicing meditation, we cannot do 
social activities for the long term like this. 

When dealing with meditators, it is not very 
dangerous. Dealing with people in trouble is really 

637

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   637RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   637 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

dangerous because of their strong ignorance and 
attachment. But I have been using ignorance and 
attachment to become mindfulness and detachment. That’s 
why I can continue more and more social activities by using 
the Thabarwa Center. 

I hope my answer will be helpful to the questioner to 
use attachment to the right understanding in the right way. 

 
Câu hỏi 6: Kính thưa Thiền sư, có trường hợp nào 

mà sự chấp giữ dính mắc vào hiểu biết đúng lại vô tình 
biến hiểu biết đúng đó thành một dạng sai lầm, chướng 
ngại trên con đường tu tập không ạ? 

Trả lời: 
Chúng ta cần sử dụng hiểu biết đúng đắn hay chánh 

niệm và xả ly để có thể buông bỏ khỏi vô minh và dính mắc. 
Thực ra, sự dính mắc vào hiểu biết đúng đắn hay chánh kiến 
thì vẫn tốt đẹp hơn là dính mắc vào vô minh hay hiểu biết 
sai lầm, bởi vì chánh kiến hay hiểu biết đúng đắn thì liên 
quan tới Phật, Pháp, Tăng. Phật, Pháp, Tăng -Tam Bảo — 
có năng lực vô cùng mạnh mẽ để giúp cho chúng ta có thể 
xả ly được khỏi mọi dính mắc trong tâm. 

Do vậy, chúng ta cần phải dính mắc vào Phật, Pháp, 
Tăng để có thể xả ly được khỏi xã hội và những con người 
khác trong xã hội. Chúng ta cần sử dụng hiểu biết đúng đắn 
để có thể phát triển. Nếu như chúng ta không thể xả ly khỏi 
những hiểu biết sai lầm thì chắc chắn chúng ta không thể 
nào đạt được giác ngộ. 

638

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   638RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   638 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Tuy nhiên, nếu như chúng ta chỉ biết về hiểu biết đúng 
đắn, nhưng vẫn còn sự dính mắc với những hiểu biết sai 
lầm thì việc đó là không đủ. Do vậy, chúng ta cần phải sử 
dụng hiểu biết đúng đắn nhiều hơn nữa để có thể buông bỏ 
được những hiểu biết sai lầm ở sâu trong tâm. 

Dính mắc chính là khởi nguồn của vòng luân hồi vô 
tận, và xả ly thì sẽ dẫn đến tự do khỏi tất cả mọi trói buộc, 
cũng như dẫn đến sự chấm dứt vòng luân hồi vô tận. Do 
vậy, chúng ta không nên dính mắc vào chính sự dính mắc 
ở trong tâm, mà chúng ta cần phải sử dụng sự dính mắc đó 
để có thể đạt tới sự xả ly. Việc sử dụng sự dính mắc như 
một phương tiện để có thể thực hành xả ly — đó chính là 
sự thực hành đúng đắn. 

Thông thường thì chúng ta hay hiểu rằng mọi sự dính 
mắc thì đều là bất thiện, và xả ly thì là thiện. Nhưng thực tế 
thì chúng ta phải xả ly khỏi cả sự dính mắc lẫn xả ly ở trong 
tâm — cả hai đều là đối tượng để chúng ta buông bỏ. Và 
chúng ta hoàn toàn có thể sử dụng sự dính mắc của mình để 
phát triển xả ly. 

Và nếu như chúng ta có thể hiểu như thế thì chúng ta 
không cần phải lo lắng quá nhiều về việc những cái dính 
mắc vào hiểu biết đúng đắn có thể trở thành chướng ngại 
trong việc tu tập. 

Đối với tôi, thì tôi đã thực hành việc chuyển đổi từ vô 
minh và dính mắc thành chánh niệm và xả ly trong nhiều 
năm nay. Và nếu như tôi không thể thực hành việc chuyển 
đổi từ vô minh và dính mắc sang chánh niệm và xả ly thì 
chắc chắn rằng tôi không thể phát triển Trung tâm 
Thabarwa đến như hiện tại. Chắc chắn Trung tâm Thabarwa 

639

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   639RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   639 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

cũng sẽ bị biến hoại, cũng sẽ bị hủy diệt giống như rất nhiều 
các tổ chức chính trị khác ở Myanmar. 

Tại Myanmar, có rất nhiều tổ chức xã hội hay tổ chức 
chính trị được thành lập nên, nhưng trên cơ sở của sự dính 
mắc — và cuối cùng tất cả đều không thể tồn tại được lâu. 
Chỉ có chùa chiền hay các trung tâm thiền mới có thể tồn 
tại được lâu dài. 

Tại Trung tâm Thabarwa thì chúng tôi có rất nhiều các 
hoạt động xã hội cùng với việc thực hành thiền. Do vậy, 
môi trường ở đây không hoàn toàn là an toàn hay trong 
lành, và có rất nhiều những vị lãnh đạo của các tổ chức xã 
hội cũng đến hoạt động ở đây. 

Do vậy, tôi cần phải kết hợp giữa việc thực hành thiền 
và dẫn dắt những hoạt động xã hội, bởi vì nhu cầu của đất 
nước tôi. Nếu như tôi không phát triển việc thực hành thiền 
trong trung tâm thì chắc chắn tôi không thể nào tiếp tục 
triển khai các hoạt động xã hội ở trung tâm một cách lâu dài 
đến như vậy. 

Làm việc với các thiền sinh thì không nguy hiểm, 
nhưng khi bạn phải tiếp xúc với rất nhiều hạng người trong 
xã hội thì không thật sự an toàn, bởi vì họ có rất nhiều sự 
dính mắc sâu dày. Tuy nhiên, với sự thực hành chánh niệm 
và xả ly, thì ngày càng có nhiều các hoạt động xã hội được 
diễn ra ở Trung tâm Thabarwa. 

Và tôi hi vọng rằng câu trả lời này của tôi sẽ giúp giải 
quyết được những thắc mắc của bạn về vấn đề: dính mắc và 
hiểu biết đúng đắn có trở thành chướng ngại cho việc tu tập 
hay không. 

640

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   640RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   640 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

 
Question 7: Dear Sayadaw, I am so grateful to you 

and I'm very interested in your recent teachings. You 
said that whenever you want to make a decision, you 
will practice mindfulness and detachment and do good 
deeds. Can you give more details or examples about this 
teaching? Thank you. 

Answer: 
I was invited to Berlin, Germany, for a conference on 

peace of the world on 24 May 2025. I need to arrive on 24 
May and then I can go back on 26 or 27 May. 

This is the second time I received an invitation for a 
peace conference. The first one was in Nepal. The date was 
5th of May 2025. At that time, I was conducting a 
meditation retreat in Phuoc Son, Ho Chi Minh City. That's 
why I didn’t make the decision easily. I tried to find a flight 
from Ho Chi Minh to Lumbini in Nepal, but that was not 
the right flight. I would have had to change about two or 
three flights to get from Ho Chi Minh to Lumbini, the 
birthplace of the Buddha. It would take nearly two days for 
one way. There was only about a 10-minute speech for 
peace. If I went to the conference, it would take about 4 or 
5 days for the whole trip. Also, if I attended the conference, 
I would have had to stop the meditation retreat. That's why 
I just sent a video to the conference—a video for the peace 
speech. 

This is the second time for the peace talk, now in 
Germany. This time, the flight will take about 18 hours. I 
may fly on 23rd May for 18 hours to Berlin. I already get 

641

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   641RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   641 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Schengen visa. But I may go to the US for a new meditation 
center—I'm not sure yet. Besides, I must go back to 
Myanmar for a peace meeting and to support rescue 
villages for the victims of the earthquake. After that, I must 
fly to Singapore and Malaysia for a meditation retreat on 6 
June and until the end of June 2025. 

Before I make a decision, yes or no, I try to get 
updated information. Besides, I'm conducting a meditation 
retreat here in Vietnam. If there is no retreat, I will be 
teaching meditation or solving the problems of the people, 
one after another. Because of practicing and teaching 
meditation like this, and solving people’s problems, and 
working for the peace of the country and the people, 
making decisions becomes natural and not so difficult to 
make right decisions. 

If the trip to Germany does not waste much time, I will 
attend the conference. But because of the many things I 
have to do, I cannot waste my time. Therefore, I decided 
not to attend this conference and instead only send a video 
speech for the peace of the world. This is one example of 
making a decision. 

A few days ago, I had to make a decision to fly into 
the US for a few days. Before I made the decision, I tried 
to get information about the property in the US to use as the 
new Thabarwa Center. One of the volunteers from 
Thabarwa Center is now in Myanmar. He is skillful at using 
Google Maps and Google Google Earth. By using Google 
apps, he can understand the ground condition of the 

642

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   642RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   642 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

property location. In this way, I can understand a lot 
without seeing the land in the ground. 

Besides, the donors in the US are also skillful in 
choosing the right place. That’s why I decided not to feel 
urgent to fly to the US. I am able to think freely. Before I 
do something, I will do it in advance by using technology. 
If not needed or not sure, I will not go, I will not do. Only 
when it is really needed, I will go. In this way, I can save 
my time and only do the most needed things or good deeds. 

Besides making decisions for myself, I have also been 
helping other people make decisions for over 20 years 
continuously. That’s why I can learn from others all the 
time. I get many lessons from the mistakes of others. That’s 
why I rarely make big mistakes in the most important 
things. Because of helping others to make the right 
decisions, I am more and more skillful in decision-making. 

To make decisions, I have been learning about the 
current problems and difficulties of society. That’s why I 
can solve the problems of the people in society. I can also 
solve the problems concerned with Buddhism nowadays. 
That’s why I can continue doing good deeds one after 
another. 

In the beginning, it was difficult for sure, because of 
not much knowledge, experience, or ability to make 
decisions. But "practice makes perfect" is right for 
everything and everyone. With this right understanding, I 
have been practicing many things for the Buddha Dhamma 
and Sangha, and everyone in society. 

643

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   643RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   643 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

How to answer a question is also one of the most 
difficult decisions. To be able to answer questions like this, 
I have to do good deeds with mindfulness and detachment. 

For new questions, I may take more time to find the 
suitable words to answer the questions. I’m not skillful with 
words. I’m not a writer or a language teacher. Therefore, 
using suitable words is very difficult for me. But I’ve faced 
this difficulty to teach like this for over 20 years 
continuously. In this way, answering questions by using 
suitable words is not so difficult for me. 

To answer questions, I have to learn a lot—not much 
by reading and listening to the others. Most of my learning 
is learning from the people who are working nowadays. I 
myself have been doing all kinds of good deeds from 2007 
till now. That’s why I have a connection with monks, nuns, 
and laypeople who are doing good deeds at present. That’s 
why I can learn directly from present actions of goodness. 

In this way, I can do more and more good deeds 
because of continuous learning and doing good deeds. 
Concerned with choosing, making decisions, answering 
questions by using the right words, and also in teaching 
meditation by choosing suitable subjects and words, I have 
to fully rely on the present action of mindfulness and 
detachment. 

In the beginning of my teaching and answering, it took 
a long time to practice mindfulness and detachment. But 
then I could choose the right subjects and words to teach 
and to answer the question. 

644

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   644RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   644 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

This is the way to make decisions with less side effects 
by using mindfulness and detachment. 

 
Câu hỏi 7: Thưa thiền sư, con rất là biết ơn Ngài 

đã dành thời gian để lắng nghe và giải đáp những câu 
hỏi của thiền sinh ạ. Trong buổi giảng bài trước, con đã 
rất quan tâm đến nội dung Ngài nói là khi cần ra những 
quyết định quan trọng thì Ngài sẽ thực hành thiền, 
chánh niệm, xả ly và làm thiện pháp. Vậy Ngài có thể 
nói rõ hơn về việc này được không ạ? Và có thể là một 
vài ví dụ minh họa để giúp con hiểu rõ hơn được không 
ạ? Con xin biết ơn Ngài ạ! 

Trả lời: 
Tôi đã được mời tới Đức để tham dự hội nghị hòa bình 

vào ngày 24 tháng 5 năm 2025. Tôi phải có mặt vào ngày 
24 và có thể quay trở về vào ngày 26 hoặc 27 tháng 5. Đây 
là lần thứ hai tôi nhận được lời mời từ một hội nghị hòa 
bình. 

Lần đầu tiên là ở Nepal vào ngày 5 tháng 5 năm 2025. 
Vào thời gian đó, tôi đang tổ chức khóa thiền tại thiền viện 
Phước Sơn, Hồ Chí Minh. Do đó, tôi không dễ dàng đưa ra 
quyết định. Tôi đã cố gắng tìm chuyến bay từ Thành phố 
Hồ Chí Minh đến Lâm Tỳ Ni, Nepal. Vì không có chuyến 
bay thẳng, cần phải bay hai đến ba chặng để đến Lâm Tỳ 
Ni, nơi đản sanh của Đức Phật. Mỗi chiều mất khoảng hai 
ngày. Trong khi đó, bài phát biểu tại hội nghị chỉ kéo dài 
khoảng mười phút. Nếu tôi tham dự hội nghị, tổng thời gian 
đi về sẽ mất khoảng bốn đến năm ngày. Nếu tôi đi, tôi có 

645

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   645RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   645 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thể đã phải tạm dừng khóa thiền. Do đó, tôi chỉ gửi video 
về bài phát biểu hòa bình tới hội nghị. 

Lần này, hội nghị diễn ra ở Đức. Chuyến bay sẽ mất 
khoảng 15 tiếng. Tôi có thể bay vào ngày 23 tháng 5 để đến 
Đức. Tôi đã có visa rồi. Tuy nhiên, tôi có thể sẽ phải đi Mỹ 
để mở một trung tâm thiền mới, điều này hiện vẫn chưa 
chắc chắn. 

Ngoài ra, tôi phải quay trở lại Miến Điện để tham gia 
các cuộc họp hòa bình và hỗ trợ các làng bị ảnh hưởng bởi 
động đất. Sau đó, tôi phải bay sang Singapore và Malaysia 
để tổ chức khóa thiền từ ngày 6 tháng 6 cho đến cuối tháng 
6 năm 2025. 

Trước khi ra quyết định có tham dự hội nghị hay 
không, tôi cố gắng thu thập đầy đủ thông tin. Bên cạnh đó, 
tôi cũng đang tổ chức khóa thiền tại Việt Nam. Nếu không 
có khóa thiền, tôi cũng sẽ dạy thiền và giải quyết vấn đề 
cho mọi người, hết người này đến người khác. 

Vì thực hành và giảng dạy thiền như thế này, giải 
quyết vấn đề cho mọi người, làm việc vì hòa bình cho đất 
nước và con người, nên việc ra quyết định trở nên tự nhiên, 
không quá khó khăn. Nếu không tốn quá nhiều thời gian để 
bay đến Đức, tôi sẽ tham dự hội nghị. Nhưng vì có rất nhiều 
việc cần làm và không thể hoang phí thời gian, nên tôi quyết 
định không tham dự hội nghị, mà chỉ gửi video phát biểu 
về hòa bình thế giới. Đây là một ví dụ về việc ra quyết định. 

Vài ngày trước, tôi phải ra quyết định có nên bay sang 
Mỹ trong thời gian ngắn hay không. Trước khi quyết định, 
tôi cố gắng thu thập thông tin về bất động sản ở Mỹ, nơi có 
thể sử dụng làm trung tâm Thabarwa mới. Một trong những 

646

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   646RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   646 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

tình nguyện viên của Thabarwa hiện đang sống ở Miến 
Điện. Anh ấy rất giỏi trong việc sử dụng Google Maps và 
Google Earth. Nhờ đó, anh ấy có thể hiểu được điều kiện 
và hoàn cảnh của bất động sản. 

Nhờ những công cụ đó, tôi có thể hiểu rõ mà không 
cần phải đến tận nơi để xem đất ở Mỹ. Ngoài ra, các thí chủ 
tại Mỹ cũng rất giỏi trong việc chọn lựa địa điểm phù hợp. 
Do đó, tôi quyết định không cần phải vội vàng bay sang 
Mỹ. Tôi có thể suy nghĩ một cách tự do. Trước khi làm một 
việc gì đó, tôi sẽ nghiên cứu trước bằng cách sử dụng công 
nghệ. Nếu việc đó không thực sự cần thiết, không chắc 
chắn, tôi sẽ không đi, không làm. Chỉ khi nào thực sự cần 
thiết, tôi sẽ đi và sẽ làm. 

Bằng cách này, tôi có thể tiết kiệm thời gian, không 
làm những việc không có ích, chỉ làm những việc có ích 
nhất, chỉ làm những thiện pháp có lợi nhất. 

Ngoài ra, tôi đã ra quyết định và tôi giúp đỡ những 
người khác ra quyết định suốt hơn 20 năm. Tôi luôn học hỏi 
từ người khác, học từ lỗi lầm của họ, và nhờ vậy, tôi hiếm 
khi phạm phải sai lầm trong những việc quan trọng nhất. 

Vì đã giúp nhiều người ra quyết định đúng, tôi dần trở 
nên khéo léo, thành thục trong việc ra quyết định. Để ra 
quyết định, tôi phải học về hoàn cảnh hiện tại và các khó 
khăn của xã hội. Nhờ đó, tôi có thể giúp giải quyết vấn đề 
cho mọi người trong xã hội. Tôi có thể giải quyết những 
vấn đề liên quan đến Phật giáo ngày nay. Do đó, tôi có thể 
tiếp tục làm thiện pháp hết việc này đến việc khác. 

Lúc mới bắt đầu, nó có khó khăn. Chắc chắn là như 
vậy vì không có nhiều kiến thức, kinh nghiệm và khả năng 

647

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   647RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   647 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

ra quyết định. "Thực hành tạo nên sự hoàn hảo". Điều này 
đúng cho tất cả mọi việc và cho tất cả mọi người. Với hiểu 
biết đúng đắn này, tôi đã thực hành nhiều thứ cho Phật, 
Pháp, Tăng và cho mọi người trong xã hội. 

Làm sao để trả lời một câu hỏi cũng là một trong 
những điều khó khăn nhất. Để có thể trả lời câu hỏi như thế 
này, tôi phải làm thiện pháp với chánh niệm và xả ly. Đối 
với những câu hỏi mới, tôi cần nhiều thời gian hơn để chọn 
ngôn từ phù hợp nhằm trả lời câu hỏi. 

Tôi không giỏi về ngôn từ. Tôi không phải là một nhà 
văn hay giáo viên về ngôn ngữ, do đó việc chọn ngôn từ rất 
khó với tôi. Nhưng tôi đã đối diện với những khó khăn như 
vậy hơn 23 năm liên tục. Do đó, việc trả lời câu hỏi bằng 
ngôn từ phù hợp giờ đây không còn quá khó khăn với tôi 
nữa. 

Để trả lời một câu hỏi, tôi phải học hỏi rất nhiều, 
không phải chỉ qua việc đọc hay nghe qua người khác, mà 
phần lớn việc học của tôi là học hỏi đến từ những người 
đang làm việc thiện trong thời hiện tại. Bản thân tôi đã làm 
tất cả các loại thiện pháp từ năm 2007 đến nay. Tôi đã có 
kết nối với rất nhiều chư tăng, chư ni, cư sĩ đang làm thiện 
pháp ở hiện tại, và tôi có thể học trực tiếp từ những hành 
động thiện pháp của họ ở hiện tại. 

Bằng cách này, tôi có thể làm thiện pháp ngày một 
nhiều hơn bởi vì trực tiếp học và trực tiếp làm thiện pháp. 

Liên quan đến việc ra quyết định mà trả lời câu hỏi 
bằng ngôn từ thích hợp, cũng như dùng ngôn từ thích hợp 
để dạy thiền, để có thể chọn được chủ đề và ngôn từ phù 
hợp thì tôi đều phải nương tựa hoàn toàn vào hành động 

648

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   648RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   648 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

chánh niệm và xả ly trong hiện tại. Lúc bắt đầu việc giảng 
dạy và trả lời câu hỏi, tôi cần nhiều thời gian để thực hành 
chánh niệm và xả ly. Sau đó, tôi có thể chọn chủ đề đúng 
và ngôn từ đúng để giảng dạy và trả lời câu hỏi. 

Đây là cách ra quyết định mà có ít tác dụng phụ hơn 
bằng cách sử dụng chánh niệm và xả ly. 

 
Question 8: Dear Sayadaw, how do you know the 

difference between we are using knowledge or we are 
using wisdom. Knowledge means the knowledge that we 
accumulate in life or we learn in school. The wisdom is 
that sees everything as they are. How to know the 
difference between knowledge and wisdom? 

Answer: 
Knowledge is caused by reading, learning or asking 

questions like this or listening to the explanation or 
teaching of others. Wisdom is caused by practice. If we 
want to know about Dana or giving or helping or donating, 
we can read books about Dana, we can listen to the 
teachings about Dana, we can ask questions about Dana. In 
this way, we can have knowledge about Dana. 

If we are helping the others, giving our belongings to 
others, donating to the monks, nuns and meditators, we can 
have the wisdom about Dana. Sila and Bhavana are also the 
same by reading, listening and asking questions, we can 
have knowledge about Sila or keeping precepts -  by not 
killing, not stealing, not doing sexual misconduct, not 

649

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   649RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   649 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

telling lie, not using drugs and alcohol. And Bhavana is 
practicing concentration and vipassana. 

If we are not practicing, we can learn by media or 
books. Without practicing we can have only knowledge. By 
keeping precepts and practicing meditation regularly, we 
can have more and more wisdom about Sila and Bhavana 
also. 

Knowledge is based on practice or wisdom. Because 
of practice and having wisdom, there will be writing or 
sharing or teaching about Dana, Sila and Bhavana. We can 
use knowledge to have wisdom by practicing. We can use 
wisdom to share to the people as knowledge. Only by 
knowing, there may be doubt, dilemma or 
misunderstanding, greed and anger also. Only by having 
wisdom by practice, there will be no doubt, no 
misunderstanding, no greed and no anger. It must be the 
right practice to be free from greed, anger and delusion. 

Both knowledge and wisdom are important. We must 
be able to use both. If we have knowledge, we must try to 
change as wisdom. If we have wisdom by practice, we must 
be able to change as knowledge, to share to the public. If 
we are not emphasized on learning from literature, listening 
to the teachings or sharing of others, we may have 
difficulties sharing our wisdom to the public as knowledge. 

Knowledge without wisdom is not complete. Wisdom 
without having knowledge is also not much useful. We 
should try to have both knowledge and wisdom. We should 
try to use both knowledge and wisdom in the right way of 
using only with detaching mind. 

650

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   650RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   650 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Meditator: Sayadaw, so when we face a problem or 
we have to solve, we have to find a solution for a problem. 
How can we know that we are using intelligence or 
wisdom? Do you have any different feelings? 

For example, if we come up with a solution for 
problems, how can we know that solution comes from 
wisdom or comes from knowledge only. I think that all of 
Sayadaw’s actions and thinking and thoughts come from 
wisdom. But for us or normal people like us, most of the 
time I think all of our actions, our thoughts come from 
knowledge only. And then we want to know the difference 
in the experience or the feeling or something like that. 

Answer: 
Knowledge is easy to have, wisdom is not much easy 

to have. This is the weakness of the education system of 
modern society. There are many students around the world. 
So also there are many outstanding students in education. 
But there are not many outstanding leaders in business 
politics, healthcare, education, music, sport. Modern 
education system emphasizes more on knowledge, not 
much on wisdom. Therefore, when the students are 
graduated, they will use knowledge mainly. They will 
mainly use knowledge rather than wisdom. That's why they 
are difficult to get success in their job. There are also many 
teachers in practicing meditation, but most of the teachers 
may use knowledge. Only a few meditation teachers will 
use wisdom. 

Even if we are using wisdom, it is difficult to use 
wisdom and knowledge in the best way for the public. 

651

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   651RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   651 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Therefore not many religious leaders in the world, not 
many social leaders worldwide, not many well-known 
social leaders in the world. 

Therefore, I'm trying to establish our own Thabarwa 
education system to emphasize more on wisdom than 
tradition. It should be theory together with practice. But 
practice is not easy. Therefore, most of the teachers will 
emphasize on theory or knowledge. Most of the teachers 
are not practitioners. That's why we should teach to the 
students theory and practice together from the beginning of 
their life as a student. In this way, they may be skillful to 
use both theory and wisdom in the right way. In this way, 
they can get success in society also. 

 
Câu hỏi 8: Kính thưa Thiền sư, làm thế nào để 

phân biệt là mình đang tiếp nhận và sử dụng tri thức 
(tức là kiến thức cuộc sống do học tập từ nhỏ mà có) hay 
là tuệ thức (tức là trí tuệ thấy được cái đang là, không 
bị dính mắc vào đối tượng tiếp xúc) để không nuôi 
dưỡng bản ngã của mình khi tiếp xúc với đối tượng? 

Trả lời: 
Kiến thức bắt nguồn từ việc chúng ta đọc, chúng ta 

học, hay chúng ta hỏi những câu hỏi như thế này. Nó cũng 
có thể đến từ việc chúng ta lắng nghe những lời giải thích 
hay những lời giảng dạy từ người khác. Còn trí tuệ lại xuất 
phát từ việc thực hành. 

Chẳng hạn, nếu chúng ta muốn có kiến thức về Dana 
(bố thí), tức là cho đi, giúp đỡ, cúng dường, chúng ta có thể 

652

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   652RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   652 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

đọc các cuốn sách giảng giải về Dana – bố thí, nghe những 
bài pháp hay hỏi những câu hỏi liên quan đến việc bố thí. 
Theo cách này, chúng ta sẽ tích lũy được những kiến thức 
liên quan đến việc bố thí. Tuy nhiên, nếu chúng ta đem 
những kiến thức này vào thực hành, tức là chúng ta thực sự 
đi giúp đỡ những người khác, chúng ta cho đi tài sản của 
mình, cúng dường đến chư tăng, ni hay các vị thiền sinh, 
thì sau một thời gian thực hành như vậy, chúng ta sẽ có 
được trí tuệ về Dana hay trí tuệ về bố thí. 

Tương tự đối với Sila (việc giữ giới) hay Bhavana 
(việc hành thiền) cũng như vậy. Chẳng hạn, muốn có kiến 
thức về việc giữ giới - như không sát sinh, không trộm cắp, 
không tà dâm, không nói dối, không uống rượu và sử dụng 
chất say, chúng ta cần phải đọc, phải nghe, phải hỏi, rồi phải 
tìm hiểu những bài pháp liên quan đến việc giữ giới để có 
được kiến thức về giới hay Sila. Đối với hành thiền - 
Bhavana, Bhavana có nghĩa là chúng ta thực hành thiền 
định và thiền tuệ (Samadhi và Vipassana). Nếu chúng ta 
muốn có kiến thức về thiền, chúng ta sẽ đọc, học thông qua 
việc nghe, việc đọc, đặt câu hỏi, v.v., từ những vị thiền sư, 
từ sách vở. Nhưng chỉ với việc thực hành thì chúng ta mới 
có được trí tuệ thực chứng của việc hành thiền. Bằng việc 
giữ giới liên tục và bằng việc thực hành thiền một cách đều 
đặn, thường xuyên, chúng ta sẽ tích lũy được ngày càng 
nhiều hơn những trí tuệ thực chứng về việc giữ giới và hành 
thiền. 

Những kiến thức có được của chúng ta bản chất đều 
dựa trên sự thực hành hay trí tuệ thực chứng. Từ trí tuệ và 
sự thực hành mà các vị thầy có thể chia sẻ hoặc viết sách 
hoặc thuyết giảng để biến những trí tuệ đó của các vị trở 

653

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   653RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   653 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thành những kiến thức để chia sẻ với mọi người. Chẳng hạn 
như về việc bố thí, giữ giới, hành thiền, có những vị thiền 
sư họ đã có những trải nghiệm riêng, họ đã có trí tuệ riêng, 
họ tích lũy rồi và họ chia sẻ lại với chúng ta dưới dạng các 
kiến thức. 

Theo chiều ngược lại, chúng ta cũng có thể sử dụng 
những kiến thức mà chúng ta đọc được, nghe được để thực 
hành, và từ đó chúng ta tích lũy được trí tuệ cho chính mình. 
Khi chúng ta đã có trí tuệ rồi, chúng ta lại có thể tiếp tục 
chia sẻ cho những người khác. Đối với những người khác 
thì nó lại là kiến thức chứ chưa phải là trí tuệ. 

Nếu chúng ta chỉ có sự hiểu biết suông, tức là chỉ có 
kiến thức thôi mà chưa có trí tuệ, có thể chúng ta sẽ có 
những nghi ngờ hay có những hiểu lầm hoặc có những 
phiền não như tham, sân, si sinh khởi. Nhưng nếu chúng ta 
đã có trí tuệ thực chứng thông qua thực hành thì sẽ không 
có nghi ngờ, không có sự hiểu nhầm và cũng sẽ không có 
phiền não tham, sân, si đi kèm. Ở đây, tôi muốn nói đến 
rằng chắc chắn đây phải là trí tuệ thông qua việc thực hành 
đúng đắn thì mới giúp chúng ta thoát khỏi sự chi phối của 
tham, sân, si. 

Cả kiến thức và trí tuệ đều quan trọng và chúng ta cần 
phải có năng lực để sử dụng cả hai. Nếu chúng ta đã có kiến 
thức rồi, hãy cố gắng chuyển đổi các kiến thức đó thông 
qua việc thực hành thành trí tuệ thực chứng. Và nếu chúng 
ta đã có trí tuệ rồi, chúng ta hãy cố gắng đem những kiến 
thức đó chia sẻ đến với mọi người. Tuy nhiên, nếu chúng ta 
không chú trọng vào việc học pháp học, không chú trọng 
vào việc nghe giảng hay chia sẻ đối với những người khác, 

654

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   654RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   654 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

giảng dạy hay chia sẻ kiến thức, giảng dạy hay chia sẻ trí 
tuệ của mình với người khác thì có thể là chúng ta sẽ gặp 
khó khăn trong việc chia sẻ kiến thức của mình, những trí 
tuệ của mình đến với người khác. 

Nếu chỉ có kiến thức suông, tức là có lý thuyết suông 
mà không có trí tuệ thì sẽ không hoàn hảo. Tuy nhiên, nếu 
chúng ta có trí tuệ thực chứng nhưng lại không chuyển đổi 
nó thành kiến thức để đi chia sẻ thì việc đó sẽ không có lợi 
ích nhiều cho mọi người. Do vậy, chúng ta nên cố gắng để 
sử dụng cả kiến thức và trí tuệ một cách đúng đắn, chỉ sử 
dụng mà thôi với tâm xả ly. 

Kiến thức lý thuyết thì khá dễ để có thể học được 
nhưng trí tuệ thực chứng thì lại không dễ dàng như vậy. 
Đây chính là yếu điểm của hệ thống giáo dục hiện đại trong 
xã hội ngày nay. Chúng ta có thể thấy có rất nhiều sinh viên 
trên toàn thế giới, thậm chí là có nhiều sinh viên xuất sắc 
nổi bật, nhưng khi đi vào thực tế thì lại không có nhiều các 
vị lãnh tụ xuất sắc trên thế giới. Trong tất cả các lĩnh vực 
như trong kinh doanh, trong chăm sóc sức khỏe, giáo dục, 
trong thị trường âm nhạc hay trong chính trị, chúng ta sẽ 
không tìm thấy nhiều những vị lãnh tụ xuất sắc. Hệ thống 
giáo dục hiện đại ngày nay lại chú trọng quá nhiều đến việc 
trang bị kiến thức mà không phải là trang bị trí tuệ cho mọi 
người. Khi sinh viên hay học sinh đến trường học thì họ chủ 
yếu được học kiến thức chứ không phải trí tuệ. Do vậy, khi 
ra cuộc sống đối mặt với thực tế, họ rất khó khăn để có thể 
thành công trong công việc của mình. 

Thậm chí có rất nhiều vị thiền sư họ có kiến thức về 
thiền nhưng họ lại không thực hành thiền. Và khi giảng dạy 

655

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   655RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   655 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

thì họ sử dụng kiến thức chứ không sử dụng trí tuệ thực 
chứng. Chỉ có một số ít các vị thiền sư là có trí tuệ thực 
chứng để giảng dạy. Và thậm chí kể cả khi chúng ta đã có 
được trí tuệ thực chứng rồi thì việc sử dụng trí tuệ thực 
chứng đó để chia sẻ cho mọi người cũng không hề dễ dàng. 
Do vậy, trên thế giới có rất ít các vị lãnh đạo tâm linh và 
cũng có rất ít những vị lãnh đạo trước xã hội tầm cỡ như 
vậy. 

Về kinh nghiệm cá nhân của tôi, tôi cố gắng để thành 
lập hệ thống trung tâm thiền Thabarwa mà trong đó chúng 
tôi chú trọng vào việc phát triển trí tuệ thực chứng nhiều 
hơn là kiến thức. Lý thuyết và thực hành thì nên đi đôi với 
nhau. Tuy nhiên, đây không phải là việc dễ dàng gì bởi vì 
hầu hết xã hội ngày nay mọi người đều chú trọng đến kiến 
thức lý thuyết chứ không phải là thực hành. Đa phần mọi 
người thì không chú trọng đến việc thực hành hay trí tuệ 
thực chứng. Do vậy, chúng ta nên cố gắng kết hợp và chú 
trọng đồng đều cả lý thuyết và thực hành ở trong nhà trường 
để đào tạo cho các sinh viên hay học sinh từ những năm 
tháng đầu đời. Và với hành trang có cả lý thuyết và thực 
hành như vậy thì khi ra ngoài đời họ có thể thành thạo trong 
việc sử dụng cả lý thuyết và thực hành và như vậy thì họ có 
thể đạt được thành công trong cuộc sống. 

 
Question 9: To learn more and to apply in her 

practice for Dana Sila and Bhavana, she observed you 
during this meditation retreat. She also visited 
Myanmar two times. She did some good deeds at 
Thabarwa Center before. So she wants to know more 

656

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   656RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   656 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

deeply, in more detail, about your practice, so that she 
can learn and apply it in her own practice. 

Answer: 
There are many different meditation centers in 

Myanmar. There are also many meditators. But most of 
them are practicing meditation with limits—limits of time, 
place, person, master or teacher, and limits of conditions. 

In the beginning, I practiced meditation with limits. 
But I was not much satisfied to do good deeds with limits. 
Therefore, I tried to practice beyond limits or freely. I learn 
freely. I listen to the Dhamma talk freely, but accordingly, 
not just by my own choice. I practice meditation freely. 
Most of the time, I practiced meditation with limits—every 
day, one hour of sitting meditation regularly. This is 
meditation with limits. But I try to be mindful in my daily 
life. 

Most meditators are not getting success in practicing 
mindfulness in their daily life and activities. I tried to be 
mindful in my daily activities as a businessman. That was 
practicing meditation beyond the limit of the meditators. 

Mindfulness and detachment in my busy daily 
activities as a businessman is not easy. That’s why I have 
to go to meditation retreats very often—whenever I’m not 
too busy with business. This is an adjustment between 
business and meditation. It was also a competition between 
business and meditation. At that time, I could not stop 
meditation, besides I could not stop my business also. 
Therefore, I had no choice but to combine business and 
meditation together. I had to be mindful. I had to meditate 

657

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   657RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   657 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

as a businessman, and I had to do business as a meditator. I 
had to do business with mindfulness and detachment. It was 
very hard in the beginning. But I understood that difficulty 
is not permanent. If I follow through the difficulties in 
practicing mindfulness and detachment, there will be 
easeness for sure. 

With this right understanding, I did not give up 
practicing mindfulness and detachment. That’s why I could 
successfully give up working for money - because I did not 
give up mindfulness and detachment. 

If I did not practice meditation, I might not have been 
able to stop doing business. That’s why I had to rely on the 
meditation of mindfulness and detachment in order to stop 
my job of running a business. I had to practice mindfulness 
and detachment with the ability of a businessman. This is 
the combination between business and meditation. 

At that time, most businessmen did not practice 
meditation. So also most meditators did not run businesses. 
So, if someone wanted to meditate, they would try to first 
finish their education, stop their business, or recover from 
sickness or disease. Only when they finish education, 
business, or healthcare, will they start to meditate. That’s 
why most long-term meditators are old. 

I didn’t want to follow that tradition. That’s why I had 
to practice beyond the limits of the meditators at that time. 
Besides, most of the meditators practice meditation as 
laypersons. They may not be ordained as monks or nuns. 
They attach to practicing as laypeople. Most meditators are 
lay people. Most meditation teachers did not suggest their 

658

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   658RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   658 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

students or meditators to ordain as monks or nuns. Because 
in most monasteries and meditation centers, they may not 
accept monks and nuns to stay for a long time. Temporary 
ordination is common, but long-term ordination is not. 
That’s why I opened Thabarwa Meditation Center. I 
allowed everyone to come, stay, and practice meditation for 
the long-term. They are free to ordain as religious persons. 
This is doing good deeds beyond the limits of meditators 
and meditation teachers. 

In fact, to go beyond limits is not easy. If I relied only 
on myself, I may not be able to do good deeds limitlessly 
like this. That’s why I emphasize detaching from myself. I 
try to represent the Buddha, Dhamma, and Sangha—or I try 
to represent cause and effect, or action and reaction, or the 
selfless impermanent nature. That is the law of karma. 

Before I practiced meditation, my mind was not free. 
My mind was strongly attached to limits—on self, or 
someone, or something. When I practice meditation, I 
become mindful of the attachment to self. In order to detach 
from self or oneself, I have to be mindful of the truth of 
non-self or not someone, not something, not one time and 
one place. This is using the truth of selflessness. 

As living beings, we are always using our minds for 
self. That is using the mind with limits. Self is limited. Non-
self is limitless. With this right understanding, I’m trying to 
use my life, my mind for non self or not someone or no one, 
or not something or nothing, not one time and place. This 
is doing good deeds beyond the limits of self. 

659

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   659RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   659 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Most of the meditators may think and may practice 
only for themselves first.  Only when they get success, they 
will work for others. This understanding is also attachment 
to oneself. But most of the meditators are using and 
practicing with this understanding. 

Therefore, I’m not rejecting this understanding, but I 
need to detach from this understanding. And then, I’m 
trying to meditate not only for me, but also for the others, 
for all, and for the truth of doing only with a detaching 
mind. 

It is possible to practice meditation for everyone or 
doing only — not for someone, not for something — just 
for selfless impermanent nature. This right understanding 
and practice is beyond the limit of the common meditators. 
Besides, this is using the power of teamwork, or selfless 
impermanent nature. 

When I teach meditation or answer a question, I try to 
be teaching only or answering only with the knowing of the 
selfless impermanent nature. And this is using the limitless, 
selfless, impermanent nature — the limitless, selfless 
power of immanent nature. 

It is possible for everyone to understand and practice 
like this. 

This is to be doing only, not with detaching mind from 
easiness and difficulties, failures and success. There are 
many countries in the world. So also every country, there 
will be one leader. But most of the leaders are not not 
getting success in their job of a leader. So also there are 
many government staff in one country and in the whole 

660

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   660RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   660 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

world. But most of the government officers may not be 
getting success as a government officer. There are also 
many meditation teachers. But most of them are not much 
well known and getting success. So also there are many 
mediators. Most of them are not well known and getting 
success as a mediator. We should understand like this and 
then we should do good deeds for all and to be doing only. 

Wwe may not get success. We may not be skillful in 
our practice for sure. But doing good deeds for oneself and 
doing good deeds for all or for doing only are different. 

In both ways of doing good deeds, we are not sure to 
get success within a short time or in this life. That's why we 
should not be greedy to to be well known mediator or 
meditation teacher to get success as a mediator or 
meditation teacher. We should try to do good deeds one 
after another, one life after another. Besides, we should do 
good deeds for all or to be doing only. 

This is better than doing for oneself. The job of a 
leader or teacher is much more better than a follower or 
meditator. This is doing good deeds by detaching from self. 
So doing good deeds with self and doing good deeds 
detaching from self is quite different. 

Instead of doing good deeds for self, we should try to 
do good deeds for none self. This is doing good deeds 
limitlessly. 

 
Câu hỏi 9: Vị hành giả muốn hiểu biết sâu sắc hơn 

về việc làm thiện pháp không giới hạn của Ngài thiền 

661

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   661RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   661 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

sư, để có thể áp dụng vào trong việc thực hành, cũng 
như là bố thí, trì giới, hành thiền của cô ấy. Cô ấy đã 
quan sát Ngài trong khóa thiền này. Cô ấy cũng đã đến 
Myanmar hai lần. Trước đây cô ấy từng làm nhiều việc 
thiện pháp tại Trung tâm Thabarwa. Vì vậy, cô ấy 
muốn tìm hiểu sâu hơn, chi tiết hơn về pháp hành của 
Ngài thiền sư, để cô ấy có thể học hỏi và áp dụng vào 
việc thực hành của riêng mình. 

Trả lời: 
Có nhiều trung tâm thiền khác nhau tại Myanmar, và 

có nhiều hành giả. Nhưng phần lớn họ thực hành thiền với 
giới hạn: giới hạn về thời gian, nơi chốn, con người, vị thầy 
và những giới hạn về hoàn cảnh. 

Lúc bắt đầu, khi tôi thực hành thiền, thì tôi cũng thực 
hành thiền với giới hạn. Tôi đã không thể thỏa mãn với việc 
làm thiện pháp trong giới hạn. Do đó, tôi đã cố gắng thực 
hành vượt lên trên những giới hạn — hay một cách tự do. 

Tôi học hỏi một cách tự do. Tôi nghe pháp thoại một 
cách tự do, nhưng mà đó là tùy thuận theo Pháp — chứ 
không phải là sự lựa chọn theo ý riêng của tôi. Tôi thực 
hành thiền một cách tự do. Phần lớn thời gian, tôi thực hành 
thiền với giới hạn: một ngày, tôi ngồi một giờ — thường 
xuyên như vậy. Và đây là thực hành với giới hạn. Và tôi đã 
cố gắng chánh niệm trong đời sống hằng ngày. 

Phần lớn những người hành thiền không thành công 
trong việc thực hành thiền trong các hoạt động đời sống. 
Còn tôi thì cố gắng chánh niệm trong cuộc sống hàng ngày 
của tôi, với vai trò là một doanh nhân. Và đó là việc hành 

662

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   662RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   662 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

thiền vượt lên trên những giới hạn của một người hành 
thiền. 

Chánh niệm và xả ly trong cuộc sống hằng ngày với 
vai trò là một doanh nhân thì không hề dễ dàng. Tôi đã phải 
thực hành thiền một cách thường xuyên trong những khóa 
thiền, bất cứ khi nào tôi không quá bận rộn với công ty. 

Và đó là sự điều chỉnh giữa thiền và làm kinh doanh. 
Đó cũng chính là cuộc đấu tranh giữa thiền và làm kinh 
doanh. Vào thời điểm đó, tôi không thể dừng lại việc hành 
thiền. Ngoài ra, tôi cũng không thể dừng lại việc kinh 
doanh. Do đó, tôi không còn lựa chọn nào khác ngoài việc 
phải kết hợp kinh doanh và hành thiền cùng với nhau. Tôi 
phải chánh niệm. Tôi phải thực hành thiền với vai trò là một 
doanh nhân. Và tôi phải làm kinh doanh với vai trò là một 
người hành thiền. Tôi phải làm kinh doanh cùng với chánh 
niệm và xả ly. 

Lúc bắt đầu, điều đó vô cùng khó khăn. Nhưng tôi hiểu 
rằng khó khăn là vô thường, không tồn tại mãi mãi. Nếu 
như tôi tiếp tục thực hành chánh niệm và xả ly với khó khăn, 
thì chắc chắn dần dần sẽ có sự dễ dàng xuất hiện. 

Với hiểu biết đúng đắn này, tôi đã không từ bỏ việc 
thực hành chánh niệm và xả ly. Và tôi đã có thể thành công 
từ bỏ việc đi làm vì tiền — bởi vì tôi đã không từ bỏ việc 
thực hành chánh niệm và xả ly. 

Nếu tôi không thực hành thiền, thì tôi có thể đã không 
thể dừng việc kinh doanh của mình. Tôi phải nương tựa vào 
chánh niệm và xả ly — hay là vào thiền — để có thể dừng 
công việc kinh doanh hay điều hành công ty. 

663

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   663RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   663 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Tôi phải thực hành chánh niệm và xả ly với khả năng 
của một doanh nhân. Đây là sự kết hợp giữa kinh doanh và 
thiền. 

Phần lớn các doanh nhân vào thời gian đó thì không 
thực hành thiền. Và phần lớn những người hành thiền thì 
không điều hành công ty. Nếu ai đó muốn thực hành thiền, 
thì trước hết người đó phải cố gắng kết thúc việc học vấn, 
kết thúc việc kinh doanh, hoặc là hồi phục khỏi bệnh tật. 
Sau khi họ đã hoàn tất việc học, việc kinh doanh, hoặc sức 
khỏe ổn định, thì họ mới bắt đầu hành thiền. 

Phần lớn những người hành thiền lâu dài thì đã lớn 
tuổi. Và tôi không muốn đi theo con đường truyền thống 
ấy. Tôi thực hành vượt lên trên giới hạn của một người hành 
thiền vào thời điểm đó. 

Ngoài ra, phần lớn những người hành thiền sẽ thực 
hành với vai trò là một cư sĩ. Họ có thể không xuất gia trở 
thành chư tăng hoặc chư ni. Họ dính mắc vào việc hành 
thiền trong vai trò là một cư sĩ. 

Phần lớn những người hành thiền là cư sĩ. Phần lớn 
các thiền sư có thể không gợi ý cho thiền sinh xuất gia thành 
chư tăng hoặc chư ni. Vì phần lớn tu viện và trung tâm thiền 
không thể chấp nhận chư tăng và chư ni sinh sống lâu dài. 
Xuất gia gieo duyên hay xuất gia tạm thời là chuyện bình 
thường, nhưng xuất gia lâu dài thì không phổ biến. 

Vì thế, tôi đã mở trung tâm thiền toàn thời gian. Tôi 
cho phép tất cả mọi người đến và ở lại, thực hành thiền một 
cách lâu dài. Và họ có thể tự do xuất gia trở thành tu sĩ. Đây 
là làm thiện pháp vượt lên trên giới hạn của một người hành 
thiền hay một thiền sư. 

664

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   664RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   664 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

Trên thực tế, để vượt lên trên những giới hạn thì không 
hề dễ dàng. Nếu tôi chỉ nương tựa vào bản thân, thì tôi có 
thể sẽ không thể làm được những thiện pháp không giới hạn 
như thế này. 

Tôi phải xả ly khỏi bản thân mình. Tôi chú trọng vào 
việc xả ly bản thân mình. Tôi đã cố gắng đại diện cho Phật, 
Pháp, Tăng. Hay tôi đã cố gắng đại diện cho nhân và quả, 
cho hành động và phản ứng tương tự của bản chất vô 
thường, vô ngã. Đây là định luật về nghiệp. 

Trước khi tôi bắt đầu thiền, tâm của tôi không tự do. 
Tâm tôi dính mắc mạnh mẽ vào những giới hạn — vào cái 
tôi, vào ai đó, vào thứ gì đó. 

Khi tôi thực hành thiền, tôi có thể chánh niệm về sự 
dính mắc vào cái tôi (ngã). Để xả ly khỏi cái ngã hoặc một 
cái tôi, tôi phải chánh niệm vào sự thật của vô ngã — không 
có ai đó, không có thứ gì đó, không có một thời gian hay 
nơi chốn nào. Đây là sử dụng sự thật của vô ngã. 

Là chúng sanh, chúng ta thường sử dụng tâm của mình 
cho cái tôi, cái ngã. Đây là sử dụng tâm với giới hạn. Cái 
tôi là giới hạn. Vô ngã thì không có giới hạn — vô giới hạn. 

Với hiểu biết đúng đắn này, tôi cố gắng sử dụng tâm 
của mình cho vô ngã — không phải ai đó, hoặc không ai cả, 
không thứ gì đó, không thứ gì cả, không một thời gian hay 
nơi chốn nào. 

Đây là làm thiện pháp vượt lên trên giới hạn của một 
cái tôi. 

Sau phần lớn những người hành thiền thì có thể chỉ 
nghĩ về bản thân và thực hành cho bản thân mình trước hết. 

665

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   665RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   665 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

Chỉ khi nào họ thành công thì họ sẽ làm việc cho người 
khác, sẽ phụng sự cho người khác. Hiểu biết này thì cũng 
là sự dính mắc vào một cái tôi. 

Phần lớn những người hành thiền sử dụng và thực 
hành với hiểu biết này. Tôi thì không chối bỏ hiểu biết này, 
nhưng mà tôi cần xả ly khỏi hiểu biết này. Sau đó, tôi cố 
gắng thực hành thiền không chỉ cho bản thân tôi mà còn 
cho những người khác, cho tất cả, cho sự thật của "chỉ làm 
mà thôi" với tâm xả ly. 

Nó thì hoàn toàn khả thi để thực hành thiền cho tất cả 
mọi người — hay chỉ làm mà thôi — không dành cho ai đó, 
không dành cho thứ gì đó, chỉ dành cho tự nhiên vô ngã. 
Hiểu biết đúng này thì vượt lên trên những giới hạn của một 
người hành thiền thông thường. 

Ngoài ra, đó còn là sử dụng sức mạnh của việc làm 
việc nhóm, của tự nhiên vô ngã. Khi mà tôi dạy thiền hay 
là trả lời câu hỏi, tôi cố gắng chỉ dạy mà thôi, hoặc chỉ trả 
lời câu hỏi mà thôi, với hiểu biết về tự nhiên vô ngã. 

Và đây là việc sử dụng sức mạnh vô hạn của tự nhiên 
vô ngã, và điều này hoàn toàn khả thi để hiểu và thực hành 
như thế này. 

Hãy chỉ làm mà thôi, không với tâm dính mắc vào việc 
đó là khó hay dễ, thành công hay thất bại. Có nhiều quốc 
gia, và mỗi quốc gia có một nhà lãnh đạo, một người đứng 
đầu. Và phần lớn những nhà lãnh đạo thì không thành công 
trong công việc của họ là một nhà lãnh đạo. Có nhiều vấn 
đề trong chính phủ của một quốc gia, và trên khắp thế giới. 
Phần lớn quan chức chính phủ có thể không thành công 
trong vai trò là một quan chức chính phủ. Có nhiều thiền 

666

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   666RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   666 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

sư, nhưng phần lớn họ không quá nổi tiếng hay thành công. 
Có nhiều người hành thiền, nhưng phần lớn cũng không 
thực sự thành công trong vai trò là một hành giả. 

Chúng ta nên hiểu như thế này: chúng ta nên làm thiện 
pháp cho tất cả, chỉ làm mà thôi. Chúng ta có thể không 
thành công, chúng ta có thể không giỏi trong việc thực hành 
thiền hay làm thiện pháp. Làm thiện pháp cho một cái tôi 
và làm thiện pháp cho tất cả, chỉ làm mà thôi – đó là hai 
cách rất khác nhau. 

Cho dù làm thiện pháp theo cách nào đi nữa, thì chúng 
ta cũng không thể đảm bảo sẽ có thành công trong thời gian 
ngắn, hay ngay trong đời này. Do đó, chúng ta không nên 
tham lam mong muốn trở thành một hành giả nổi tiếng hay 
một thiền sư nổi tiếng. 

Để có được thành công trong vai trò là một hành giả 
hay một thiền sư, chúng ta nên cố gắng làm thiện pháp, hết 
cái này đến cái khác, hết đời này đến đời khác. Ngoài ra, 
làm thiện pháp cho tất cả hay chỉ làm mà thôi – điều này thì 
tốt đẹp hơn việc làm chỉ cho một cái tôi. 

Công việc của một nhà lãnh đạo hay một thiền sư thì 
tốt hơn nhiều so với người đi theo hay thiền sinh. Đây là là 
làm thiện pháp bằng việc xả ly khỏi cái tôi. 

Làm thiện pháp với cái tôi và làm thiện pháp với sự xả 
ly khỏi cái tôi là hai điều khác nhau. Thay vì làm thiện pháp 
cho cái tôi, hãy cố gắng làm thiện pháp cho vô ngã. Đây 
chính là làm thiện pháp không giới hạn hay vô hạn. 

 
  

667

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   667RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   667 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

WORDS OF GRATITUDE AND HUMBLE 
APOLOGY 

We sincerely express our deep gratitude to all the kind 
donors who have offered their support through financial 
contributions (dāna) for the printing and distribution of this 
Dhamma book. 

We also gratefully acknowledge the wholehearted 
efforts of the editorial, translation, transcription, and design 
team, whose contributions were made with the noble 
aspiration to uphold and spread the True Dhamma. 

Despite our utmost efforts, errors and shortcomings 
may have occurred during the process. We respectfully ask 
for your forgiveness and kindly offer our heartfelt 
apologies for any mistakes. 

For suggestions, corrections, or support with future 
publications, please contact: 

Lay Devotee Nguyễn Đoàn Kim Sơn – 0985333760 
Lay Devotee Nguyễn Thị Thảo – 0869640539 
 
“Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā 

Sambuddhassa” 
  

668

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   668RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   668 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

 
LỜI TRI ÂN VÀ SÁM HỐI 

Chân thành tri ân quý mạnh thường quân đã phát tâm 
dana tịnh tài để ấn tống cuốn sách này, cùng quý vị trong 
nhóm biên tập, phiên dịch, đánh máy, trình bày... đã đóng 
góp công sức với tâm nguyện hoằng dương Chánh Pháp. 

Dù đã cố gắng hết sức, nhưng khó tránh khỏi sơ suất, 
sai sót trong quá trình thực hiện. Kính mong chư vị hoan hỷ 
lượng thứ và cho chúng con được thành tâm sám hối. 

Mọi góp ý chỉnh sửa hoặc phát tâm hỗ trợ in ấn, xin 
liên hệ: 

Phật tử Nguyễn Đoàn Kim Sơn – 0985333760 
Phật tử Nguyễn Thị Thảo – 0869640539 
Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 

669

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   669RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   669 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Vấn Pháp Ở Pháp Vân 

DEDICATION OF MERIT 
Idaṁ me ñātīnaṁ hotu, sukhitā hontu ñātayo. 

Idaṁ me ācariyānaṁ hotu, sukhitā hontu ācariyā. 
Idaṁ me devatānaṁ hotu, sukhitā hontu devatā. 

Idaṁ me dāyakānaṁ hotu, sukhitā hontu dāyakā. 
Sabbe sattā bhavantu sukhitattā. 

Sabbe sattā averā hontu, abyāpajjhā hontu, anīghā 
hontu, sukhī attānaṁ pariharantu. 

 Sadhu! Sadhu! Sadhu! 
------ 

May this merit be for the benefit of my relatives. 
May my relatives be happy. 

May this merit be for the benefit of my teachers. 
May my teachers be happy. 

May this merit be for the benefit of the deities. 
May the deities be happy. 

May this merit be for the benefit of the donors. 
May the donors be happy. 
May all beings be happy. 

May all beings be free from enmity, 
Free from affliction, free from suffering. 

May they take care of themselves with ease and joy. 
Sadhu! Sadhu! Sadhu! 

670

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   670RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   670 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



Sayadaw Ashin Ottamathara 

HỒI HƯỚNG 
Idaṁ me ñātīnaṁ hotu, sukhitā hontu ñātayo. 

Idaṁ me ācariyānaṁ hotu, sukhitā hontu ācariyā. 
Idaṁ me devatānaṁ hotu, sukhitā hontu devatā. 
Idaṁ me dāyakānaṁ hotu, sukhitā hontu dāyakā. 

Sabbe sattā bhavantu sukhitattā. 
Sabbe sattā averā hontu, abyāpajjhā hontu, anīghā 

hontu, 
sukhī attānaṁ pariharantu. 

Sadhu! Sadhu! Sadhu! 
--------------------------- 

Nguyện cho tất cả phước báu mà chúng con đã trong 
sạch làm đây, được hồi hướng đến cho thân bằng quyến 
thuộc còn hiện tiền hay đã quá vãng, cho chư thiên-thiện 
thần-hộ pháp đang ở xung quanh nơi đây, cho vô lượng 
chúng sanh trong vô lượng thế giới. 

Nguyện cho tất cả được an vui hạnh phúc, không 
phiền não, không khổ đau, không lo âu, không sân hận. 

Nguyện cho tất cả được sống trong nhân lành, quả 
lành như chúng con ngay lúc này. 

Nguyện cho tất cả gặp được Chánh Pháp, sống trong 
Chánh Pháp và thành tựu trong Chánh Pháp. 

Lành thay! Lành thay! Lành thay! 

671

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   671RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   671 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



HỘI LUẬT GIA VIỆT NAM 

NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 
Địa chỉ: 65.Tràng Thi, Phường Cửa Nam, Quận Hoàn Kiếm, Hà Nội 

Email: nhaxuatbanhongduc65@gmail.com 

Điện thoại : 024.39260024   - 024.39392711 

 

VẤN PHÁP Ở PHÁP VÂN 

SEEING THROUGH THE CAUSE AND EFFECT   
Chịu trách nhiệm xuất bản 

Giám đốc 
PHẠM THỊ MAI 

Chịu trách nhiệm nội dung 
Tổng biên tập 

LÝ BÁ TOÀN 
Biên tập 

 LƯU XUÂN LÝ 
Trình bày, minh họa 
Nguyễn Thị Thảo  

Sửa bản in 
CT Thiết kế chế bản điện tử và In Công Nghệ Cao 

 
ĐỐI TÁC LIÊN KẾT XUẤT BẢN  

Nguyễn Thị Thảo 
 

______________________________________________________ 
In 1000 cuốn, khổ 14,5cm x 20,5cm cm, Tại: Công ty Thiết kế chế bản điện tử và In 

Công Nghệ Cao, Căn số 14 đường Long Cảnh Tây 2, Dự án Vinhome Thăng Long, khu 

đô thị mới Nam An Khánh, Xã An Khánh, Thành Phố Hà Nội, Việt Nam. Số 

XNĐKXB: 3536-2025/CXBIPH/09-132/HĐ. 

Căn cứ Giấy xác nhận đăng ký xuất bản số 692/QĐ-NXBHĐ của NXB: Hồng Đức, cấp 

ngày 17/10/2025. 

Mã số Quốc Tế: ISBN: 978-632- 01-0452-9; In xong và nộp lưu chiểu năm: 2025 

RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   672RUOT VAN PHAP O PHAP VAN 14.5x20.5CM.indd   672 11/10/25   12:08 PM11/10/25   12:08 PM



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ENU ([Based on '[Press Quality]'] Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks true
      /AddPageInfo true
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        8.503940
        8.503940
        8.503940
        8.503940
      ]
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 8.503940
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


