
1

Sayadaw Ashin Ottamathara 

1 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   1RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   1 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   1RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   1 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



2

Sayadaw Ashin Ottamathara 

3 
 

TABLE OF CONTENTS 

MỤC LỤC 

INTRODUCTION TO SAYADAW ASHIN OTTAMATHARA 8 

GIỚI THIỆU VỀ NGÀI THIỀN SƯ SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA.......................................................... 33 

SECTION I – DHAMMA TALK ....................................... 55 

PHẦN I – PHÁP THOẠI ................................................. 55 

Dhamma talk 1 .................................................................................... 55 

Bài pháp số 1....................................................................................... 58 
Dhamma talk 2 .................................................................................... 62 

Bài pháp số 2....................................................................................... 65 
Dhamma talk 3 .................................................................................... 68 

Bài pháp số 3....................................................................................... 70 
Dhamma talk 4 .................................................................................... 73 

Bài pháp số 4....................................................................................... 74 
Dhamma talk 5 .................................................................................... 76 

Bài pháp số 5....................................................................................... 78 
Dhamma talk 6 .................................................................................... 80 

Bài pháp số 6....................................................................................... 82 
Dhamma talk 7 .................................................................................... 84 

Bài pháp số 7....................................................................................... 86 
Dhamma talk 8 .................................................................................... 88 

Bài pháp số 8....................................................................................... 89 
Dhamma talk 9 .................................................................................... 90 

Bài pháp số 9....................................................................................... 91 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   3RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   3 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

3 
 

TABLE OF CONTENTS 

MỤC LỤC 

INTRODUCTION TO SAYADAW ASHIN OTTAMATHARA 8 

GIỚI THIỆU VỀ NGÀI THIỀN SƯ SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA.......................................................... 33 

SECTION I – DHAMMA TALK ....................................... 55 

PHẦN I – PHÁP THOẠI ................................................. 55 

Dhamma talk 1 .................................................................................... 55 

Bài pháp số 1....................................................................................... 58 
Dhamma talk 2 .................................................................................... 62 

Bài pháp số 2....................................................................................... 65 
Dhamma talk 3 .................................................................................... 68 

Bài pháp số 3....................................................................................... 70 
Dhamma talk 4 .................................................................................... 73 

Bài pháp số 4....................................................................................... 74 
Dhamma talk 5 .................................................................................... 76 

Bài pháp số 5....................................................................................... 78 
Dhamma talk 6 .................................................................................... 80 

Bài pháp số 6....................................................................................... 82 
Dhamma talk 7 .................................................................................... 84 

Bài pháp số 7....................................................................................... 86 
Dhamma talk 8 .................................................................................... 88 

Bài pháp số 8....................................................................................... 89 
Dhamma talk 9 .................................................................................... 90 

Bài pháp số 9....................................................................................... 91 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

2 
 

 
 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   2RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   2 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   2RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   2 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



3

Sayadaw Ashin Ottamathara 

3 
 

TABLE OF CONTENTS 

MỤC LỤC 

INTRODUCTION TO SAYADAW ASHIN OTTAMATHARA 8 

GIỚI THIỆU VỀ NGÀI THIỀN SƯ SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA.......................................................... 33 

SECTION I – DHAMMA TALK ....................................... 55 

PHẦN I – PHÁP THOẠI ................................................. 55 

Dhamma talk 1 .................................................................................... 55 

Bài pháp số 1....................................................................................... 58 
Dhamma talk 2 .................................................................................... 62 

Bài pháp số 2....................................................................................... 65 
Dhamma talk 3 .................................................................................... 68 

Bài pháp số 3....................................................................................... 70 
Dhamma talk 4 .................................................................................... 73 

Bài pháp số 4....................................................................................... 74 
Dhamma talk 5 .................................................................................... 76 

Bài pháp số 5....................................................................................... 78 
Dhamma talk 6 .................................................................................... 80 

Bài pháp số 6....................................................................................... 82 
Dhamma talk 7 .................................................................................... 84 

Bài pháp số 7....................................................................................... 86 
Dhamma talk 8 .................................................................................... 88 

Bài pháp số 8....................................................................................... 89 
Dhamma talk 9 .................................................................................... 90 

Bài pháp số 9....................................................................................... 91 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   3RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   3 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

3 
 

TABLE OF CONTENTS 

MỤC LỤC 

INTRODUCTION TO SAYADAW ASHIN OTTAMATHARA 8 

GIỚI THIỆU VỀ NGÀI THIỀN SƯ SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA.......................................................... 33 

SECTION I – DHAMMA TALK ....................................... 55 

PHẦN I – PHÁP THOẠI ................................................. 55 

Dhamma talk 1 .................................................................................... 55 

Bài pháp số 1....................................................................................... 58 
Dhamma talk 2 .................................................................................... 62 

Bài pháp số 2....................................................................................... 65 
Dhamma talk 3 .................................................................................... 68 

Bài pháp số 3....................................................................................... 70 
Dhamma talk 4 .................................................................................... 73 

Bài pháp số 4....................................................................................... 74 
Dhamma talk 5 .................................................................................... 76 

Bài pháp số 5....................................................................................... 78 
Dhamma talk 6 .................................................................................... 80 

Bài pháp số 6....................................................................................... 82 
Dhamma talk 7 .................................................................................... 84 

Bài pháp số 7....................................................................................... 86 
Dhamma talk 8 .................................................................................... 88 

Bài pháp số 8....................................................................................... 89 
Dhamma talk 9 .................................................................................... 90 

Bài pháp số 9....................................................................................... 91 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

2 
 

 
 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   2RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   2 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   3RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   3 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



4

Sayadaw Ashin Ottamathara 

5 
 

Question 6: ......................................................................................... 160 
Question 7: ......................................................................................... 164 
Question 8: ......................................................................................... 165 
Question 9: ......................................................................................... 169 
Question 10: ........................................................................................ 174 
KARMA, REBIRTH, AND CAUSE AND EFFECT ...................... 181 
NGHIỆP, TÁI SINH VÀ NHÂN QUẢ ............................................ 181 
Question 1: ......................................................................................... 181 
Question 2: ......................................................................................... 184 
Question 3: ......................................................................................... 186 
Question 4: ......................................................................................... 190 
Question 5: ......................................................................................... 195 
DELUSION, RESTLESSNESS, AND ANXIETY .......................... 202 
VỌNG TƯỞNG, BẤT AN VÀ LO ÂU ............................................. 202 
Question 1: ......................................................................................... 202 
Question 2: ......................................................................................... 207 
Question 3: ......................................................................................... 216 
Question 4: ......................................................................................... 222 
FACING SUFFERING, ILLNESS, AND DEATH ........................ 226 
ĐỐI DIỆN VỚI ĐAU ĐỚN, BỆNH TẬT,  VÀ CÁI CHẾT ............ 226 
Question 1: ......................................................................................... 226 
Question 2: ......................................................................................... 232 
Question 3: ......................................................................................... 250 
Question 4: ......................................................................................... 255 
Question 5: ......................................................................................... 257 
MEDITATION PRACTICE AND MONASTIC LIFE ................... 259 
HÀNH THIỀN VÀ ĐỜI SỐNG XUẤT GIA ................................... 259 
Question 1: ......................................................................................... 259 
Question 2: ......................................................................................... 262 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   5RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   5 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

5 
 

Question 6: ......................................................................................... 160 
Question 7: ......................................................................................... 164 
Question 8: ......................................................................................... 165 
Question 9: ......................................................................................... 169 
Question 10: ........................................................................................ 174 
KARMA, REBIRTH, AND CAUSE AND EFFECT ...................... 181 
NGHIỆP, TÁI SINH VÀ NHÂN QUẢ ............................................ 181 
Question 1: ......................................................................................... 181 
Question 2: ......................................................................................... 184 
Question 3: ......................................................................................... 186 
Question 4: ......................................................................................... 190 
Question 5: ......................................................................................... 195 
DELUSION, RESTLESSNESS, AND ANXIETY .......................... 202 
VỌNG TƯỞNG, BẤT AN VÀ LO ÂU ............................................. 202 
Question 1: ......................................................................................... 202 
Question 2: ......................................................................................... 207 
Question 3: ......................................................................................... 216 
Question 4: ......................................................................................... 222 
FACING SUFFERING, ILLNESS, AND DEATH ........................ 226 
ĐỐI DIỆN VỚI ĐAU ĐỚN, BỆNH TẬT,  VÀ CÁI CHẾT ............ 226 
Question 1: ......................................................................................... 226 
Question 2: ......................................................................................... 232 
Question 3: ......................................................................................... 250 
Question 4: ......................................................................................... 255 
Question 5: ......................................................................................... 257 
MEDITATION PRACTICE AND MONASTIC LIFE ................... 259 
HÀNH THIỀN VÀ ĐỜI SỐNG XUẤT GIA ................................... 259 
Question 1: ......................................................................................... 259 
Question 2: ......................................................................................... 262 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

4 
 

Dhamma talk 10 .................................................................................. 92 

Bài pháp số 10 ..................................................................................... 95 
Dhamma talk 11 ................................................................................ 102 

Bài pháp số 11 ................................................................................... 105 

SECTION II – QUESTION & ANSWER .......................... 109 

PHẦN II – HỎI VÀ ĐÁP ............................................... 109 

QUESTIONS ABOUT SAYADAW’S LIFE AND HIS PRACTICE
 .......................................................................................................... 109 

CÂU HỎI VỀ CUỘC ĐỜI VÀ PHÁP HÀNH CỦA NGÀI THIỀN 
SƯ OTTAMATHARA ...................................................................... 109 
Question 1: ......................................................................................... 109 
Question 2: ......................................................................................... 110 
Question 3: ......................................................................................... 112 
Question 4: ......................................................................................... 113 
Question 5: ......................................................................................... 114 
Question 6: ......................................................................................... 116 
Question 7: ......................................................................................... 118 
Question 8: ......................................................................................... 122 
Question 9: ......................................................................................... 127 
Question 10: ........................................................................................ 129 
Question 11: ........................................................................................ 137 

MINDFULNESS, DETACHMENT AND DOING GOOD DEEDS
 .......................................................................................................... 145 
CHÁNH NIỆM, XẢ LY VÀ LÀM THIỆN PHÁP .......................... 145 
Question 1: ......................................................................................... 145 
Question 2: ......................................................................................... 147 
Question 3: ......................................................................................... 152 
Question 4: ......................................................................................... 157 
Question 5: ......................................................................................... 159 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   4RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   4 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   4RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   4 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



5

Sayadaw Ashin Ottamathara 

5 
 

Question 6: ......................................................................................... 160 
Question 7: ......................................................................................... 164 
Question 8: ......................................................................................... 165 
Question 9: ......................................................................................... 169 
Question 10: ........................................................................................ 174 
KARMA, REBIRTH, AND CAUSE AND EFFECT ...................... 181 
NGHIỆP, TÁI SINH VÀ NHÂN QUẢ ............................................ 181 
Question 1: ......................................................................................... 181 
Question 2: ......................................................................................... 184 
Question 3: ......................................................................................... 186 
Question 4: ......................................................................................... 190 
Question 5: ......................................................................................... 195 
DELUSION, RESTLESSNESS, AND ANXIETY .......................... 202 
VỌNG TƯỞNG, BẤT AN VÀ LO ÂU ............................................. 202 
Question 1: ......................................................................................... 202 
Question 2: ......................................................................................... 207 
Question 3: ......................................................................................... 216 
Question 4: ......................................................................................... 222 
FACING SUFFERING, ILLNESS, AND DEATH ........................ 226 
ĐỐI DIỆN VỚI ĐAU ĐỚN, BỆNH TẬT,  VÀ CÁI CHẾT ............ 226 
Question 1: ......................................................................................... 226 
Question 2: ......................................................................................... 232 
Question 3: ......................................................................................... 250 
Question 4: ......................................................................................... 255 
Question 5: ......................................................................................... 257 
MEDITATION PRACTICE AND MONASTIC LIFE ................... 259 
HÀNH THIỀN VÀ ĐỜI SỐNG XUẤT GIA ................................... 259 
Question 1: ......................................................................................... 259 
Question 2: ......................................................................................... 262 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   5RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   5 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

5 
 

Question 6: ......................................................................................... 160 
Question 7: ......................................................................................... 164 
Question 8: ......................................................................................... 165 
Question 9: ......................................................................................... 169 
Question 10: ........................................................................................ 174 
KARMA, REBIRTH, AND CAUSE AND EFFECT ...................... 181 
NGHIỆP, TÁI SINH VÀ NHÂN QUẢ ............................................ 181 
Question 1: ......................................................................................... 181 
Question 2: ......................................................................................... 184 
Question 3: ......................................................................................... 186 
Question 4: ......................................................................................... 190 
Question 5: ......................................................................................... 195 
DELUSION, RESTLESSNESS, AND ANXIETY .......................... 202 
VỌNG TƯỞNG, BẤT AN VÀ LO ÂU ............................................. 202 
Question 1: ......................................................................................... 202 
Question 2: ......................................................................................... 207 
Question 3: ......................................................................................... 216 
Question 4: ......................................................................................... 222 
FACING SUFFERING, ILLNESS, AND DEATH ........................ 226 
ĐỐI DIỆN VỚI ĐAU ĐỚN, BỆNH TẬT,  VÀ CÁI CHẾT ............ 226 
Question 1: ......................................................................................... 226 
Question 2: ......................................................................................... 232 
Question 3: ......................................................................................... 250 
Question 4: ......................................................................................... 255 
Question 5: ......................................................................................... 257 
MEDITATION PRACTICE AND MONASTIC LIFE ................... 259 
HÀNH THIỀN VÀ ĐỜI SỐNG XUẤT GIA ................................... 259 
Question 1: ......................................................................................... 259 
Question 2: ......................................................................................... 262 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

4 
 

Dhamma talk 10 .................................................................................. 92 

Bài pháp số 10 ..................................................................................... 95 
Dhamma talk 11 ................................................................................ 102 

Bài pháp số 11 ................................................................................... 105 

SECTION II – QUESTION & ANSWER .......................... 109 

PHẦN II – HỎI VÀ ĐÁP ............................................... 109 

QUESTIONS ABOUT SAYADAW’S LIFE AND HIS PRACTICE
 .......................................................................................................... 109 

CÂU HỎI VỀ CUỘC ĐỜI VÀ PHÁP HÀNH CỦA NGÀI THIỀN 
SƯ OTTAMATHARA ...................................................................... 109 
Question 1: ......................................................................................... 109 
Question 2: ......................................................................................... 110 
Question 3: ......................................................................................... 112 
Question 4: ......................................................................................... 113 
Question 5: ......................................................................................... 114 
Question 6: ......................................................................................... 116 
Question 7: ......................................................................................... 118 
Question 8: ......................................................................................... 122 
Question 9: ......................................................................................... 127 
Question 10: ........................................................................................ 129 
Question 11: ........................................................................................ 137 

MINDFULNESS, DETACHMENT AND DOING GOOD DEEDS
 .......................................................................................................... 145 
CHÁNH NIỆM, XẢ LY VÀ LÀM THIỆN PHÁP .......................... 145 
Question 1: ......................................................................................... 145 
Question 2: ......................................................................................... 147 
Question 3: ......................................................................................... 152 
Question 4: ......................................................................................... 157 
Question 5: ......................................................................................... 159 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   4RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   4 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   5RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   5 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



6

Sayadaw Ashin Ottamathara 

7 
 

Question 1: ......................................................................................... 365 
Question 2: ......................................................................................... 371 
Question 3: ......................................................................................... 376 
Question 4: ......................................................................................... 381 
Question 5: ......................................................................................... 398 
QUESTIONS ABOUT DHAMMA TEACHINGS, RELIGION, AND 
SPIRITUALITY ............................................................................... 427 
NHỮNG THẮC MẮC VỀ GIÁO PHÁP, TÔN GIÁO VÀ TÂM 
LINH ................................................................................................. 427 
Question 1: ......................................................................................... 427 
Question 2: ......................................................................................... 431 
Question 3: ......................................................................................... 435 
Question 4: ......................................................................................... 437 
Question 5: ......................................................................................... 442 
Question 6: ......................................................................................... 454 
Question 7: ......................................................................................... 456 
Question 8: ......................................................................................... 464 
Question 9: ......................................................................................... 470 

WORDS OF GRATITUDE AND HUMBLE APOLOGY ..... 476 

LỜI TRI ÂN VÀ SÁM HỐI ........................................... 477 

DEDICATION OF MERIT ............................................ 478 

HỒI HƯỚNG .............................................................. 479 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   7RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   7 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

7 
 

Question 1: ......................................................................................... 365 
Question 2: ......................................................................................... 371 
Question 3: ......................................................................................... 376 
Question 4: ......................................................................................... 381 
Question 5: ......................................................................................... 398 
QUESTIONS ABOUT DHAMMA TEACHINGS, RELIGION, AND 
SPIRITUALITY ............................................................................... 427 
NHỮNG THẮC MẮC VỀ GIÁO PHÁP, TÔN GIÁO VÀ TÂM 
LINH ................................................................................................. 427 
Question 1: ......................................................................................... 427 
Question 2: ......................................................................................... 431 
Question 3: ......................................................................................... 435 
Question 4: ......................................................................................... 437 
Question 5: ......................................................................................... 442 
Question 6: ......................................................................................... 454 
Question 7: ......................................................................................... 456 
Question 8: ......................................................................................... 464 
Question 9: ......................................................................................... 470 

WORDS OF GRATITUDE AND HUMBLE APOLOGY ..... 476 

LỜI TRI ÂN VÀ SÁM HỐI ........................................... 477 

DEDICATION OF MERIT ............................................ 478 

HỒI HƯỚNG .............................................................. 479 

  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

6 
 

Question 3: ......................................................................................... 265 
Question 4: ......................................................................................... 268 
Question 5: ......................................................................................... 270 
Question 6: ......................................................................................... 274 
Question 7: ......................................................................................... 275 
Question 8: ......................................................................................... 277 
Question 9: ......................................................................................... 282 
Question 10: ........................................................................................ 283 
MINDFULLNESS PRACTICE IN DAILY LIFE .......................... 288 
HÀNH THIỀN TRONG ĐỜI SỐNG HÀNG NGÀY ...................... 289 
Question 1: ......................................................................................... 289 
Question 2: ......................................................................................... 292 
Question 3: ......................................................................................... 294 
Question 4: ......................................................................................... 296 
Question 5: ......................................................................................... 301 
Question 6: ......................................................................................... 304 
Question 7: ......................................................................................... 307 
Question 8: ......................................................................................... 324 
MARRIAGE, FAMILY AND LAY LIFE ........................................ 328 
HÔN NHÂN, GIA ĐÌNH VÀ ĐỜI SỐNG CƯ SĨ ........................... 328 
Question 1: ......................................................................................... 328 
Question 2: ......................................................................................... 332 
Question 3: ......................................................................................... 341 
Question 4: ......................................................................................... 343 
Question 5: ......................................................................................... 349 
Question 6: ......................................................................................... 352 
Question 7: ......................................................................................... 354 
RELATIONSHIPS WITH OTHERS AND TEAMWORK ............. 365 
MỐI QUAN HỆ VỚI NGƯỜI KHÁC VÀ ĐỘI NHÓM ................. 365 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   6RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   6 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   6RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   6 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



7

Sayadaw Ashin Ottamathara 

7 
 

Question 1: ......................................................................................... 365 
Question 2: ......................................................................................... 371 
Question 3: ......................................................................................... 376 
Question 4: ......................................................................................... 381 
Question 5: ......................................................................................... 398 
QUESTIONS ABOUT DHAMMA TEACHINGS, RELIGION, AND 
SPIRITUALITY ............................................................................... 427 
NHỮNG THẮC MẮC VỀ GIÁO PHÁP, TÔN GIÁO VÀ TÂM 
LINH ................................................................................................. 427 
Question 1: ......................................................................................... 427 
Question 2: ......................................................................................... 431 
Question 3: ......................................................................................... 435 
Question 4: ......................................................................................... 437 
Question 5: ......................................................................................... 442 
Question 6: ......................................................................................... 454 
Question 7: ......................................................................................... 456 
Question 8: ......................................................................................... 464 
Question 9: ......................................................................................... 470 

WORDS OF GRATITUDE AND HUMBLE APOLOGY ..... 476 

LỜI TRI ÂN VÀ SÁM HỐI ........................................... 477 

DEDICATION OF MERIT ............................................ 478 

HỒI HƯỚNG .............................................................. 479 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   7RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   7 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

7 
 

Question 1: ......................................................................................... 365 
Question 2: ......................................................................................... 371 
Question 3: ......................................................................................... 376 
Question 4: ......................................................................................... 381 
Question 5: ......................................................................................... 398 
QUESTIONS ABOUT DHAMMA TEACHINGS, RELIGION, AND 
SPIRITUALITY ............................................................................... 427 
NHỮNG THẮC MẮC VỀ GIÁO PHÁP, TÔN GIÁO VÀ TÂM 
LINH ................................................................................................. 427 
Question 1: ......................................................................................... 427 
Question 2: ......................................................................................... 431 
Question 3: ......................................................................................... 435 
Question 4: ......................................................................................... 437 
Question 5: ......................................................................................... 442 
Question 6: ......................................................................................... 454 
Question 7: ......................................................................................... 456 
Question 8: ......................................................................................... 464 
Question 9: ......................................................................................... 470 

WORDS OF GRATITUDE AND HUMBLE APOLOGY ..... 476 

LỜI TRI ÂN VÀ SÁM HỐI ........................................... 477 

DEDICATION OF MERIT ............................................ 478 

HỒI HƯỚNG .............................................................. 479 

  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

6 
 

Question 3: ......................................................................................... 265 
Question 4: ......................................................................................... 268 
Question 5: ......................................................................................... 270 
Question 6: ......................................................................................... 274 
Question 7: ......................................................................................... 275 
Question 8: ......................................................................................... 277 
Question 9: ......................................................................................... 282 
Question 10: ........................................................................................ 283 
MINDFULLNESS PRACTICE IN DAILY LIFE .......................... 288 
HÀNH THIỀN TRONG ĐỜI SỐNG HÀNG NGÀY ...................... 289 
Question 1: ......................................................................................... 289 
Question 2: ......................................................................................... 292 
Question 3: ......................................................................................... 294 
Question 4: ......................................................................................... 296 
Question 5: ......................................................................................... 301 
Question 6: ......................................................................................... 304 
Question 7: ......................................................................................... 307 
Question 8: ......................................................................................... 324 
MARRIAGE, FAMILY AND LAY LIFE ........................................ 328 
HÔN NHÂN, GIA ĐÌNH VÀ ĐỜI SỐNG CƯ SĨ ........................... 328 
Question 1: ......................................................................................... 328 
Question 2: ......................................................................................... 332 
Question 3: ......................................................................................... 341 
Question 4: ......................................................................................... 343 
Question 5: ......................................................................................... 349 
Question 6: ......................................................................................... 352 
Question 7: ......................................................................................... 354 
RELATIONSHIPS WITH OTHERS AND TEAMWORK ............. 365 
MỐI QUAN HỆ VỚI NGƯỜI KHÁC VÀ ĐỘI NHÓM ................. 365 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   6RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   6 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   7RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   7 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



8

Sayadaw Ashin Ottamathara 

9 
 

has made significant contributions to establishing 
Thabarwa Meditation centers based on the profound 
realization of Selflessness (Anattā) and Dependent 
Origination (Paticcasamuppāda), and his ability to 
thoroughly comprehend the operational principles of 
Conditioned Dhamma (Sankhara). He also initiated the 
establishment of Dhamma Hospitals to serve living beings, 
embodying the ideals of Bodhisattva. Furthermore, he 
advocated for the practice of doing good deeds without 
limits through the establishment of the "Limitless Treasure 
Bank" - a bank of merit. 

At Thabarwa centers, Sayadaw Ottamathara teaches 
Vipassana meditation and guides both local and 
international monks, nuns and meditators to develop the 
capacity for "doing limitless good deeds", so that they can 
effectively address personal and societal issues, reflecting 
the practical application of Buddhist teachings. 

2. A Brief Overview of Sayadaw Ottamathara's 
Life and Meditation Practice Journey: 

Ashin Ottamathara was born in Katha, Myanmar on 
Sunday, October 26, 1969 (full moon day of Thadingyut) 
in the Sagaing Division, Northern Myanmar. He is the 
eldest son in a family of three children. His parents are of 
Burmese-Chinese descent. His father, U Tin Maung, was a 
mining engineer, and his mother, Daw Khin Khin Myint, 
was a small business owner. His parents were known for 
their compassion, entrepreneurial spirit, and sincerity. 
However, when hearing his intention to ordain as a monk, 
they hesitated and hoped he would pursue a "successful 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   9RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   9 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

9 
 

has made significant contributions to establishing 
Thabarwa Meditation centers based on the profound 
realization of Selflessness (Anattā) and Dependent 
Origination (Paticcasamuppāda), and his ability to 
thoroughly comprehend the operational principles of 
Conditioned Dhamma (Sankhara). He also initiated the 
establishment of Dhamma Hospitals to serve living beings, 
embodying the ideals of Bodhisattva. Furthermore, he 
advocated for the practice of doing good deeds without 
limits through the establishment of the "Limitless Treasure 
Bank" - a bank of merit. 

At Thabarwa centers, Sayadaw Ottamathara teaches 
Vipassana meditation and guides both local and 
international monks, nuns and meditators to develop the 
capacity for "doing limitless good deeds", so that they can 
effectively address personal and societal issues, reflecting 
the practical application of Buddhist teachings. 

2. A Brief Overview of Sayadaw Ottamathara's 
Life and Meditation Practice Journey: 

Ashin Ottamathara was born in Katha, Myanmar on 
Sunday, October 26, 1969 (full moon day of Thadingyut) 
in the Sagaing Division, Northern Myanmar. He is the 
eldest son in a family of three children. His parents are of 
Burmese-Chinese descent. His father, U Tin Maung, was a 
mining engineer, and his mother, Daw Khin Khin Myint, 
was a small business owner. His parents were known for 
their compassion, entrepreneurial spirit, and sincerity. 
However, when hearing his intention to ordain as a monk, 
they hesitated and hoped he would pursue a "successful 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

8 
 

INTRODUCTION TO SAYADAW 
ASHIN OTTAMATHARA 

1. Some general information about Sayadaw 
Ottamathara: 

Sayadaw Ottamathara is currently one of the renowned 
Sayadaws in Myanmar and around the world, specializing 
in teaching Vipassana meditation according to Theravada 
Buddhist tradition. He is not only fluent in English but also 
has interdisciplinary knowledge in various fields, earning 
him the title "Tsunami Sayadaw" due to his extraordinary 
and rare preaching abilities, as well as his exceptional 
dedication to spiritual practice. He specializes in self-
transformation and aspires to propagate the Dhamma with 
an attitude of doing all kinds of good deeds limitlessly, 
being composed and balanced in all circumstances. The 
practice of paramis (perfections) is a virtue shared by all 
sincere followers of the Buddha's teachings, regardless of 
their tradition, and Sayadaw Ottamathara is renowned for 
his great loving-kindness. 

Vipassana meditation is fundamentally prevalent in 
meditation centers in Myanmar. Sayadaw's approach to 
Vipassana meditation is perfect, knowledgeable about 
Dhamma theory and practice. In fact, he cares more deeply 
about practical application. The name "Thabarwa" has 
become familiar to Sayadaw's followers since 2007, both 
within his country and among many Buddhist and non-
Buddhist communities worldwide. Sayadaw Ottamathara 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   8RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   8 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   8RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   8 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



9

Sayadaw Ashin Ottamathara 

9 
 

has made significant contributions to establishing 
Thabarwa Meditation centers based on the profound 
realization of Selflessness (Anattā) and Dependent 
Origination (Paticcasamuppāda), and his ability to 
thoroughly comprehend the operational principles of 
Conditioned Dhamma (Sankhara). He also initiated the 
establishment of Dhamma Hospitals to serve living beings, 
embodying the ideals of Bodhisattva. Furthermore, he 
advocated for the practice of doing good deeds without 
limits through the establishment of the "Limitless Treasure 
Bank" - a bank of merit. 

At Thabarwa centers, Sayadaw Ottamathara teaches 
Vipassana meditation and guides both local and 
international monks, nuns and meditators to develop the 
capacity for "doing limitless good deeds", so that they can 
effectively address personal and societal issues, reflecting 
the practical application of Buddhist teachings. 

2. A Brief Overview of Sayadaw Ottamathara's 
Life and Meditation Practice Journey: 

Ashin Ottamathara was born in Katha, Myanmar on 
Sunday, October 26, 1969 (full moon day of Thadingyut) 
in the Sagaing Division, Northern Myanmar. He is the 
eldest son in a family of three children. His parents are of 
Burmese-Chinese descent. His father, U Tin Maung, was a 
mining engineer, and his mother, Daw Khin Khin Myint, 
was a small business owner. His parents were known for 
their compassion, entrepreneurial spirit, and sincerity. 
However, when hearing his intention to ordain as a monk, 
they hesitated and hoped he would pursue a "successful 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   9RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   9 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

9 
 

has made significant contributions to establishing 
Thabarwa Meditation centers based on the profound 
realization of Selflessness (Anattā) and Dependent 
Origination (Paticcasamuppāda), and his ability to 
thoroughly comprehend the operational principles of 
Conditioned Dhamma (Sankhara). He also initiated the 
establishment of Dhamma Hospitals to serve living beings, 
embodying the ideals of Bodhisattva. Furthermore, he 
advocated for the practice of doing good deeds without 
limits through the establishment of the "Limitless Treasure 
Bank" - a bank of merit. 

At Thabarwa centers, Sayadaw Ottamathara teaches 
Vipassana meditation and guides both local and 
international monks, nuns and meditators to develop the 
capacity for "doing limitless good deeds", so that they can 
effectively address personal and societal issues, reflecting 
the practical application of Buddhist teachings. 

2. A Brief Overview of Sayadaw Ottamathara's 
Life and Meditation Practice Journey: 

Ashin Ottamathara was born in Katha, Myanmar on 
Sunday, October 26, 1969 (full moon day of Thadingyut) 
in the Sagaing Division, Northern Myanmar. He is the 
eldest son in a family of three children. His parents are of 
Burmese-Chinese descent. His father, U Tin Maung, was a 
mining engineer, and his mother, Daw Khin Khin Myint, 
was a small business owner. His parents were known for 
their compassion, entrepreneurial spirit, and sincerity. 
However, when hearing his intention to ordain as a monk, 
they hesitated and hoped he would pursue a "successful 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

8 
 

INTRODUCTION TO SAYADAW 
ASHIN OTTAMATHARA 

1. Some general information about Sayadaw 
Ottamathara: 

Sayadaw Ottamathara is currently one of the renowned 
Sayadaws in Myanmar and around the world, specializing 
in teaching Vipassana meditation according to Theravada 
Buddhist tradition. He is not only fluent in English but also 
has interdisciplinary knowledge in various fields, earning 
him the title "Tsunami Sayadaw" due to his extraordinary 
and rare preaching abilities, as well as his exceptional 
dedication to spiritual practice. He specializes in self-
transformation and aspires to propagate the Dhamma with 
an attitude of doing all kinds of good deeds limitlessly, 
being composed and balanced in all circumstances. The 
practice of paramis (perfections) is a virtue shared by all 
sincere followers of the Buddha's teachings, regardless of 
their tradition, and Sayadaw Ottamathara is renowned for 
his great loving-kindness. 

Vipassana meditation is fundamentally prevalent in 
meditation centers in Myanmar. Sayadaw's approach to 
Vipassana meditation is perfect, knowledgeable about 
Dhamma theory and practice. In fact, he cares more deeply 
about practical application. The name "Thabarwa" has 
become familiar to Sayadaw's followers since 2007, both 
within his country and among many Buddhist and non-
Buddhist communities worldwide. Sayadaw Ottamathara 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   8RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   8 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   9RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   9 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



10

Sayadaw Ashin Ottamathara 

11 
 

On October 21, 2002, the full moon day of Thadingyut, 
he renounced all his possessions and officially ordained, 
taking the Ten Precepts. With profound reverence for the 
Buddha and his teachers, he began teaching Vipassana 
meditation, aspiring to help many people access the 
Original Truth. 

3. Extraordinary Buddhist Activities of Sayadaw 
Ottamathara: 

Since entering monastic life, Sayadaw Ottamathara has 
devoutly dedicated himself to the Triple Gem, guiding 
others to abandon evil actions and do good deeds, and 
develop the quality of life through selfless acts of body, 
speech, and mind. He constantly emphasizes and 
encourages his disciples to go on the Middle Way of 
detachment and the realization of non-self. 

- In 2002, under the guidance of Sayadaw U 
Nayyasagara, Ottamathara began teaching Vipassana 
meditation, gaining fame among both Buddhist and non-
Buddhist communities in Myanmar. He founded the 
organization "From Avijja To Vijja" (From Ignorance To 
Wisdom) - the Wisdom Propagation Organization to lay the 
groundwork for Dhammadut - missionary journeys inside 
the country and abroad later. This organization quickly 
became one of the most important sources of Vipassana 
literature in Myanmar. 

- In 2005, he became famous as the "Tsunami Sayadaw" 
after a series of Dhamma lectures on the causes of the 
tsunami phenomenon and its lessons for humanity. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   11RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   11 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

11 
 

On October 21, 2002, the full moon day of Thadingyut, 
he renounced all his possessions and officially ordained, 
taking the Ten Precepts. With profound reverence for the 
Buddha and his teachers, he began teaching Vipassana 
meditation, aspiring to help many people access the 
Original Truth. 

3. Extraordinary Buddhist Activities of Sayadaw 
Ottamathara: 

Since entering monastic life, Sayadaw Ottamathara has 
devoutly dedicated himself to the Triple Gem, guiding 
others to abandon evil actions and do good deeds, and 
develop the quality of life through selfless acts of body, 
speech, and mind. He constantly emphasizes and 
encourages his disciples to go on the Middle Way of 
detachment and the realization of non-self. 

- In 2002, under the guidance of Sayadaw U 
Nayyasagara, Ottamathara began teaching Vipassana 
meditation, gaining fame among both Buddhist and non-
Buddhist communities in Myanmar. He founded the 
organization "From Avijja To Vijja" (From Ignorance To 
Wisdom) - the Wisdom Propagation Organization to lay the 
groundwork for Dhammadut - missionary journeys inside 
the country and abroad later. This organization quickly 
became one of the most important sources of Vipassana 
literature in Myanmar. 

- In 2005, he became famous as the "Tsunami Sayadaw" 
after a series of Dhamma lectures on the causes of the 
tsunami phenomenon and its lessons for humanity. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

10 
 

inheritance" of the family instead. However, later, due to 
his spiritual influence, the entire family took refuge in the 
Triple Gem and earnestly supported his spiritual pursuits. 

Growing up in an economically comfortable family, he 
received a solid education and clear direction for his future. 
He was naturally intelligent, with a sharp memory and 
profound insight, capable of comprehensively 
understanding and accurately predicting situations. 

- In 1986, he passed the university entrance exam with 
outstanding results. 

- In 1992, he obtained a B.A (in English with 
Excellence) from Yangon University. 

- From 1992 to 1999, he was a young entrepreneur and 
successful businessman. 

However, despite his comfortable life, his good paramis 
towards spiritual awakening persisted through many 
lifetimes. From 1999 onwards, he began exploring various 
methods of Vipassana Meditation under the guidance of 
eminent meditation teachers such as Ledi Sayadaw, 
SunLun Sayadaw, Mahasi Sayadaw, Mogok Sayadaw, and 
TheInnGu Sayadaw. After experiencing and seriously 
practicing meditation at Mogok Meditation Center (HQ), U 
Ba Khin International Meditation Center, and S.N. 
Goenka's Vipassana Meditation Center, his understanding 
of the Buddha's teachings and the theory of non-self 
deepened rapidly. Just after three years of meditation 
practice, he attained fundamental insight into the truth. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   10RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   10 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   10RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   10 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



11

Sayadaw Ashin Ottamathara 

11 
 

On October 21, 2002, the full moon day of Thadingyut, 
he renounced all his possessions and officially ordained, 
taking the Ten Precepts. With profound reverence for the 
Buddha and his teachers, he began teaching Vipassana 
meditation, aspiring to help many people access the 
Original Truth. 

3. Extraordinary Buddhist Activities of Sayadaw 
Ottamathara: 

Since entering monastic life, Sayadaw Ottamathara has 
devoutly dedicated himself to the Triple Gem, guiding 
others to abandon evil actions and do good deeds, and 
develop the quality of life through selfless acts of body, 
speech, and mind. He constantly emphasizes and 
encourages his disciples to go on the Middle Way of 
detachment and the realization of non-self. 

- In 2002, under the guidance of Sayadaw U 
Nayyasagara, Ottamathara began teaching Vipassana 
meditation, gaining fame among both Buddhist and non-
Buddhist communities in Myanmar. He founded the 
organization "From Avijja To Vijja" (From Ignorance To 
Wisdom) - the Wisdom Propagation Organization to lay the 
groundwork for Dhammadut - missionary journeys inside 
the country and abroad later. This organization quickly 
became one of the most important sources of Vipassana 
literature in Myanmar. 

- In 2005, he became famous as the "Tsunami Sayadaw" 
after a series of Dhamma lectures on the causes of the 
tsunami phenomenon and its lessons for humanity. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   11RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   11 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

11 
 

On October 21, 2002, the full moon day of Thadingyut, 
he renounced all his possessions and officially ordained, 
taking the Ten Precepts. With profound reverence for the 
Buddha and his teachers, he began teaching Vipassana 
meditation, aspiring to help many people access the 
Original Truth. 

3. Extraordinary Buddhist Activities of Sayadaw 
Ottamathara: 

Since entering monastic life, Sayadaw Ottamathara has 
devoutly dedicated himself to the Triple Gem, guiding 
others to abandon evil actions and do good deeds, and 
develop the quality of life through selfless acts of body, 
speech, and mind. He constantly emphasizes and 
encourages his disciples to go on the Middle Way of 
detachment and the realization of non-self. 

- In 2002, under the guidance of Sayadaw U 
Nayyasagara, Ottamathara began teaching Vipassana 
meditation, gaining fame among both Buddhist and non-
Buddhist communities in Myanmar. He founded the 
organization "From Avijja To Vijja" (From Ignorance To 
Wisdom) - the Wisdom Propagation Organization to lay the 
groundwork for Dhammadut - missionary journeys inside 
the country and abroad later. This organization quickly 
became one of the most important sources of Vipassana 
literature in Myanmar. 

- In 2005, he became famous as the "Tsunami Sayadaw" 
after a series of Dhamma lectures on the causes of the 
tsunami phenomenon and its lessons for humanity. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

10 
 

inheritance" of the family instead. However, later, due to 
his spiritual influence, the entire family took refuge in the 
Triple Gem and earnestly supported his spiritual pursuits. 

Growing up in an economically comfortable family, he 
received a solid education and clear direction for his future. 
He was naturally intelligent, with a sharp memory and 
profound insight, capable of comprehensively 
understanding and accurately predicting situations. 

- In 1986, he passed the university entrance exam with 
outstanding results. 

- In 1992, he obtained a B.A (in English with 
Excellence) from Yangon University. 

- From 1992 to 1999, he was a young entrepreneur and 
successful businessman. 

However, despite his comfortable life, his good paramis 
towards spiritual awakening persisted through many 
lifetimes. From 1999 onwards, he began exploring various 
methods of Vipassana Meditation under the guidance of 
eminent meditation teachers such as Ledi Sayadaw, 
SunLun Sayadaw, Mahasi Sayadaw, Mogok Sayadaw, and 
TheInnGu Sayadaw. After experiencing and seriously 
practicing meditation at Mogok Meditation Center (HQ), U 
Ba Khin International Meditation Center, and S.N. 
Goenka's Vipassana Meditation Center, his understanding 
of the Buddha's teachings and the theory of non-self 
deepened rapidly. Just after three years of meditation 
practice, he attained fundamental insight into the truth. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   10RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   10 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   11RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   11 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



12

Sayadaw Ashin Ottamathara 

13 
 

Conservation Area in Hlegu and planned to establish a 
Wildlife Conservation Area in southern Myanmar. 

- In 2016, under his guidance, the 4-story Dhamma 
Hospital within Thabarwa Center (Thanlyin) was opened 
and operated efficiently, helping many people solve various 
difficulties, especially in the current situation in Myanmar. 

- In 2017, numerous significant virtuous activities were 
taken place under his leadership. Firstly, he established the 
6-story End-of-Life Care Dhamma Hospital at Thabarwa 
Center (Thanlyin), mostly sponsored by the Kun Kho Yar 
Foundation. Secondly, he established the first drug 
rehabilitation center in Tachileik, Eastern Shan State, 
Myanmar. Plans are underway to establish more centers 
like this in Myanmar. Thirdly, he established Thabarwa 
Natural Centers in several Western countries, promoting 
widespread application of Vipassana meditation 
worldwide, working together for peace and progress of 
humanity, aiming to help humanity end suffering, live in 
happiness, and attain liberation, kindness, according to the 
principle of the Buddha's teachings. 

4. Overview of Thabarwa Center (Thanlyin) – 
Myanmar: 

It's worth noting that the main Thabarwa Center 
(Thanlyin) in Yangon, Myanmar, currently hosts around 
3,000 meditators from across Myanmar and other countries. 
At this meditation center, on average, Sayadaw guides 
meditation for over 1200 Myanmar monks; provides care 
for over 1000 patients at the Dhamma Hospital; takes care 
of about 2500 elderly individuals; provides assistance to 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   13RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   13 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

13 
 

Conservation Area in Hlegu and planned to establish a 
Wildlife Conservation Area in southern Myanmar. 

- In 2016, under his guidance, the 4-story Dhamma 
Hospital within Thabarwa Center (Thanlyin) was opened 
and operated efficiently, helping many people solve various 
difficulties, especially in the current situation in Myanmar. 

- In 2017, numerous significant virtuous activities were 
taken place under his leadership. Firstly, he established the 
6-story End-of-Life Care Dhamma Hospital at Thabarwa 
Center (Thanlyin), mostly sponsored by the Kun Kho Yar 
Foundation. Secondly, he established the first drug 
rehabilitation center in Tachileik, Eastern Shan State, 
Myanmar. Plans are underway to establish more centers 
like this in Myanmar. Thirdly, he established Thabarwa 
Natural Centers in several Western countries, promoting 
widespread application of Vipassana meditation 
worldwide, working together for peace and progress of 
humanity, aiming to help humanity end suffering, live in 
happiness, and attain liberation, kindness, according to the 
principle of the Buddha's teachings. 

4. Overview of Thabarwa Center (Thanlyin) – 
Myanmar: 

It's worth noting that the main Thabarwa Center 
(Thanlyin) in Yangon, Myanmar, currently hosts around 
3,000 meditators from across Myanmar and other countries. 
At this meditation center, on average, Sayadaw guides 
meditation for over 1200 Myanmar monks; provides care 
for over 1000 patients at the Dhamma Hospital; takes care 
of about 2500 elderly individuals; provides assistance to 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

12 
 

- In 2007 and 2008, he established meditation centers 
on 45th Street in downtown Yangon (2007) and Thabarwa 
Meditation Center in Thanlyin (2008). 

- In 2009, he began international missionary tours to 
teach mindfulness and guide Vipassana meditation. 

- In 2012, with the aim of providing quality education 
for underprivileged children, he founded the first "Baka 
School" in the Village of Compassion 15ft. Later, many 
Baka schools were built and are currently in various stages 
of development throughout Myanmar. 

- In 2013, he started supporting monasteries, nunneries, 
and orphanages lacking material resources, and helped 
disadvantaged local communities build roads, bridges, 
schools, hospitals, dormitories, temples, pagodas, public 
toilets, wells, and water purification systems (to provide 
clean water). 

- 2015 witnessed numerous significant virtuous 
activities under his leadership. Firstly, he established 
Buddhist schools for monks at Thabarwa Center (Thanlyin) 
and planned to establish more new schools. Also in 2015, 
to inspire doing unlimited good deeds, social welfare, and 
supporting for urgent cases such as disasters, refugees, and 
anyone in need, the first Volunteerism model was launched, 
encouraging people to join hands in "creating limitless 
merit," tentatively called the "Merit Bank," which was 
inaugurated on August 29, 2015. This is one of the highly 
esteemed activities of Thabarwa Center. Several new 
"Merit Banks" are currently under development throughout 
Myanmar. Also in 2015, he established the first Wildlife 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   12RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   12 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   12RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   12 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



13

Sayadaw Ashin Ottamathara 

13 
 

Conservation Area in Hlegu and planned to establish a 
Wildlife Conservation Area in southern Myanmar. 

- In 2016, under his guidance, the 4-story Dhamma 
Hospital within Thabarwa Center (Thanlyin) was opened 
and operated efficiently, helping many people solve various 
difficulties, especially in the current situation in Myanmar. 

- In 2017, numerous significant virtuous activities were 
taken place under his leadership. Firstly, he established the 
6-story End-of-Life Care Dhamma Hospital at Thabarwa 
Center (Thanlyin), mostly sponsored by the Kun Kho Yar 
Foundation. Secondly, he established the first drug 
rehabilitation center in Tachileik, Eastern Shan State, 
Myanmar. Plans are underway to establish more centers 
like this in Myanmar. Thirdly, he established Thabarwa 
Natural Centers in several Western countries, promoting 
widespread application of Vipassana meditation 
worldwide, working together for peace and progress of 
humanity, aiming to help humanity end suffering, live in 
happiness, and attain liberation, kindness, according to the 
principle of the Buddha's teachings. 

4. Overview of Thabarwa Center (Thanlyin) – 
Myanmar: 

It's worth noting that the main Thabarwa Center 
(Thanlyin) in Yangon, Myanmar, currently hosts around 
3,000 meditators from across Myanmar and other countries. 
At this meditation center, on average, Sayadaw guides 
meditation for over 1200 Myanmar monks; provides care 
for over 1000 patients at the Dhamma Hospital; takes care 
of about 2500 elderly individuals; provides assistance to 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   13RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   13 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

13 
 

Conservation Area in Hlegu and planned to establish a 
Wildlife Conservation Area in southern Myanmar. 

- In 2016, under his guidance, the 4-story Dhamma 
Hospital within Thabarwa Center (Thanlyin) was opened 
and operated efficiently, helping many people solve various 
difficulties, especially in the current situation in Myanmar. 

- In 2017, numerous significant virtuous activities were 
taken place under his leadership. Firstly, he established the 
6-story End-of-Life Care Dhamma Hospital at Thabarwa 
Center (Thanlyin), mostly sponsored by the Kun Kho Yar 
Foundation. Secondly, he established the first drug 
rehabilitation center in Tachileik, Eastern Shan State, 
Myanmar. Plans are underway to establish more centers 
like this in Myanmar. Thirdly, he established Thabarwa 
Natural Centers in several Western countries, promoting 
widespread application of Vipassana meditation 
worldwide, working together for peace and progress of 
humanity, aiming to help humanity end suffering, live in 
happiness, and attain liberation, kindness, according to the 
principle of the Buddha's teachings. 

4. Overview of Thabarwa Center (Thanlyin) – 
Myanmar: 

It's worth noting that the main Thabarwa Center 
(Thanlyin) in Yangon, Myanmar, currently hosts around 
3,000 meditators from across Myanmar and other countries. 
At this meditation center, on average, Sayadaw guides 
meditation for over 1200 Myanmar monks; provides care 
for over 1000 patients at the Dhamma Hospital; takes care 
of about 2500 elderly individuals; provides assistance to 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

12 
 

- In 2007 and 2008, he established meditation centers 
on 45th Street in downtown Yangon (2007) and Thabarwa 
Meditation Center in Thanlyin (2008). 

- In 2009, he began international missionary tours to 
teach mindfulness and guide Vipassana meditation. 

- In 2012, with the aim of providing quality education 
for underprivileged children, he founded the first "Baka 
School" in the Village of Compassion 15ft. Later, many 
Baka schools were built and are currently in various stages 
of development throughout Myanmar. 

- In 2013, he started supporting monasteries, nunneries, 
and orphanages lacking material resources, and helped 
disadvantaged local communities build roads, bridges, 
schools, hospitals, dormitories, temples, pagodas, public 
toilets, wells, and water purification systems (to provide 
clean water). 

- 2015 witnessed numerous significant virtuous 
activities under his leadership. Firstly, he established 
Buddhist schools for monks at Thabarwa Center (Thanlyin) 
and planned to establish more new schools. Also in 2015, 
to inspire doing unlimited good deeds, social welfare, and 
supporting for urgent cases such as disasters, refugees, and 
anyone in need, the first Volunteerism model was launched, 
encouraging people to join hands in "creating limitless 
merit," tentatively called the "Merit Bank," which was 
inaugurated on August 29, 2015. This is one of the highly 
esteemed activities of Thabarwa Center. Several new 
"Merit Banks" are currently under development throughout 
Myanmar. Also in 2015, he established the first Wildlife 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   12RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   12 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   13RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   13 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



14

Sayadaw Ashin Ottamathara 

15 
 

growing number of elderly individuals and patients in need 
of shelter at the Thabarwa Center, Sayadaw Ottamathara 
planned to build a 16-story Dhamma Hospital, and to 
establish the 15ft Good Will Village (Thanlyin, 2012) and 
Good Will Village Thitnipin (Hlegu Township, 2014). The 
plan includes providing land parcels free of charge to the 
impoverished, displaced households, and homeless 
individuals. Additionally, several new Good Will Villages 
are currently in the formation and development stages 
throughout Myanmar. 

Regarding international propagation plans, Sayadaw 
Ottamathara also intends to establish several new Natural 
Thabarwa Centers in the United States, Europe, Australia, 
and Asia. He is ready to connect genuine spiritual practices 
without discrimination based on the teachings of the 
Gotama Buddha. 

With his deeply insightful teaching style, excellent 
wisdom, and compassionate heart, Sayadaw Ottamathara is 
becoming increasingly renowned nationally and 
internationally. He has been teaching Vipassana meditation 
at many monasteries, institutions, schools, hospitals, 
households, and public locations in Myanmar and many 
other countries. Every year, he has to arrange suitable time 
from his busy schedule within Myanmar to preach and 
teach meditation in Singapore, Malaysia, Vietnam, 
Thailand, Taiwan, the United States, and several European 
countries. 

6. The characteristics of Sayadaw Ottamathara 's 
Vipassana Meditation method: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   15RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   15 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

15 
 

growing number of elderly individuals and patients in need 
of shelter at the Thabarwa Center, Sayadaw Ottamathara 
planned to build a 16-story Dhamma Hospital, and to 
establish the 15ft Good Will Village (Thanlyin, 2012) and 
Good Will Village Thitnipin (Hlegu Township, 2014). The 
plan includes providing land parcels free of charge to the 
impoverished, displaced households, and homeless 
individuals. Additionally, several new Good Will Villages 
are currently in the formation and development stages 
throughout Myanmar. 

Regarding international propagation plans, Sayadaw 
Ottamathara also intends to establish several new Natural 
Thabarwa Centers in the United States, Europe, Australia, 
and Asia. He is ready to connect genuine spiritual practices 
without discrimination based on the teachings of the 
Gotama Buddha. 

With his deeply insightful teaching style, excellent 
wisdom, and compassionate heart, Sayadaw Ottamathara is 
becoming increasingly renowned nationally and 
internationally. He has been teaching Vipassana meditation 
at many monasteries, institutions, schools, hospitals, 
households, and public locations in Myanmar and many 
other countries. Every year, he has to arrange suitable time 
from his busy schedule within Myanmar to preach and 
teach meditation in Singapore, Malaysia, Vietnam, 
Thailand, Taiwan, the United States, and several European 
countries. 

6. The characteristics of Sayadaw Ottamathara 's 
Vipassana Meditation method: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

14 
 

single mothers; supports a group of approximately 50 
orphaned children; and provides accommodation for 
around 2000 male and female volunteers. This Thabarwa 
Center is regarded as a community that practices meditation 
together and does good deeds following the law of cause 
and effect, harmony, sharing, compassion, empathy, and 
mental tranquility. Mutual support is frequent smong 
Thabarwa Centers worldwide. 

Thabarwa Centers are always open to welcoming all 
individuals in need of assistance. Following the teachings 
of Sayadaw Ottamathara, Thabarwa Thanlyin provides 
residence and healthcare for everyone regardless of 
circumstances until the end of life. This place 
accommodates various types of people, including different 
ages, professions, educational backgrounds, economic 
situations, such as the elderly, homeless individuals, 
orphaned children, single mothers, unemployed 
individuals, patients, handicaped or mentally ill 
individuals, those with chronic or incurable diseases 
(including tuberculosis and AIDS), and those facing 
complex health, social, or financial difficulties. The center 
also actively protects the environment, handles waste, and 
lives closely to nature. 

5.  Domestic and International Propagation Plans 
of Sayadaw Ottamathara: 

To meet the increasing physical, mental, and intellectual 
needs of many meditators, Sayadaw Ottamathara has 
planned to establish branches of the Thabarwa Center 
across Myanmar and in various foreign countries. Given the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   14RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   14 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   14RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   14 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



15

Sayadaw Ashin Ottamathara 

15 
 

growing number of elderly individuals and patients in need 
of shelter at the Thabarwa Center, Sayadaw Ottamathara 
planned to build a 16-story Dhamma Hospital, and to 
establish the 15ft Good Will Village (Thanlyin, 2012) and 
Good Will Village Thitnipin (Hlegu Township, 2014). The 
plan includes providing land parcels free of charge to the 
impoverished, displaced households, and homeless 
individuals. Additionally, several new Good Will Villages 
are currently in the formation and development stages 
throughout Myanmar. 

Regarding international propagation plans, Sayadaw 
Ottamathara also intends to establish several new Natural 
Thabarwa Centers in the United States, Europe, Australia, 
and Asia. He is ready to connect genuine spiritual practices 
without discrimination based on the teachings of the 
Gotama Buddha. 

With his deeply insightful teaching style, excellent 
wisdom, and compassionate heart, Sayadaw Ottamathara is 
becoming increasingly renowned nationally and 
internationally. He has been teaching Vipassana meditation 
at many monasteries, institutions, schools, hospitals, 
households, and public locations in Myanmar and many 
other countries. Every year, he has to arrange suitable time 
from his busy schedule within Myanmar to preach and 
teach meditation in Singapore, Malaysia, Vietnam, 
Thailand, Taiwan, the United States, and several European 
countries. 

6. The characteristics of Sayadaw Ottamathara 's 
Vipassana Meditation method: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   15RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   15 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

15 
 

growing number of elderly individuals and patients in need 
of shelter at the Thabarwa Center, Sayadaw Ottamathara 
planned to build a 16-story Dhamma Hospital, and to 
establish the 15ft Good Will Village (Thanlyin, 2012) and 
Good Will Village Thitnipin (Hlegu Township, 2014). The 
plan includes providing land parcels free of charge to the 
impoverished, displaced households, and homeless 
individuals. Additionally, several new Good Will Villages 
are currently in the formation and development stages 
throughout Myanmar. 

Regarding international propagation plans, Sayadaw 
Ottamathara also intends to establish several new Natural 
Thabarwa Centers in the United States, Europe, Australia, 
and Asia. He is ready to connect genuine spiritual practices 
without discrimination based on the teachings of the 
Gotama Buddha. 

With his deeply insightful teaching style, excellent 
wisdom, and compassionate heart, Sayadaw Ottamathara is 
becoming increasingly renowned nationally and 
internationally. He has been teaching Vipassana meditation 
at many monasteries, institutions, schools, hospitals, 
households, and public locations in Myanmar and many 
other countries. Every year, he has to arrange suitable time 
from his busy schedule within Myanmar to preach and 
teach meditation in Singapore, Malaysia, Vietnam, 
Thailand, Taiwan, the United States, and several European 
countries. 

6. The characteristics of Sayadaw Ottamathara 's 
Vipassana Meditation method: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

14 
 

single mothers; supports a group of approximately 50 
orphaned children; and provides accommodation for 
around 2000 male and female volunteers. This Thabarwa 
Center is regarded as a community that practices meditation 
together and does good deeds following the law of cause 
and effect, harmony, sharing, compassion, empathy, and 
mental tranquility. Mutual support is frequent smong 
Thabarwa Centers worldwide. 

Thabarwa Centers are always open to welcoming all 
individuals in need of assistance. Following the teachings 
of Sayadaw Ottamathara, Thabarwa Thanlyin provides 
residence and healthcare for everyone regardless of 
circumstances until the end of life. This place 
accommodates various types of people, including different 
ages, professions, educational backgrounds, economic 
situations, such as the elderly, homeless individuals, 
orphaned children, single mothers, unemployed 
individuals, patients, handicaped or mentally ill 
individuals, those with chronic or incurable diseases 
(including tuberculosis and AIDS), and those facing 
complex health, social, or financial difficulties. The center 
also actively protects the environment, handles waste, and 
lives closely to nature. 

5.  Domestic and International Propagation Plans 
of Sayadaw Ottamathara: 

To meet the increasing physical, mental, and intellectual 
needs of many meditators, Sayadaw Ottamathara has 
planned to establish branches of the Thabarwa Center 
across Myanmar and in various foreign countries. Given the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   14RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   14 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   15RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   15 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



16

Sayadaw Ashin Ottamathara 

17 
 

past lives as well as his altruistic aspirations for benefiting 
humanity compassionately. 

7. The Practical Value of Sayadaw Ottamathara's 
application of Vipassana Meditation to Humanity: 

Today, Sayadaw teaches Dhamma and guides 
Vipassana meditation at many research institutes, schools, 
hospitals, and households both domestically and 
internationally. Particularly, he does not yield to difficulties 
and willingly reaches out to preach to many critically ill 
patients even when they are far away. His teachings are 
leading people from attachment to detachment, from 
resentment to compassion, from ignorance to wisdom, all 
through the power of doing unlimited good deeds and truly 
understanding the nature of non-self. Through his 
teachings, many people, regardless of age or health, can 
access practices to transform themselves: "From Ignorance 
to Wisdom," "From Attachment to Compassion," "From 
Resentment to Letting Go," and "From Ego to Non-Self." 

In the spirit of unlimited voluntary service to living 
beings, natural practice of doing good deeds, deep 
immersion in Vipassana meditation, complete fulfillment 
of Morality-Concentration-Wisdom, deep understanding of 
Dhamma theory and practice, and harmony of the worldly 
and otherworldly matters, Sayadaw Ottamathara 
demonstrates rare compassion, wisdom, and courage of a 
contemporary enlightened Buddhist practitioner. 
Therefore, he is trusted by the Sangha, revered by Buddhist 
followers, and respected by leaders. His religious and 
spiritual endeavors have positively applied Vipassana 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   17RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   17 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

17 
 

past lives as well as his altruistic aspirations for benefiting 
humanity compassionately. 

7. The Practical Value of Sayadaw Ottamathara's 
application of Vipassana Meditation to Humanity: 

Today, Sayadaw teaches Dhamma and guides 
Vipassana meditation at many research institutes, schools, 
hospitals, and households both domestically and 
internationally. Particularly, he does not yield to difficulties 
and willingly reaches out to preach to many critically ill 
patients even when they are far away. His teachings are 
leading people from attachment to detachment, from 
resentment to compassion, from ignorance to wisdom, all 
through the power of doing unlimited good deeds and truly 
understanding the nature of non-self. Through his 
teachings, many people, regardless of age or health, can 
access practices to transform themselves: "From Ignorance 
to Wisdom," "From Attachment to Compassion," "From 
Resentment to Letting Go," and "From Ego to Non-Self." 

In the spirit of unlimited voluntary service to living 
beings, natural practice of doing good deeds, deep 
immersion in Vipassana meditation, complete fulfillment 
of Morality-Concentration-Wisdom, deep understanding of 
Dhamma theory and practice, and harmony of the worldly 
and otherworldly matters, Sayadaw Ottamathara 
demonstrates rare compassion, wisdom, and courage of a 
contemporary enlightened Buddhist practitioner. 
Therefore, he is trusted by the Sangha, revered by Buddhist 
followers, and respected by leaders. His religious and 
spiritual endeavors have positively applied Vipassana 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

16 
 

Sayadaw Ottamathara's meditation method does not 
have discrimination about monastic and lay practitioners, 
gender, sects, monastic orders, regions, or countries. He 
approaches life through direct practice and thorough 
understanding of the Buddha's teachings, benefiting 
sentient beings voluntarily, naturally, and selflessly. He 
transcends worldly attachments while staying in harmony 
of Morality-Concentration-Wisdom, of theory and practice, 
of essence-form-application, and he is also complete on 
worldly as well as otherworldly matters. 

He emphasizes the attitude of practicing "mindfulness 
and detachment at the present moment”, encouraging 
everyone to live "mindfully awake" in every moment, 
emphasizing "peaceful tranquility within oneself" when 
doing good deeds based on deep faith in the law of cause 
and effect, guiding disciples to serve naturally without 
demands (as implied by the Thabarwa Center's name), and 
adhering to the spirit of "against the flow of worldly life, 
along the path of Dhamma" yet still engaging with life like 
"a lotus in the mud", having loving kindness to all lives  and 
willingly dedicating oneself. 

His meditation method helps to effectively apply the 
Buddha's teachings to the world, spreading Vipassana 
meditation, collaborating with communities, supporting 
peace, respecting life, full of humane benevolence and 
complete in both worldly and Dhamma paths. This 
originates purely from deeply understanding and 
embracing the profound teachings of Buddha Shakyamuni 
proclaimed for over 2600 years and the paramis 
(perfections) of Sayadaw Ottamathara accumulated from 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   16RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   16 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   16RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   16 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



17

Sayadaw Ashin Ottamathara 

17 
 

past lives as well as his altruistic aspirations for benefiting 
humanity compassionately. 

7. The Practical Value of Sayadaw Ottamathara's 
application of Vipassana Meditation to Humanity: 

Today, Sayadaw teaches Dhamma and guides 
Vipassana meditation at many research institutes, schools, 
hospitals, and households both domestically and 
internationally. Particularly, he does not yield to difficulties 
and willingly reaches out to preach to many critically ill 
patients even when they are far away. His teachings are 
leading people from attachment to detachment, from 
resentment to compassion, from ignorance to wisdom, all 
through the power of doing unlimited good deeds and truly 
understanding the nature of non-self. Through his 
teachings, many people, regardless of age or health, can 
access practices to transform themselves: "From Ignorance 
to Wisdom," "From Attachment to Compassion," "From 
Resentment to Letting Go," and "From Ego to Non-Self." 

In the spirit of unlimited voluntary service to living 
beings, natural practice of doing good deeds, deep 
immersion in Vipassana meditation, complete fulfillment 
of Morality-Concentration-Wisdom, deep understanding of 
Dhamma theory and practice, and harmony of the worldly 
and otherworldly matters, Sayadaw Ottamathara 
demonstrates rare compassion, wisdom, and courage of a 
contemporary enlightened Buddhist practitioner. 
Therefore, he is trusted by the Sangha, revered by Buddhist 
followers, and respected by leaders. His religious and 
spiritual endeavors have positively applied Vipassana 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   17RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   17 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

17 
 

past lives as well as his altruistic aspirations for benefiting 
humanity compassionately. 

7. The Practical Value of Sayadaw Ottamathara's 
application of Vipassana Meditation to Humanity: 

Today, Sayadaw teaches Dhamma and guides 
Vipassana meditation at many research institutes, schools, 
hospitals, and households both domestically and 
internationally. Particularly, he does not yield to difficulties 
and willingly reaches out to preach to many critically ill 
patients even when they are far away. His teachings are 
leading people from attachment to detachment, from 
resentment to compassion, from ignorance to wisdom, all 
through the power of doing unlimited good deeds and truly 
understanding the nature of non-self. Through his 
teachings, many people, regardless of age or health, can 
access practices to transform themselves: "From Ignorance 
to Wisdom," "From Attachment to Compassion," "From 
Resentment to Letting Go," and "From Ego to Non-Self." 

In the spirit of unlimited voluntary service to living 
beings, natural practice of doing good deeds, deep 
immersion in Vipassana meditation, complete fulfillment 
of Morality-Concentration-Wisdom, deep understanding of 
Dhamma theory and practice, and harmony of the worldly 
and otherworldly matters, Sayadaw Ottamathara 
demonstrates rare compassion, wisdom, and courage of a 
contemporary enlightened Buddhist practitioner. 
Therefore, he is trusted by the Sangha, revered by Buddhist 
followers, and respected by leaders. His religious and 
spiritual endeavors have positively applied Vipassana 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

16 
 

Sayadaw Ottamathara's meditation method does not 
have discrimination about monastic and lay practitioners, 
gender, sects, monastic orders, regions, or countries. He 
approaches life through direct practice and thorough 
understanding of the Buddha's teachings, benefiting 
sentient beings voluntarily, naturally, and selflessly. He 
transcends worldly attachments while staying in harmony 
of Morality-Concentration-Wisdom, of theory and practice, 
of essence-form-application, and he is also complete on 
worldly as well as otherworldly matters. 

He emphasizes the attitude of practicing "mindfulness 
and detachment at the present moment”, encouraging 
everyone to live "mindfully awake" in every moment, 
emphasizing "peaceful tranquility within oneself" when 
doing good deeds based on deep faith in the law of cause 
and effect, guiding disciples to serve naturally without 
demands (as implied by the Thabarwa Center's name), and 
adhering to the spirit of "against the flow of worldly life, 
along the path of Dhamma" yet still engaging with life like 
"a lotus in the mud", having loving kindness to all lives  and 
willingly dedicating oneself. 

His meditation method helps to effectively apply the 
Buddha's teachings to the world, spreading Vipassana 
meditation, collaborating with communities, supporting 
peace, respecting life, full of humane benevolence and 
complete in both worldly and Dhamma paths. This 
originates purely from deeply understanding and 
embracing the profound teachings of Buddha Shakyamuni 
proclaimed for over 2600 years and the paramis 
(perfections) of Sayadaw Ottamathara accumulated from 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   16RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   16 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   17RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   17 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



18

Sayadaw Ashin Ottamathara 

19 
 

In 2023, Sayadaw Ottamathara spent three months in 
Hanoi, Vietnam's capital, teaching applied Vipassana 
meditation from August 1st to November 1st, 2023. During 
his stay, he was warmly welcomed and supported by the 
Vietnam Buddhist Sangha and all levels of Vietnamese 
authorities, from central to local. Prior to this, for over 10 
years, Sayadaw Ottamathara had been regularly teaching 
meditation in various locations in Vietnam. Approximately 
20 online Buddhist newspapers (both digital and print) have 
delivered information about his meditation course. The 
reputable Thanh Nien Publishing House of Vietnam printed 
2,500 copies of his book "From Ignorance to Wisdom", 
which was launched with the participation of six scholars, 
associate professors, and commentators, and was sold out 
within just two days. Prior to this, the book had been 
published in 2017 with 1,600 copies by the Hong Duc 
Publishing House of Vietnam. "From Ignorance to 
Wisdom" is primarily a Vietnamese translation of a 
compilation of lectures given in English titled "The 
Practice of Detachment” by Sayadaw Ottamathara during 
his international Buddhist activities, compiled and edited 
by his diligent students and disciples under his guidance. 
This book was first published in 2014 with 1,000 copies by 
Inward Path Publishing House in Penang, Malaysia. 

During the meditation course, the Thai embassy and 
representatives from the Myanmar embassy visited and 
paid respects; delegations from Bhutan, India, the Czech 
Republic, and Thailand also exchanged experiences; many 
high-ranking Vietnamese monks engaged in discussions 
(specific details attached); numerous celebrities, scholars, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   19RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   19 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

19 
 

In 2023, Sayadaw Ottamathara spent three months in 
Hanoi, Vietnam's capital, teaching applied Vipassana 
meditation from August 1st to November 1st, 2023. During 
his stay, he was warmly welcomed and supported by the 
Vietnam Buddhist Sangha and all levels of Vietnamese 
authorities, from central to local. Prior to this, for over 10 
years, Sayadaw Ottamathara had been regularly teaching 
meditation in various locations in Vietnam. Approximately 
20 online Buddhist newspapers (both digital and print) have 
delivered information about his meditation course. The 
reputable Thanh Nien Publishing House of Vietnam printed 
2,500 copies of his book "From Ignorance to Wisdom", 
which was launched with the participation of six scholars, 
associate professors, and commentators, and was sold out 
within just two days. Prior to this, the book had been 
published in 2017 with 1,600 copies by the Hong Duc 
Publishing House of Vietnam. "From Ignorance to 
Wisdom" is primarily a Vietnamese translation of a 
compilation of lectures given in English titled "The 
Practice of Detachment” by Sayadaw Ottamathara during 
his international Buddhist activities, compiled and edited 
by his diligent students and disciples under his guidance. 
This book was first published in 2014 with 1,000 copies by 
Inward Path Publishing House in Penang, Malaysia. 

During the meditation course, the Thai embassy and 
representatives from the Myanmar embassy visited and 
paid respects; delegations from Bhutan, India, the Czech 
Republic, and Thailand also exchanged experiences; many 
high-ranking Vietnamese monks engaged in discussions 
(specific details attached); numerous celebrities, scholars, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

18 
 

meditation to life, allowing practitioners to immediately see 
results in the present, helping many to benefit, find inner 
joy, actively renounce evil deeds and aspire to transform 
worldly existence into holiness on the path of liberation as 
taught by Buddha Shakyamuni. 

Buddhism in Myanmar is highly valued by leadership 
on all sides, and Buddhist monks and lay followers 
throughout this national religion wish to work together for 
peace and happiness for themselves and others. Sayadaw 
Ottamathara earnestly calls for and supports peace. He is 
not only a monk, a Meditaion teacher, a psychologist, or a 
sociologist, but also a prominent Buddhist leader with 
significant influence on the Sangha, Buddhist followers, 
and residents in Myanmar and some other places in the 
world today. 

8. Some Recognitions of Buddhist Activities 
Domestically and Internationally: 

On May 14, 2023, in Myanmar, Sayadaw Ottamathara - 
who has established more than 100 meditation centers in 
Myanmar, 12 centers in Thailand, and several others 
worldwide, collectively known as Thabarwa - was honored 
with the title "Highly Virtuous Teacher of Profound 
Wisdom in Teaching the Dhamma Thoroughly – Dhamma 
Teacher Sayadaw Ottamathara " by the Non-
Governmental Organization called Hope Charity Myanmar 
Foundation. On March 9, 2022, this organization also gave 
him the highly prestigious title of "Highly Virtuous Teacher 
of Profound Wisdom in Social Charity – Venerable 
Sayadaw Ottamathara." 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   18RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   18 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   18RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   18 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



19

Sayadaw Ashin Ottamathara 

19 
 

In 2023, Sayadaw Ottamathara spent three months in 
Hanoi, Vietnam's capital, teaching applied Vipassana 
meditation from August 1st to November 1st, 2023. During 
his stay, he was warmly welcomed and supported by the 
Vietnam Buddhist Sangha and all levels of Vietnamese 
authorities, from central to local. Prior to this, for over 10 
years, Sayadaw Ottamathara had been regularly teaching 
meditation in various locations in Vietnam. Approximately 
20 online Buddhist newspapers (both digital and print) have 
delivered information about his meditation course. The 
reputable Thanh Nien Publishing House of Vietnam printed 
2,500 copies of his book "From Ignorance to Wisdom", 
which was launched with the participation of six scholars, 
associate professors, and commentators, and was sold out 
within just two days. Prior to this, the book had been 
published in 2017 with 1,600 copies by the Hong Duc 
Publishing House of Vietnam. "From Ignorance to 
Wisdom" is primarily a Vietnamese translation of a 
compilation of lectures given in English titled "The 
Practice of Detachment” by Sayadaw Ottamathara during 
his international Buddhist activities, compiled and edited 
by his diligent students and disciples under his guidance. 
This book was first published in 2014 with 1,000 copies by 
Inward Path Publishing House in Penang, Malaysia. 

During the meditation course, the Thai embassy and 
representatives from the Myanmar embassy visited and 
paid respects; delegations from Bhutan, India, the Czech 
Republic, and Thailand also exchanged experiences; many 
high-ranking Vietnamese monks engaged in discussions 
(specific details attached); numerous celebrities, scholars, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   19RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   19 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

19 
 

In 2023, Sayadaw Ottamathara spent three months in 
Hanoi, Vietnam's capital, teaching applied Vipassana 
meditation from August 1st to November 1st, 2023. During 
his stay, he was warmly welcomed and supported by the 
Vietnam Buddhist Sangha and all levels of Vietnamese 
authorities, from central to local. Prior to this, for over 10 
years, Sayadaw Ottamathara had been regularly teaching 
meditation in various locations in Vietnam. Approximately 
20 online Buddhist newspapers (both digital and print) have 
delivered information about his meditation course. The 
reputable Thanh Nien Publishing House of Vietnam printed 
2,500 copies of his book "From Ignorance to Wisdom", 
which was launched with the participation of six scholars, 
associate professors, and commentators, and was sold out 
within just two days. Prior to this, the book had been 
published in 2017 with 1,600 copies by the Hong Duc 
Publishing House of Vietnam. "From Ignorance to 
Wisdom" is primarily a Vietnamese translation of a 
compilation of lectures given in English titled "The 
Practice of Detachment” by Sayadaw Ottamathara during 
his international Buddhist activities, compiled and edited 
by his diligent students and disciples under his guidance. 
This book was first published in 2014 with 1,000 copies by 
Inward Path Publishing House in Penang, Malaysia. 

During the meditation course, the Thai embassy and 
representatives from the Myanmar embassy visited and 
paid respects; delegations from Bhutan, India, the Czech 
Republic, and Thailand also exchanged experiences; many 
high-ranking Vietnamese monks engaged in discussions 
(specific details attached); numerous celebrities, scholars, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

18 
 

meditation to life, allowing practitioners to immediately see 
results in the present, helping many to benefit, find inner 
joy, actively renounce evil deeds and aspire to transform 
worldly existence into holiness on the path of liberation as 
taught by Buddha Shakyamuni. 

Buddhism in Myanmar is highly valued by leadership 
on all sides, and Buddhist monks and lay followers 
throughout this national religion wish to work together for 
peace and happiness for themselves and others. Sayadaw 
Ottamathara earnestly calls for and supports peace. He is 
not only a monk, a Meditaion teacher, a psychologist, or a 
sociologist, but also a prominent Buddhist leader with 
significant influence on the Sangha, Buddhist followers, 
and residents in Myanmar and some other places in the 
world today. 

8. Some Recognitions of Buddhist Activities 
Domestically and Internationally: 

On May 14, 2023, in Myanmar, Sayadaw Ottamathara - 
who has established more than 100 meditation centers in 
Myanmar, 12 centers in Thailand, and several others 
worldwide, collectively known as Thabarwa - was honored 
with the title "Highly Virtuous Teacher of Profound 
Wisdom in Teaching the Dhamma Thoroughly – Dhamma 
Teacher Sayadaw Ottamathara " by the Non-
Governmental Organization called Hope Charity Myanmar 
Foundation. On March 9, 2022, this organization also gave 
him the highly prestigious title of "Highly Virtuous Teacher 
of Profound Wisdom in Social Charity – Venerable 
Sayadaw Ottamathara." 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   18RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   18 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   19RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   19 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



20

Sayadaw Ashin Ottamathara 

21 
 

in recognition of his tireless contributions to Buddhism and 
the public for over more than 20 years. The ceremony was 
witnessed by the Most Venerable Chief Preceptor of the 
First Order and 13 venerable Chief Preceptors in the 
Council of Management of the Sri Lanka Senior Monastic 
Community. 

In Sri Lanka, as part of the ceremony to confer the title 
of Venerable Chief Preceptor, the National Publishing 
House of Sri Lanka - Author Publication published and 
printed 400 copies of the English book titled "The Lectures 
of Sayadaw Ashin Ottamathara"; on December 10, 2023, 
the book launch event was held with the participation of the 
Minister of Education of Sri Lanka, representatives of the 
Government's Religious Affairs Committee of Sri Lanka, 
distinguished scholars, 30 Myanmar monks studying and 
residing in Sri Lanka, as well as a large number of youth, 
200 students, teachers, and intellectuals from Sri Lanka. 
The ceremony celebrating Sayadaw Ottamathara 's title of 
Venerable Chief Preceptor and the book launch in Sri 
Lanka attracted nearly 1,000 participants. 

In India, as part of the XVIII International Tipitaka 
Chanting Ceremony held from December 2 to December 
12, 2023, organized by the Cambodian Sangha in 
collaboration with the International Tipitaka Chanting 
Council (ITCC) and the Light of the Buddha Dhamma 
International Federation (LBDFI), Sayadaw Ottamathara 
undertook a Buddhist mission to this event. 

As part of this noble event, on December 13, 2024, 
Sayadaw Ottamathara and the international Sangha 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   21RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   21 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

21 
 

in recognition of his tireless contributions to Buddhism and 
the public for over more than 20 years. The ceremony was 
witnessed by the Most Venerable Chief Preceptor of the 
First Order and 13 venerable Chief Preceptors in the 
Council of Management of the Sri Lanka Senior Monastic 
Community. 

In Sri Lanka, as part of the ceremony to confer the title 
of Venerable Chief Preceptor, the National Publishing 
House of Sri Lanka - Author Publication published and 
printed 400 copies of the English book titled "The Lectures 
of Sayadaw Ashin Ottamathara"; on December 10, 2023, 
the book launch event was held with the participation of the 
Minister of Education of Sri Lanka, representatives of the 
Government's Religious Affairs Committee of Sri Lanka, 
distinguished scholars, 30 Myanmar monks studying and 
residing in Sri Lanka, as well as a large number of youth, 
200 students, teachers, and intellectuals from Sri Lanka. 
The ceremony celebrating Sayadaw Ottamathara 's title of 
Venerable Chief Preceptor and the book launch in Sri 
Lanka attracted nearly 1,000 participants. 

In India, as part of the XVIII International Tipitaka 
Chanting Ceremony held from December 2 to December 
12, 2023, organized by the Cambodian Sangha in 
collaboration with the International Tipitaka Chanting 
Council (ITCC) and the Light of the Buddha Dhamma 
International Federation (LBDFI), Sayadaw Ottamathara 
undertook a Buddhist mission to this event. 

As part of this noble event, on December 13, 2024, 
Sayadaw Ottamathara and the international Sangha 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

20 
 

directors of cultural and religious centers were present; and 
Sayadaw Ottamathara also engaged in various social 
welfare activities in Vietnam. 

As part of the Buddhist events at Sri Lanka, on 
December 8, 2023, at the Auditorium Hall of the Sri Lanka 
University of Buddhist Studies and Pali, Sayadaw 
Ottamathara participated in a Dhamma talk on the 
application of mindfulness and detachment to the Board of 
Directors and the collective body of Buddhist monks, 
scholars, researchers, and 500 monks and novices from Sri 
Lanka, Myanmar, and internationally. He inquired about 
the learning and teaching conditions of the university, 
praised the spirit of overcoming challenges and cultivating 
the will to study, and encouraged the monks and novices to 
make efforts in meditation and introspection to illuminate 
the Buddha-nature within everyone. Afterwards, he 
presented offerings to support 500 monks and novices 
studying at this one of the Leading Institutions in Buddhist 
Studies and Pali Education Worldwide. 

On December 9, 2023, at the Maha Nayaka 
Hamuduruwane Office, the former capital Kandy, Sayadaw 
Ottamathara  received the title "Kammaṭṭhānācariya 
Saddhamajotika Lokatthacariya Ashin Ottamathera" – 
"Highly Venerable Teacher who has Contributed 
Significantly to Modern Buddhism" in the spirit of Loving 
Peace, Non-Harming, Social Welfare, Sangha Harmony, 
Mindfulness, and Detachment", conferred by the Most 
Venerable Chief Preceptor of the First Order of Sri Lanka, 
Thibbatuwawe Sri Siddhartha Sumangala, Mahanayaka of 
the Malwatta Nikaya lineage of the Siyam Nikaya tradition, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   20RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   20 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   20RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   20 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



21

Sayadaw Ashin Ottamathara 

21 
 

in recognition of his tireless contributions to Buddhism and 
the public for over more than 20 years. The ceremony was 
witnessed by the Most Venerable Chief Preceptor of the 
First Order and 13 venerable Chief Preceptors in the 
Council of Management of the Sri Lanka Senior Monastic 
Community. 

In Sri Lanka, as part of the ceremony to confer the title 
of Venerable Chief Preceptor, the National Publishing 
House of Sri Lanka - Author Publication published and 
printed 400 copies of the English book titled "The Lectures 
of Sayadaw Ashin Ottamathara"; on December 10, 2023, 
the book launch event was held with the participation of the 
Minister of Education of Sri Lanka, representatives of the 
Government's Religious Affairs Committee of Sri Lanka, 
distinguished scholars, 30 Myanmar monks studying and 
residing in Sri Lanka, as well as a large number of youth, 
200 students, teachers, and intellectuals from Sri Lanka. 
The ceremony celebrating Sayadaw Ottamathara 's title of 
Venerable Chief Preceptor and the book launch in Sri 
Lanka attracted nearly 1,000 participants. 

In India, as part of the XVIII International Tipitaka 
Chanting Ceremony held from December 2 to December 
12, 2023, organized by the Cambodian Sangha in 
collaboration with the International Tipitaka Chanting 
Council (ITCC) and the Light of the Buddha Dhamma 
International Federation (LBDFI), Sayadaw Ottamathara 
undertook a Buddhist mission to this event. 

As part of this noble event, on December 13, 2024, 
Sayadaw Ottamathara and the international Sangha 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   21RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   21 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

21 
 

in recognition of his tireless contributions to Buddhism and 
the public for over more than 20 years. The ceremony was 
witnessed by the Most Venerable Chief Preceptor of the 
First Order and 13 venerable Chief Preceptors in the 
Council of Management of the Sri Lanka Senior Monastic 
Community. 

In Sri Lanka, as part of the ceremony to confer the title 
of Venerable Chief Preceptor, the National Publishing 
House of Sri Lanka - Author Publication published and 
printed 400 copies of the English book titled "The Lectures 
of Sayadaw Ashin Ottamathara"; on December 10, 2023, 
the book launch event was held with the participation of the 
Minister of Education of Sri Lanka, representatives of the 
Government's Religious Affairs Committee of Sri Lanka, 
distinguished scholars, 30 Myanmar monks studying and 
residing in Sri Lanka, as well as a large number of youth, 
200 students, teachers, and intellectuals from Sri Lanka. 
The ceremony celebrating Sayadaw Ottamathara 's title of 
Venerable Chief Preceptor and the book launch in Sri 
Lanka attracted nearly 1,000 participants. 

In India, as part of the XVIII International Tipitaka 
Chanting Ceremony held from December 2 to December 
12, 2023, organized by the Cambodian Sangha in 
collaboration with the International Tipitaka Chanting 
Council (ITCC) and the Light of the Buddha Dhamma 
International Federation (LBDFI), Sayadaw Ottamathara 
undertook a Buddhist mission to this event. 

As part of this noble event, on December 13, 2024, 
Sayadaw Ottamathara and the international Sangha 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

20 
 

directors of cultural and religious centers were present; and 
Sayadaw Ottamathara also engaged in various social 
welfare activities in Vietnam. 

As part of the Buddhist events at Sri Lanka, on 
December 8, 2023, at the Auditorium Hall of the Sri Lanka 
University of Buddhist Studies and Pali, Sayadaw 
Ottamathara participated in a Dhamma talk on the 
application of mindfulness and detachment to the Board of 
Directors and the collective body of Buddhist monks, 
scholars, researchers, and 500 monks and novices from Sri 
Lanka, Myanmar, and internationally. He inquired about 
the learning and teaching conditions of the university, 
praised the spirit of overcoming challenges and cultivating 
the will to study, and encouraged the monks and novices to 
make efforts in meditation and introspection to illuminate 
the Buddha-nature within everyone. Afterwards, he 
presented offerings to support 500 monks and novices 
studying at this one of the Leading Institutions in Buddhist 
Studies and Pali Education Worldwide. 

On December 9, 2023, at the Maha Nayaka 
Hamuduruwane Office, the former capital Kandy, Sayadaw 
Ottamathara  received the title "Kammaṭṭhānācariya 
Saddhamajotika Lokatthacariya Ashin Ottamathera" – 
"Highly Venerable Teacher who has Contributed 
Significantly to Modern Buddhism" in the spirit of Loving 
Peace, Non-Harming, Social Welfare, Sangha Harmony, 
Mindfulness, and Detachment", conferred by the Most 
Venerable Chief Preceptor of the First Order of Sri Lanka, 
Thibbatuwawe Sri Siddhartha Sumangala, Mahanayaka of 
the Malwatta Nikaya lineage of the Siyam Nikaya tradition, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   20RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   20 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   21RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   21 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



22

Sayadaw Ashin Ottamathara 

23 
 

to deliver Dhamma talks and share teachings in many 
places across India. 

From June 6, 2025, to June 29, 2025, in Malaysia and 
Singapore, under the guidance of Sayadaw Ottamathara, an 
International Vipassanā Meditation Retreat was held, 
attended by more than one hundred monks, nuns, and lay 
disciples from several countries, including Myanmar, 
Vietnam, Israel, South Africa, as well as local participants. 
In Malaysia, Sayadaw Ottamathara established about five 
Vipassanā Meditation Centers within the International 
Thabarwa Centers system. 

On April 18, 2025, at the headquarters of the Hai Phong 
Intermediate and Advanced School of Buddhist Studies, the 
Center for Applied Buddhist Studies was inaugurated. 
Sayadaw Ottamathara served as the representative of the 
International Affairs Connection Office in Myanmar, 
together with international monastics such as Dr. Ven. 
Ratana (India), Dr. Ven. Paramananda (Sri Lanka), Ven. 
Uttam, Ms. Dinh Thi Thu Ha (M.A. Candidate, Taiwan), as 
well as entrepreneurs, scholars, and representatives of 
Buddhist organizations. 

On the afternoon of May 5, 2025, at the main lecture 
hall of Thabarwa Phuoc Son Center, a gathering was held 
with the International Sangha from Sri Lanka, Taiwan, 
Myanmar, India, and Vietnam, on the occasion of the 
Buddhist leaders of these countries coming together for the 
2025 Vesak Celebration. Around one hundred monks, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   23RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   23 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

23 
 

to deliver Dhamma talks and share teachings in many 
places across India. 

From June 6, 2025, to June 29, 2025, in Malaysia and 
Singapore, under the guidance of Sayadaw Ottamathara, an 
International Vipassanā Meditation Retreat was held, 
attended by more than one hundred monks, nuns, and lay 
disciples from several countries, including Myanmar, 
Vietnam, Israel, South Africa, as well as local participants. 
In Malaysia, Sayadaw Ottamathara established about five 
Vipassanā Meditation Centers within the International 
Thabarwa Centers system. 

On April 18, 2025, at the headquarters of the Hai Phong 
Intermediate and Advanced School of Buddhist Studies, the 
Center for Applied Buddhist Studies was inaugurated. 
Sayadaw Ottamathara served as the representative of the 
International Affairs Connection Office in Myanmar, 
together with international monastics such as Dr. Ven. 
Ratana (India), Dr. Ven. Paramananda (Sri Lanka), Ven. 
Uttam, Ms. Dinh Thi Thu Ha (M.A. Candidate, Taiwan), as 
well as entrepreneurs, scholars, and representatives of 
Buddhist organizations. 

On the afternoon of May 5, 2025, at the main lecture 
hall of Thabarwa Phuoc Son Center, a gathering was held 
with the International Sangha from Sri Lanka, Taiwan, 
Myanmar, India, and Vietnam, on the occasion of the 
Buddhist leaders of these countries coming together for the 
2025 Vesak Celebration. Around one hundred monks, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

22 
 

participated in the 10th Mindfulness Meditation Peace 
Walk, retracing the footsteps of the Buddha along a 14km 
route from Jethian Valley to Veluvana Monastery (Rajgir, 
India). Subsequently, in the presence of many venerable 
monks and international Buddhist followers, he twice 
conferred teachings on the virtues of connecting and 
harmonizing with the Buddha's grace, extolling the spirit of 
propagating the Dhamma - the Buddha's teachings, 
emphasizing the virtues of wisdom – compassion – 
courage, Sangha unity, and the collective spread of 
harmony, peace, and unity among the Buddhist community 
from various countries worldwide. 

Following this, on December 14, 2023, at the Bodhgaya 
Meditation Center, Sayadaw Ottamathara shared teachings 
on Vipassana meditation practice and presented offerings 
of pure, proper requisites to 500 monks participating in the 
Dhamma discourse. 

9. The International Dhamma Activities of 
Venerable Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara 
from December 2024 to October 2025 

Since 2024, when the Thabarwa Center was established 
in India, even during its construction phase, Thabarwa 
India has engaged in many cooperative and harmonious 
activities of joint practice, relying on one another and 
relying on the Dhamma together with monasteries and 
international Sanghas. Venerable Sayadaw Ottamathara 
was frequently invited by leaders of various organizations 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   22RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   22 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   22RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   22 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



23

Sayadaw Ashin Ottamathara 

23 
 

to deliver Dhamma talks and share teachings in many 
places across India. 

From June 6, 2025, to June 29, 2025, in Malaysia and 
Singapore, under the guidance of Sayadaw Ottamathara, an 
International Vipassanā Meditation Retreat was held, 
attended by more than one hundred monks, nuns, and lay 
disciples from several countries, including Myanmar, 
Vietnam, Israel, South Africa, as well as local participants. 
In Malaysia, Sayadaw Ottamathara established about five 
Vipassanā Meditation Centers within the International 
Thabarwa Centers system. 

On April 18, 2025, at the headquarters of the Hai Phong 
Intermediate and Advanced School of Buddhist Studies, the 
Center for Applied Buddhist Studies was inaugurated. 
Sayadaw Ottamathara served as the representative of the 
International Affairs Connection Office in Myanmar, 
together with international monastics such as Dr. Ven. 
Ratana (India), Dr. Ven. Paramananda (Sri Lanka), Ven. 
Uttam, Ms. Dinh Thi Thu Ha (M.A. Candidate, Taiwan), as 
well as entrepreneurs, scholars, and representatives of 
Buddhist organizations. 

On the afternoon of May 5, 2025, at the main lecture 
hall of Thabarwa Phuoc Son Center, a gathering was held 
with the International Sangha from Sri Lanka, Taiwan, 
Myanmar, India, and Vietnam, on the occasion of the 
Buddhist leaders of these countries coming together for the 
2025 Vesak Celebration. Around one hundred monks, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   23RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   23 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

23 
 

to deliver Dhamma talks and share teachings in many 
places across India. 

From June 6, 2025, to June 29, 2025, in Malaysia and 
Singapore, under the guidance of Sayadaw Ottamathara, an 
International Vipassanā Meditation Retreat was held, 
attended by more than one hundred monks, nuns, and lay 
disciples from several countries, including Myanmar, 
Vietnam, Israel, South Africa, as well as local participants. 
In Malaysia, Sayadaw Ottamathara established about five 
Vipassanā Meditation Centers within the International 
Thabarwa Centers system. 

On April 18, 2025, at the headquarters of the Hai Phong 
Intermediate and Advanced School of Buddhist Studies, the 
Center for Applied Buddhist Studies was inaugurated. 
Sayadaw Ottamathara served as the representative of the 
International Affairs Connection Office in Myanmar, 
together with international monastics such as Dr. Ven. 
Ratana (India), Dr. Ven. Paramananda (Sri Lanka), Ven. 
Uttam, Ms. Dinh Thi Thu Ha (M.A. Candidate, Taiwan), as 
well as entrepreneurs, scholars, and representatives of 
Buddhist organizations. 

On the afternoon of May 5, 2025, at the main lecture 
hall of Thabarwa Phuoc Son Center, a gathering was held 
with the International Sangha from Sri Lanka, Taiwan, 
Myanmar, India, and Vietnam, on the occasion of the 
Buddhist leaders of these countries coming together for the 
2025 Vesak Celebration. Around one hundred monks, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

22 
 

participated in the 10th Mindfulness Meditation Peace 
Walk, retracing the footsteps of the Buddha along a 14km 
route from Jethian Valley to Veluvana Monastery (Rajgir, 
India). Subsequently, in the presence of many venerable 
monks and international Buddhist followers, he twice 
conferred teachings on the virtues of connecting and 
harmonizing with the Buddha's grace, extolling the spirit of 
propagating the Dhamma - the Buddha's teachings, 
emphasizing the virtues of wisdom – compassion – 
courage, Sangha unity, and the collective spread of 
harmony, peace, and unity among the Buddhist community 
from various countries worldwide. 

Following this, on December 14, 2023, at the Bodhgaya 
Meditation Center, Sayadaw Ottamathara shared teachings 
on Vipassana meditation practice and presented offerings 
of pure, proper requisites to 500 monks participating in the 
Dhamma discourse. 

9. The International Dhamma Activities of 
Venerable Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara 
from December 2024 to October 2025 

Since 2024, when the Thabarwa Center was established 
in India, even during its construction phase, Thabarwa 
India has engaged in many cooperative and harmonious 
activities of joint practice, relying on one another and 
relying on the Dhamma together with monasteries and 
international Sanghas. Venerable Sayadaw Ottamathara 
was frequently invited by leaders of various organizations 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   22RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   22 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   23RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   23 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



24

Sayadaw Ashin Ottamathara 

25 
 

(Saddhamma Jotikadhaja); Doctor of Buddhist Heritage 
Studies in Bangladesh, Tibetan Research Department, 
Nava Nalanda Mahavihara, Deemed University, Ministry 
of Culture, Government of India. He holds the 
distinguished title Saddhamma Jotikadhaja (“Bearer of the 
Torch of the Sublime Dhamma”), conferred by the Ministry 
of Religion of Myanmar. He also serves as: Abbot of the 
Chinese Monastery, Nalanda, Bihar, India; Administrator 
of the Chinese Temple, Nalanda, Bihar, India; Secretary of 
the Veluwan Meditation Center, Silao, Nalanda, Bihar, 
India; Member and Executive Board Member of Ramanya 
Bhumi Monastery, Bodhgaya, Bihar, India; Director and 
Executive Board Member of the Mrauk-OO Meditation 
Center, Bodhgaya, Bihar, India; Member and Executive 
Board Member of the Cambodian Monastery, Bodhgaya, 
Bihar, India; Board Member of Mahaprajapati Gautami 
Monastery in Bodhgaya and Vaishali, Bihar, India; 
Member of the Heritage Society, Patna, Bihar, India; and 
Secretary-Member at the Sri Lankan Buddhist Monastery, 
Nalanda, Bihar, India. 

From the Vietnamese Sangha, there was Most 
Venerable Thích Minh Thuận – Member of the Executive 
Council, Vice Chairman of the Central Dharma 
Propagation Committee, Head of the Subcommittee for 
Propagation among Ethnic Minorities, Standing Deputy 
Head of the Executive Committee of the Vietnam Buddhist 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   25RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   25 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

25 
 

(Saddhamma Jotikadhaja); Doctor of Buddhist Heritage 
Studies in Bangladesh, Tibetan Research Department, 
Nava Nalanda Mahavihara, Deemed University, Ministry 
of Culture, Government of India. He holds the 
distinguished title Saddhamma Jotikadhaja (“Bearer of the 
Torch of the Sublime Dhamma”), conferred by the Ministry 
of Religion of Myanmar. He also serves as: Abbot of the 
Chinese Monastery, Nalanda, Bihar, India; Administrator 
of the Chinese Temple, Nalanda, Bihar, India; Secretary of 
the Veluwan Meditation Center, Silao, Nalanda, Bihar, 
India; Member and Executive Board Member of Ramanya 
Bhumi Monastery, Bodhgaya, Bihar, India; Director and 
Executive Board Member of the Mrauk-OO Meditation 
Center, Bodhgaya, Bihar, India; Member and Executive 
Board Member of the Cambodian Monastery, Bodhgaya, 
Bihar, India; Board Member of Mahaprajapati Gautami 
Monastery in Bodhgaya and Vaishali, Bihar, India; 
Member of the Heritage Society, Patna, Bihar, India; and 
Secretary-Member at the Sri Lankan Buddhist Monastery, 
Nalanda, Bihar, India. 

From the Vietnamese Sangha, there was Most 
Venerable Thích Minh Thuận – Member of the Executive 
Council, Vice Chairman of the Central Dharma 
Propagation Committee, Head of the Subcommittee for 
Propagation among Ethnic Minorities, Standing Deputy 
Head of the Executive Committee of the Vietnam Buddhist 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

24 
 

nuns, and lay disciples of the Thabarwa Sangha, under the 
guidance of Sayadaw Ottamathara, attended this meeting. 
The Venerable Elder Wi Raw Sana, a member of the 
Supreme Sangha Council of Myanmar, who has been 
awarded honorary titles and distinguished degrees by the 
Government of Myanmar on seven occasions, was also 
present, along with a large assembly of Vietnamese 
monastics and lay disciples. 

Representing the Fuchih Sangha/Taiwan Fuchih 
Buddhist Association were: Most Venerable Như Tịnh, 
Abbot of the Fuchih Sangha; Dharma Master Như Đắc, 
Principal of Fuchih Buddhist Institute; Dharma Master 
Duyên Bảo, Director of Education of the Fuchih Sangha; 
Dharma Master Tánh Mẫn, Lecturer in charge of the Viet 
Thang Fuchih class; Dharma Master Tánh Ỷ, Secretary to 
the Abbot of the Fuchih Sangha; Mr. Quách Cơ Thụy, 
Executive Director of the Fuchih Cultural and Educational 
Foundation; Mr. Vương Diệu Đức, Vice President of the 
ASEAN Viet Thang Global Promotion Association; and 
Ms. Đinh Thu Hà, Secretary-General of the ASEAN Viet 
Thang Global Promotion Association. 

 
From the Sri Lankan Sangha, five monks were present 

under the leadership of Associate Professor Dr. 
Paramananda from the Institute of Advanced Buddhist 
Dictionary Studies, Sri Lanka. 

From the Indian Sangha, there was Venerable Dr. 
Ratana – an eminent Upholder of the True Dhamma 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   24RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   24 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   24RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   24 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



25

Sayadaw Ashin Ottamathara 

25 
 

(Saddhamma Jotikadhaja); Doctor of Buddhist Heritage 
Studies in Bangladesh, Tibetan Research Department, 
Nava Nalanda Mahavihara, Deemed University, Ministry 
of Culture, Government of India. He holds the 
distinguished title Saddhamma Jotikadhaja (“Bearer of the 
Torch of the Sublime Dhamma”), conferred by the Ministry 
of Religion of Myanmar. He also serves as: Abbot of the 
Chinese Monastery, Nalanda, Bihar, India; Administrator 
of the Chinese Temple, Nalanda, Bihar, India; Secretary of 
the Veluwan Meditation Center, Silao, Nalanda, Bihar, 
India; Member and Executive Board Member of Ramanya 
Bhumi Monastery, Bodhgaya, Bihar, India; Director and 
Executive Board Member of the Mrauk-OO Meditation 
Center, Bodhgaya, Bihar, India; Member and Executive 
Board Member of the Cambodian Monastery, Bodhgaya, 
Bihar, India; Board Member of Mahaprajapati Gautami 
Monastery in Bodhgaya and Vaishali, Bihar, India; 
Member of the Heritage Society, Patna, Bihar, India; and 
Secretary-Member at the Sri Lankan Buddhist Monastery, 
Nalanda, Bihar, India. 

From the Vietnamese Sangha, there was Most 
Venerable Thích Minh Thuận – Member of the Executive 
Council, Vice Chairman of the Central Dharma 
Propagation Committee, Head of the Subcommittee for 
Propagation among Ethnic Minorities, Standing Deputy 
Head of the Executive Committee of the Vietnam Buddhist 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   25RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   25 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

25 
 

(Saddhamma Jotikadhaja); Doctor of Buddhist Heritage 
Studies in Bangladesh, Tibetan Research Department, 
Nava Nalanda Mahavihara, Deemed University, Ministry 
of Culture, Government of India. He holds the 
distinguished title Saddhamma Jotikadhaja (“Bearer of the 
Torch of the Sublime Dhamma”), conferred by the Ministry 
of Religion of Myanmar. He also serves as: Abbot of the 
Chinese Monastery, Nalanda, Bihar, India; Administrator 
of the Chinese Temple, Nalanda, Bihar, India; Secretary of 
the Veluwan Meditation Center, Silao, Nalanda, Bihar, 
India; Member and Executive Board Member of Ramanya 
Bhumi Monastery, Bodhgaya, Bihar, India; Director and 
Executive Board Member of the Mrauk-OO Meditation 
Center, Bodhgaya, Bihar, India; Member and Executive 
Board Member of the Cambodian Monastery, Bodhgaya, 
Bihar, India; Board Member of Mahaprajapati Gautami 
Monastery in Bodhgaya and Vaishali, Bihar, India; 
Member of the Heritage Society, Patna, Bihar, India; and 
Secretary-Member at the Sri Lankan Buddhist Monastery, 
Nalanda, Bihar, India. 

From the Vietnamese Sangha, there was Most 
Venerable Thích Minh Thuận – Member of the Executive 
Council, Vice Chairman of the Central Dharma 
Propagation Committee, Head of the Subcommittee for 
Propagation among Ethnic Minorities, Standing Deputy 
Head of the Executive Committee of the Vietnam Buddhist 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

24 
 

nuns, and lay disciples of the Thabarwa Sangha, under the 
guidance of Sayadaw Ottamathara, attended this meeting. 
The Venerable Elder Wi Raw Sana, a member of the 
Supreme Sangha Council of Myanmar, who has been 
awarded honorary titles and distinguished degrees by the 
Government of Myanmar on seven occasions, was also 
present, along with a large assembly of Vietnamese 
monastics and lay disciples. 

Representing the Fuchih Sangha/Taiwan Fuchih 
Buddhist Association were: Most Venerable Như Tịnh, 
Abbot of the Fuchih Sangha; Dharma Master Như Đắc, 
Principal of Fuchih Buddhist Institute; Dharma Master 
Duyên Bảo, Director of Education of the Fuchih Sangha; 
Dharma Master Tánh Mẫn, Lecturer in charge of the Viet 
Thang Fuchih class; Dharma Master Tánh Ỷ, Secretary to 
the Abbot of the Fuchih Sangha; Mr. Quách Cơ Thụy, 
Executive Director of the Fuchih Cultural and Educational 
Foundation; Mr. Vương Diệu Đức, Vice President of the 
ASEAN Viet Thang Global Promotion Association; and 
Ms. Đinh Thu Hà, Secretary-General of the ASEAN Viet 
Thang Global Promotion Association. 

 
From the Sri Lankan Sangha, five monks were present 

under the leadership of Associate Professor Dr. 
Paramananda from the Institute of Advanced Buddhist 
Dictionary Studies, Sri Lanka. 

From the Indian Sangha, there was Venerable Dr. 
Ratana – an eminent Upholder of the True Dhamma 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   24RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   24 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   25RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   25 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



26

Sayadaw Ashin Ottamathara 

27 
 

Buddhist learning, practice, and culture among different 
nations; and to move toward shared companionship and 
mutual benefit in development. 

2) Areas of Cooperation: 

- Exchange of personnel: The Sangha/Fuchih Association 
agrees to annually receive students, teachers, and staff 
recommended by the Center for Applied Buddhist Studies 
to engage in study, visits, or short-term training at the 
Fuchih Buddhist Institute. Monks, nuns, and lecturers will 
be invited to participate in Dharma propagation, teaching, 
and the study of the Tipiṭaka left by the Blessed One 
Śākyamuni Buddha and the noble Saṅgha, with a clear 
lineage of transmission, as well as to lead short-term 
retreats. 

- Cooperative activities: Representatives of the Center for 
Applied Buddhist Studies, both domestic and international, 
will connect to plan and participate in educational 
activities. In Taiwan: participation in Entrepreneur Camps, 
Teacher Camps, and University Student Camps, with 
invitations extended to Vietnamese delegates. In Vietnam: 
courses in Abhidharma-kośa (Quảng Luận), Applied 
Buddhist Studies, and Teacher Training Programs, with 
invitations extended to Taiwanese monastics and lecturers. 
In Myanmar: Vipassanā Meditation classes, Applied 
Buddhist Studies courses, and academic exchanges among 
lecturers, with invitations extended to Taiwanese monastics 
and teachers for Dharma propagation. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   27RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   27 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

27 
 

Buddhist learning, practice, and culture among different 
nations; and to move toward shared companionship and 
mutual benefit in development. 

2) Areas of Cooperation: 

- Exchange of personnel: The Sangha/Fuchih Association 
agrees to annually receive students, teachers, and staff 
recommended by the Center for Applied Buddhist Studies 
to engage in study, visits, or short-term training at the 
Fuchih Buddhist Institute. Monks, nuns, and lecturers will 
be invited to participate in Dharma propagation, teaching, 
and the study of the Tipiṭaka left by the Blessed One 
Śākyamuni Buddha and the noble Saṅgha, with a clear 
lineage of transmission, as well as to lead short-term 
retreats. 

- Cooperative activities: Representatives of the Center for 
Applied Buddhist Studies, both domestic and international, 
will connect to plan and participate in educational 
activities. In Taiwan: participation in Entrepreneur Camps, 
Teacher Camps, and University Student Camps, with 
invitations extended to Vietnamese delegates. In Vietnam: 
courses in Abhidharma-kośa (Quảng Luận), Applied 
Buddhist Studies, and Teacher Training Programs, with 
invitations extended to Taiwanese monastics and lecturers. 
In Myanmar: Vipassanā Meditation classes, Applied 
Buddhist Studies courses, and academic exchanges among 
lecturers, with invitations extended to Taiwanese monastics 
and teachers for Dharma propagation. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

26 
 

Sangha in Phu Tho Province, and Vice Director of the 
Center for Applied Buddhist Studies. Also present was 
Venerable Phước Khoa – Manager of Thabarwa Phuoc Son 
Center, together with other representatives in charge of 
various subcommittees of the Vietnam and International 
Center for Applied Buddhist Studies, under the auspices 
and spiritual guidance of Elder Most Venerable Thích 
Quảng Tùng, Vice President of the Executive Council of 
the Vietnam Buddhist Sangha. 

From the Thabarwa Sangha, there was Sayadaw Dr. 
Ashin Ottamathara. With the aim of cultivating 
international Sangha harmony, respecting diverse practices 
and sectarian traditions, faithfully applying the Buddha’s 
teachings in daily life, emphasizing meditative practice, 
and making Buddhism accessible to all for the development 
of Right View, the meeting focused on strengthening both 
individual inner strength and the collective power of the 
community, contributing to the flourishing of Vietnamese 
Buddhism alongside International Buddhism, while 
spreading the Buddhist message of peace. The gathering 
concluded with the voluntary signing of more than six 
fundamental points of agreement by the representatives 
present. 

1) Purpose: The purpose is to establish a long-term, 
systematic relationship of educational cooperation in the 
Dhamma between the parties; to strengthen exchanges in 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   26RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   26 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   26RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   26 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



27

Sayadaw Ashin Ottamathara 

27 
 

Buddhist learning, practice, and culture among different 
nations; and to move toward shared companionship and 
mutual benefit in development. 

2) Areas of Cooperation: 

- Exchange of personnel: The Sangha/Fuchih Association 
agrees to annually receive students, teachers, and staff 
recommended by the Center for Applied Buddhist Studies 
to engage in study, visits, or short-term training at the 
Fuchih Buddhist Institute. Monks, nuns, and lecturers will 
be invited to participate in Dharma propagation, teaching, 
and the study of the Tipiṭaka left by the Blessed One 
Śākyamuni Buddha and the noble Saṅgha, with a clear 
lineage of transmission, as well as to lead short-term 
retreats. 

- Cooperative activities: Representatives of the Center for 
Applied Buddhist Studies, both domestic and international, 
will connect to plan and participate in educational 
activities. In Taiwan: participation in Entrepreneur Camps, 
Teacher Camps, and University Student Camps, with 
invitations extended to Vietnamese delegates. In Vietnam: 
courses in Abhidharma-kośa (Quảng Luận), Applied 
Buddhist Studies, and Teacher Training Programs, with 
invitations extended to Taiwanese monastics and lecturers. 
In Myanmar: Vipassanā Meditation classes, Applied 
Buddhist Studies courses, and academic exchanges among 
lecturers, with invitations extended to Taiwanese monastics 
and teachers for Dharma propagation. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   27RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   27 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

27 
 

Buddhist learning, practice, and culture among different 
nations; and to move toward shared companionship and 
mutual benefit in development. 

2) Areas of Cooperation: 

- Exchange of personnel: The Sangha/Fuchih Association 
agrees to annually receive students, teachers, and staff 
recommended by the Center for Applied Buddhist Studies 
to engage in study, visits, or short-term training at the 
Fuchih Buddhist Institute. Monks, nuns, and lecturers will 
be invited to participate in Dharma propagation, teaching, 
and the study of the Tipiṭaka left by the Blessed One 
Śākyamuni Buddha and the noble Saṅgha, with a clear 
lineage of transmission, as well as to lead short-term 
retreats. 

- Cooperative activities: Representatives of the Center for 
Applied Buddhist Studies, both domestic and international, 
will connect to plan and participate in educational 
activities. In Taiwan: participation in Entrepreneur Camps, 
Teacher Camps, and University Student Camps, with 
invitations extended to Vietnamese delegates. In Vietnam: 
courses in Abhidharma-kośa (Quảng Luận), Applied 
Buddhist Studies, and Teacher Training Programs, with 
invitations extended to Taiwanese monastics and lecturers. 
In Myanmar: Vipassanā Meditation classes, Applied 
Buddhist Studies courses, and academic exchanges among 
lecturers, with invitations extended to Taiwanese monastics 
and teachers for Dharma propagation. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

26 
 

Sangha in Phu Tho Province, and Vice Director of the 
Center for Applied Buddhist Studies. Also present was 
Venerable Phước Khoa – Manager of Thabarwa Phuoc Son 
Center, together with other representatives in charge of 
various subcommittees of the Vietnam and International 
Center for Applied Buddhist Studies, under the auspices 
and spiritual guidance of Elder Most Venerable Thích 
Quảng Tùng, Vice President of the Executive Council of 
the Vietnam Buddhist Sangha. 

From the Thabarwa Sangha, there was Sayadaw Dr. 
Ashin Ottamathara. With the aim of cultivating 
international Sangha harmony, respecting diverse practices 
and sectarian traditions, faithfully applying the Buddha’s 
teachings in daily life, emphasizing meditative practice, 
and making Buddhism accessible to all for the development 
of Right View, the meeting focused on strengthening both 
individual inner strength and the collective power of the 
community, contributing to the flourishing of Vietnamese 
Buddhism alongside International Buddhism, while 
spreading the Buddhist message of peace. The gathering 
concluded with the voluntary signing of more than six 
fundamental points of agreement by the representatives 
present. 

1) Purpose: The purpose is to establish a long-term, 
systematic relationship of educational cooperation in the 
Dhamma between the parties; to strengthen exchanges in 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   26RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   26 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   27RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   27 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



28

Sayadaw Ashin Ottamathara 

29 
 

6) Other Provisions: This meeting and signing serve as 
a declaration of goodwill and cooperation, not as a legally 
binding contract. All parties pledge to make sincere efforts 
to fulfill the agreed content on the basis of mutual respect. 
The agreement and implementation rest upon a foundation 
of equality, trust, and shared aspiration to transmit the 
Buddha-Dhamma. 

It is emphasized that all educational Buddhist 
endeavors, when carried out, may simultaneously serve as 
Dharma propagation and contribute to social welfare and 
well-being. As disciples of the Buddha, we share the same 
vows. Language, geography, or the outer form of robes are 
secondary to the realization of the Dhamma and the 
voluntary unity of practitioners in the spirit of the Buddha’s 
teaching—upholding Right View of the fundamental 
doctrines so that practical meditative training may be 
applied for happiness and the benefit of humanity. 

Vesak 2025 Participation: As invited guests of the 
United Nations Vesak Celebration 2025 in Ho Chi Minh 
City, Vietnam (May 6–8, 2025), the international scholars 
of the Center for Applied Buddhist Studies Vietnam were 
represented by the presentation of Sayadaw Ottamathara 
(Myanmar), Associate Professor Quách Gia Nhân 
(Taiwan), and Vietnamese speaker Trần Việt Quân. 
Sayadaw Ottamathara served as a keynote speaker in 
Theme 5: “Promoting Solidarity: Cooperative Efforts for 
Global Harmony,” with the topic “The Thabarwa Sangha’s 
practice of unlimited wholesome deeds for the international 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   29RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   29 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

29 
 

6) Other Provisions: This meeting and signing serve as 
a declaration of goodwill and cooperation, not as a legally 
binding contract. All parties pledge to make sincere efforts 
to fulfill the agreed content on the basis of mutual respect. 
The agreement and implementation rest upon a foundation 
of equality, trust, and shared aspiration to transmit the 
Buddha-Dhamma. 

It is emphasized that all educational Buddhist 
endeavors, when carried out, may simultaneously serve as 
Dharma propagation and contribute to social welfare and 
well-being. As disciples of the Buddha, we share the same 
vows. Language, geography, or the outer form of robes are 
secondary to the realization of the Dhamma and the 
voluntary unity of practitioners in the spirit of the Buddha’s 
teaching—upholding Right View of the fundamental 
doctrines so that practical meditative training may be 
applied for happiness and the benefit of humanity. 

Vesak 2025 Participation: As invited guests of the 
United Nations Vesak Celebration 2025 in Ho Chi Minh 
City, Vietnam (May 6–8, 2025), the international scholars 
of the Center for Applied Buddhist Studies Vietnam were 
represented by the presentation of Sayadaw Ottamathara 
(Myanmar), Associate Professor Quách Gia Nhân 
(Taiwan), and Vietnamese speaker Trần Việt Quân. 
Sayadaw Ottamathara served as a keynote speaker in 
Theme 5: “Promoting Solidarity: Cooperative Efforts for 
Global Harmony,” with the topic “The Thabarwa Sangha’s 
practice of unlimited wholesome deeds for the international 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

28 
 

- Transfer of educational technology: The parties may 
exchange teaching materials, recordings of lectures, 
translations, and encourage cooperation in online teaching 
and remote guidance to expand the scope of benefit. 

3) Implementation: Representatives of the Center will 
designate personnel and units in charge of coordinating and 
implementing joint activities. Specific programs will be 
reviewed annually or through seminars, symposiums, and 
workshops. Personnel exchange will comply with the laws, 
customs, and regulations of each nation, ensuring safety 
and mutual respect in line with each country’s citizen 
management policies. 

4) Finance and Resource Sharing: The parties will 
discuss and support expenses for each specific activity. 
When necessary, they may jointly seek funding from non-
governmental organizations working for peace, or 
voluntarily contribute according to individual or group 
capacities without solicitation—since the Dhamma 
operates by conditions, cause-and-effect, and pāramī. 

5) Amendments: The initial phase of three years may be 
extended, with modifications or new activities proposed at 
least six months in advance. Additional Dharma 
propagation content may be included when deemed 
appropriate, based on the voluntary cooperation of the 
Saṅgha communities in both pariyatti (study of the 
Dhamma) and paṭipatti (practice of the Dhamma). 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   28RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   28 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   28RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   28 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



29

Sayadaw Ashin Ottamathara 

29 
 

6) Other Provisions: This meeting and signing serve as 
a declaration of goodwill and cooperation, not as a legally 
binding contract. All parties pledge to make sincere efforts 
to fulfill the agreed content on the basis of mutual respect. 
The agreement and implementation rest upon a foundation 
of equality, trust, and shared aspiration to transmit the 
Buddha-Dhamma. 

It is emphasized that all educational Buddhist 
endeavors, when carried out, may simultaneously serve as 
Dharma propagation and contribute to social welfare and 
well-being. As disciples of the Buddha, we share the same 
vows. Language, geography, or the outer form of robes are 
secondary to the realization of the Dhamma and the 
voluntary unity of practitioners in the spirit of the Buddha’s 
teaching—upholding Right View of the fundamental 
doctrines so that practical meditative training may be 
applied for happiness and the benefit of humanity. 

Vesak 2025 Participation: As invited guests of the 
United Nations Vesak Celebration 2025 in Ho Chi Minh 
City, Vietnam (May 6–8, 2025), the international scholars 
of the Center for Applied Buddhist Studies Vietnam were 
represented by the presentation of Sayadaw Ottamathara 
(Myanmar), Associate Professor Quách Gia Nhân 
(Taiwan), and Vietnamese speaker Trần Việt Quân. 
Sayadaw Ottamathara served as a keynote speaker in 
Theme 5: “Promoting Solidarity: Cooperative Efforts for 
Global Harmony,” with the topic “The Thabarwa Sangha’s 
practice of unlimited wholesome deeds for the international 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   29RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   29 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

29 
 

6) Other Provisions: This meeting and signing serve as 
a declaration of goodwill and cooperation, not as a legally 
binding contract. All parties pledge to make sincere efforts 
to fulfill the agreed content on the basis of mutual respect. 
The agreement and implementation rest upon a foundation 
of equality, trust, and shared aspiration to transmit the 
Buddha-Dhamma. 

It is emphasized that all educational Buddhist 
endeavors, when carried out, may simultaneously serve as 
Dharma propagation and contribute to social welfare and 
well-being. As disciples of the Buddha, we share the same 
vows. Language, geography, or the outer form of robes are 
secondary to the realization of the Dhamma and the 
voluntary unity of practitioners in the spirit of the Buddha’s 
teaching—upholding Right View of the fundamental 
doctrines so that practical meditative training may be 
applied for happiness and the benefit of humanity. 

Vesak 2025 Participation: As invited guests of the 
United Nations Vesak Celebration 2025 in Ho Chi Minh 
City, Vietnam (May 6–8, 2025), the international scholars 
of the Center for Applied Buddhist Studies Vietnam were 
represented by the presentation of Sayadaw Ottamathara 
(Myanmar), Associate Professor Quách Gia Nhân 
(Taiwan), and Vietnamese speaker Trần Việt Quân. 
Sayadaw Ottamathara served as a keynote speaker in 
Theme 5: “Promoting Solidarity: Cooperative Efforts for 
Global Harmony,” with the topic “The Thabarwa Sangha’s 
practice of unlimited wholesome deeds for the international 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

28 
 

- Transfer of educational technology: The parties may 
exchange teaching materials, recordings of lectures, 
translations, and encourage cooperation in online teaching 
and remote guidance to expand the scope of benefit. 

3) Implementation: Representatives of the Center will 
designate personnel and units in charge of coordinating and 
implementing joint activities. Specific programs will be 
reviewed annually or through seminars, symposiums, and 
workshops. Personnel exchange will comply with the laws, 
customs, and regulations of each nation, ensuring safety 
and mutual respect in line with each country’s citizen 
management policies. 

4) Finance and Resource Sharing: The parties will 
discuss and support expenses for each specific activity. 
When necessary, they may jointly seek funding from non-
governmental organizations working for peace, or 
voluntarily contribute according to individual or group 
capacities without solicitation—since the Dhamma 
operates by conditions, cause-and-effect, and pāramī. 

5) Amendments: The initial phase of three years may be 
extended, with modifications or new activities proposed at 
least six months in advance. Additional Dharma 
propagation content may be included when deemed 
appropriate, based on the voluntary cooperation of the 
Saṅgha communities in both pariyatti (study of the 
Dhamma) and paṭipatti (practice of the Dhamma). 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   28RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   28 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   29RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   29 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



30

Sayadaw Ashin Ottamathara 

31 
 

Śivam–Sundaram). Many Buddhist groups in Vietnam and 
abroad have embraced his teachings of “Unlimited 
Wholesome Deeds” and “Mindfulness of Renunciation” to 
promote wholesome community service, support the Triple 
Gem, and cultivate wholesome karmic affinities. His 
meditation teachings have been compiled by disciples and 
published into approximately seven authoritative books in 
Vietnam and Sri Lanka. 

1. From Ignorance to Enlightenment (Từ Minh tới Vô 
Minh) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. Youth 
Publishing House, 2023 (reprinted). 

2. The Lectures of Sayadaw Ashin Ottamathara – by 
Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. Author 
Publication, Sri Lanka, 2023. 

3. Teachings & Questions – Answers: Satipaṭṭhāna 
Meditation Course – by Sayadaw Dr. Ashin 
Ottamathara. Author Publication, Sri Lanka, 2024. 

4. Dhamma Talks during the Rains Retreat (Pháp thoại 
mùa an cư) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Religious Publishing House, February 2025. 

5. Dhamma Talks during the Rains Retreat (Pháp thoại 
mùa an cư) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Hong Duc Publishing House, reprinted April 2025. 

6. Dhamma Discussions with Sayadaw Ottamathara 
(Thỉnh Pháp với Thiền sư Ottamathara) – Sayadaw 
Dr. Ashin Ottamathara. Hong Duc Publishing 
House. 

7. Travelling And Seeing The Truth (Dạo chơi giữa đời 
thấy ra sự thật) – by Sayadaw Dr. Ashin 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   31RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   31 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

31 
 

Śivam–Sundaram). Many Buddhist groups in Vietnam and 
abroad have embraced his teachings of “Unlimited 
Wholesome Deeds” and “Mindfulness of Renunciation” to 
promote wholesome community service, support the Triple 
Gem, and cultivate wholesome karmic affinities. His 
meditation teachings have been compiled by disciples and 
published into approximately seven authoritative books in 
Vietnam and Sri Lanka. 

1. From Ignorance to Enlightenment (Từ Minh tới Vô 
Minh) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. Youth 
Publishing House, 2023 (reprinted). 

2. The Lectures of Sayadaw Ashin Ottamathara – by 
Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. Author 
Publication, Sri Lanka, 2023. 

3. Teachings & Questions – Answers: Satipaṭṭhāna 
Meditation Course – by Sayadaw Dr. Ashin 
Ottamathara. Author Publication, Sri Lanka, 2024. 

4. Dhamma Talks during the Rains Retreat (Pháp thoại 
mùa an cư) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Religious Publishing House, February 2025. 

5. Dhamma Talks during the Rains Retreat (Pháp thoại 
mùa an cư) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Hong Duc Publishing House, reprinted April 2025. 

6. Dhamma Discussions with Sayadaw Ottamathara 
(Thỉnh Pháp với Thiền sư Ottamathara) – Sayadaw 
Dr. Ashin Ottamathara. Hong Duc Publishing 
House. 

7. Travelling And Seeing The Truth (Dạo chơi giữa đời 
thấy ra sự thật) – by Sayadaw Dr. Ashin 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

30 
 

Saṅgha in Samaggi and the promotion of sustainable global 
harmony.” 

Following Vesak, Sayadaw Ottamathara, together with 
about one hundred Thabarwa monks, nuns, and lay 
practitioners, embarked on a Dharma tour across Vietnam, 
continuing to lead Vipassanā practice retreats in the 
northern region. At the same time, he and the Thabarwa 
Sangha frequently paid respectful visits, rich in Dharma 
spirit, to Most Venerables, Venerables, monastics, and lay 
disciples of various traditions throughout the country. Such 
close relationships were nurtured through the spirit of 
Compassion (mettā–karuṇā), Selflessness (anattā), and 
Non-harming (ahiṃsā) of the Buddha’s disciples, who 
recognized one another in the Dhamma practice through 
Right View. Thus, wholesome conditions have continually 
expanded in Vietnam and in other countries with Buddhist 
communities, and even among non-Buddhists who gladly 
received and rejoiced in his profound teachings—marked 
by harmlessness, wisdom, empathy, and the serene, gentle, 
genuine, and transcendent energy of his meditative 
presence. 

At present, the research papers, scholarly presentations, 
journals, and conferences of Sayadaw Ottamathara 
continue to spread internationally. They are academically 
valued as significant contributions to the modern revival of 
International Dharma propagation. The image of Myanmar 
Buddhism and the Thabarwa Sangha is increasingly 
recognized by the International Buddhist community and 
by admirers of Truth, Goodness, and Beauty (Satyam–

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   30RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   30 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   30RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   30 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



31

Sayadaw Ashin Ottamathara 

31 
 

Śivam–Sundaram). Many Buddhist groups in Vietnam and 
abroad have embraced his teachings of “Unlimited 
Wholesome Deeds” and “Mindfulness of Renunciation” to 
promote wholesome community service, support the Triple 
Gem, and cultivate wholesome karmic affinities. His 
meditation teachings have been compiled by disciples and 
published into approximately seven authoritative books in 
Vietnam and Sri Lanka. 

1. From Ignorance to Enlightenment (Từ Minh tới Vô 
Minh) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. Youth 
Publishing House, 2023 (reprinted). 

2. The Lectures of Sayadaw Ashin Ottamathara – by 
Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. Author 
Publication, Sri Lanka, 2023. 

3. Teachings & Questions – Answers: Satipaṭṭhāna 
Meditation Course – by Sayadaw Dr. Ashin 
Ottamathara. Author Publication, Sri Lanka, 2024. 

4. Dhamma Talks during the Rains Retreat (Pháp thoại 
mùa an cư) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Religious Publishing House, February 2025. 

5. Dhamma Talks during the Rains Retreat (Pháp thoại 
mùa an cư) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Hong Duc Publishing House, reprinted April 2025. 

6. Dhamma Discussions with Sayadaw Ottamathara 
(Thỉnh Pháp với Thiền sư Ottamathara) – Sayadaw 
Dr. Ashin Ottamathara. Hong Duc Publishing 
House. 

7. Travelling And Seeing The Truth (Dạo chơi giữa đời 
thấy ra sự thật) – by Sayadaw Dr. Ashin 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   31RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   31 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

31 
 

Śivam–Sundaram). Many Buddhist groups in Vietnam and 
abroad have embraced his teachings of “Unlimited 
Wholesome Deeds” and “Mindfulness of Renunciation” to 
promote wholesome community service, support the Triple 
Gem, and cultivate wholesome karmic affinities. His 
meditation teachings have been compiled by disciples and 
published into approximately seven authoritative books in 
Vietnam and Sri Lanka. 

1. From Ignorance to Enlightenment (Từ Minh tới Vô 
Minh) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. Youth 
Publishing House, 2023 (reprinted). 

2. The Lectures of Sayadaw Ashin Ottamathara – by 
Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. Author 
Publication, Sri Lanka, 2023. 

3. Teachings & Questions – Answers: Satipaṭṭhāna 
Meditation Course – by Sayadaw Dr. Ashin 
Ottamathara. Author Publication, Sri Lanka, 2024. 

4. Dhamma Talks during the Rains Retreat (Pháp thoại 
mùa an cư) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Religious Publishing House, February 2025. 

5. Dhamma Talks during the Rains Retreat (Pháp thoại 
mùa an cư) – by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Hong Duc Publishing House, reprinted April 2025. 

6. Dhamma Discussions with Sayadaw Ottamathara 
(Thỉnh Pháp với Thiền sư Ottamathara) – Sayadaw 
Dr. Ashin Ottamathara. Hong Duc Publishing 
House. 

7. Travelling And Seeing The Truth (Dạo chơi giữa đời 
thấy ra sự thật) – by Sayadaw Dr. Ashin 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

30 
 

Saṅgha in Samaggi and the promotion of sustainable global 
harmony.” 

Following Vesak, Sayadaw Ottamathara, together with 
about one hundred Thabarwa monks, nuns, and lay 
practitioners, embarked on a Dharma tour across Vietnam, 
continuing to lead Vipassanā practice retreats in the 
northern region. At the same time, he and the Thabarwa 
Sangha frequently paid respectful visits, rich in Dharma 
spirit, to Most Venerables, Venerables, monastics, and lay 
disciples of various traditions throughout the country. Such 
close relationships were nurtured through the spirit of 
Compassion (mettā–karuṇā), Selflessness (anattā), and 
Non-harming (ahiṃsā) of the Buddha’s disciples, who 
recognized one another in the Dhamma practice through 
Right View. Thus, wholesome conditions have continually 
expanded in Vietnam and in other countries with Buddhist 
communities, and even among non-Buddhists who gladly 
received and rejoiced in his profound teachings—marked 
by harmlessness, wisdom, empathy, and the serene, gentle, 
genuine, and transcendent energy of his meditative 
presence. 

At present, the research papers, scholarly presentations, 
journals, and conferences of Sayadaw Ottamathara 
continue to spread internationally. They are academically 
valued as significant contributions to the modern revival of 
International Dharma propagation. The image of Myanmar 
Buddhism and the Thabarwa Sangha is increasingly 
recognized by the International Buddhist community and 
by admirers of Truth, Goodness, and Beauty (Satyam–

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   30RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   30 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   31RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   31 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



32

Sayadaw Ashin Ottamathara 

33 
 

GIỚI THIỆU VỀ NGÀI THIỀN SƯ 
SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA 

1. Vài nét khái quát về Ngài Thiền sư Ottamathara: 
Thiền sư Sayadaw Ottamathara hiện là một trong những 

vị nổi tiếng tại Myanmar và trên thế giới, chuyên dạy thiền 
Vipassana theo truyền thống Nguyên Thủy Phật giáo. Ngài 
không chỉ thông giỏi Tiếng Anh mà còn có kiến thức liên 
ngành trên nhiều lĩnh vực, được mệnh danh là “Thiền sư 
Sóng thần” bởi sự hoằng pháp “siêu xuất”, “hiếm có”; sự 
dấn thân hành đạo “vượt trội”. Ngài chuyên tu chuyển hóa 
tự thân và hạnh nguyện hoằng đạo viên mãn với thái độ 
Làm tất cả thiện pháp một cách vô phân biệt, tĩnh tại, hài 
hòa mọi căn cơ. Việc thực hành các parami (ba-la-mật) là 
công đức mà bất kể người con Phật chân chánh ở truyền 
thống nào cũng đã và đang trải nghiệm chung trong lời Phật 
dạy. Ngài nổi tiếng với Tâm Từ rộng lớn. 

Pháp thiền Vipassana vốn phổ biến cơ bản trong các 
trường thiền tại Myanmar. Hướng thiền Vipassana của 
Ngài hoàn hảo, thông tuệ về Pháp học và Pháp hành; thực 
tế Ngài quan tâm sâu sắc đến việc hành trì ứng dụng hơn. 
Cái tên Thabarwa kể từ năm 2007 đến nay đã rất quen thuộc 
với người dân “quốc giáo” của Ngài và nhiều nước Phật 
giáo cũng như không theo Phật giáo trên thế giới. Thiền sư 
Ottamathara có công lớn trong việc sáng lập các Trung tâm 
thiền Thabarwa trên tinh thần thấu triệt Vô Ngã – Duyên 
Khởi và nhờ khả năng quán chiếu thấu triệt sự vận hành 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   33RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   33 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

33 
 

GIỚI THIỆU VỀ NGÀI THIỀN SƯ 
SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA 

1. Vài nét khái quát về Ngài Thiền sư Ottamathara: 
Thiền sư Sayadaw Ottamathara hiện là một trong những 

vị nổi tiếng tại Myanmar và trên thế giới, chuyên dạy thiền 
Vipassana theo truyền thống Nguyên Thủy Phật giáo. Ngài 
không chỉ thông giỏi Tiếng Anh mà còn có kiến thức liên 
ngành trên nhiều lĩnh vực, được mệnh danh là “Thiền sư 
Sóng thần” bởi sự hoằng pháp “siêu xuất”, “hiếm có”; sự 
dấn thân hành đạo “vượt trội”. Ngài chuyên tu chuyển hóa 
tự thân và hạnh nguyện hoằng đạo viên mãn với thái độ 
Làm tất cả thiện pháp một cách vô phân biệt, tĩnh tại, hài 
hòa mọi căn cơ. Việc thực hành các parami (ba-la-mật) là 
công đức mà bất kể người con Phật chân chánh ở truyền 
thống nào cũng đã và đang trải nghiệm chung trong lời Phật 
dạy. Ngài nổi tiếng với Tâm Từ rộng lớn. 

Pháp thiền Vipassana vốn phổ biến cơ bản trong các 
trường thiền tại Myanmar. Hướng thiền Vipassana của 
Ngài hoàn hảo, thông tuệ về Pháp học và Pháp hành; thực 
tế Ngài quan tâm sâu sắc đến việc hành trì ứng dụng hơn. 
Cái tên Thabarwa kể từ năm 2007 đến nay đã rất quen thuộc 
với người dân “quốc giáo” của Ngài và nhiều nước Phật 
giáo cũng như không theo Phật giáo trên thế giới. Thiền sư 
Ottamathara có công lớn trong việc sáng lập các Trung tâm 
thiền Thabarwa trên tinh thần thấu triệt Vô Ngã – Duyên 
Khởi và nhờ khả năng quán chiếu thấu triệt sự vận hành 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

32 
 

Ottamathara. Forthcoming, Hong Duc Publishing 
House. 

8. Seeing Through The Cause And Effect (Vấn Pháp Ở 
Pháp Vân) - by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Forthcoming, Hong Duc Publishing House. 

Currently, Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara is 
undertaking retreat (vassa) and teaching meditation in the 
United States, with the noble purpose of liberation and 
enlightenment, bringing an end to saṃsāra (the cycle of 
birth and death), and leading practitioners toward the Path 
of the Four Noble Fruitions (cattāri phala). His aspiration 
is to preserve the true value of the Buddha-Dhamma, while 
simultaneously spreading the message of peace, progress, 
happiness, and sustainable well-being for humanity. This 
aligns with the orientation of the United Nations Vesak 
2025 and the vision of the Asian Buddhist Conference for 
Peace (ABCP). 

Updated as of October 2025 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   32RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   32 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   32RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   32 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



33

Sayadaw Ashin Ottamathara 

33 
 

GIỚI THIỆU VỀ NGÀI THIỀN SƯ 
SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA 

1. Vài nét khái quát về Ngài Thiền sư Ottamathara: 
Thiền sư Sayadaw Ottamathara hiện là một trong những 

vị nổi tiếng tại Myanmar và trên thế giới, chuyên dạy thiền 
Vipassana theo truyền thống Nguyên Thủy Phật giáo. Ngài 
không chỉ thông giỏi Tiếng Anh mà còn có kiến thức liên 
ngành trên nhiều lĩnh vực, được mệnh danh là “Thiền sư 
Sóng thần” bởi sự hoằng pháp “siêu xuất”, “hiếm có”; sự 
dấn thân hành đạo “vượt trội”. Ngài chuyên tu chuyển hóa 
tự thân và hạnh nguyện hoằng đạo viên mãn với thái độ 
Làm tất cả thiện pháp một cách vô phân biệt, tĩnh tại, hài 
hòa mọi căn cơ. Việc thực hành các parami (ba-la-mật) là 
công đức mà bất kể người con Phật chân chánh ở truyền 
thống nào cũng đã và đang trải nghiệm chung trong lời Phật 
dạy. Ngài nổi tiếng với Tâm Từ rộng lớn. 

Pháp thiền Vipassana vốn phổ biến cơ bản trong các 
trường thiền tại Myanmar. Hướng thiền Vipassana của 
Ngài hoàn hảo, thông tuệ về Pháp học và Pháp hành; thực 
tế Ngài quan tâm sâu sắc đến việc hành trì ứng dụng hơn. 
Cái tên Thabarwa kể từ năm 2007 đến nay đã rất quen thuộc 
với người dân “quốc giáo” của Ngài và nhiều nước Phật 
giáo cũng như không theo Phật giáo trên thế giới. Thiền sư 
Ottamathara có công lớn trong việc sáng lập các Trung tâm 
thiền Thabarwa trên tinh thần thấu triệt Vô Ngã – Duyên 
Khởi và nhờ khả năng quán chiếu thấu triệt sự vận hành 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   33RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   33 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

33 
 

GIỚI THIỆU VỀ NGÀI THIỀN SƯ 
SAYADAW ASHIN 
OTTAMATHARA 

1. Vài nét khái quát về Ngài Thiền sư Ottamathara: 
Thiền sư Sayadaw Ottamathara hiện là một trong những 

vị nổi tiếng tại Myanmar và trên thế giới, chuyên dạy thiền 
Vipassana theo truyền thống Nguyên Thủy Phật giáo. Ngài 
không chỉ thông giỏi Tiếng Anh mà còn có kiến thức liên 
ngành trên nhiều lĩnh vực, được mệnh danh là “Thiền sư 
Sóng thần” bởi sự hoằng pháp “siêu xuất”, “hiếm có”; sự 
dấn thân hành đạo “vượt trội”. Ngài chuyên tu chuyển hóa 
tự thân và hạnh nguyện hoằng đạo viên mãn với thái độ 
Làm tất cả thiện pháp một cách vô phân biệt, tĩnh tại, hài 
hòa mọi căn cơ. Việc thực hành các parami (ba-la-mật) là 
công đức mà bất kể người con Phật chân chánh ở truyền 
thống nào cũng đã và đang trải nghiệm chung trong lời Phật 
dạy. Ngài nổi tiếng với Tâm Từ rộng lớn. 

Pháp thiền Vipassana vốn phổ biến cơ bản trong các 
trường thiền tại Myanmar. Hướng thiền Vipassana của 
Ngài hoàn hảo, thông tuệ về Pháp học và Pháp hành; thực 
tế Ngài quan tâm sâu sắc đến việc hành trì ứng dụng hơn. 
Cái tên Thabarwa kể từ năm 2007 đến nay đã rất quen thuộc 
với người dân “quốc giáo” của Ngài và nhiều nước Phật 
giáo cũng như không theo Phật giáo trên thế giới. Thiền sư 
Ottamathara có công lớn trong việc sáng lập các Trung tâm 
thiền Thabarwa trên tinh thần thấu triệt Vô Ngã – Duyên 
Khởi và nhờ khả năng quán chiếu thấu triệt sự vận hành 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

32 
 

Ottamathara. Forthcoming, Hong Duc Publishing 
House. 

8. Seeing Through The Cause And Effect (Vấn Pháp Ở 
Pháp Vân) - by Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara. 
Forthcoming, Hong Duc Publishing House. 

Currently, Sayadaw Dr. Ashin Ottamathara is 
undertaking retreat (vassa) and teaching meditation in the 
United States, with the noble purpose of liberation and 
enlightenment, bringing an end to saṃsāra (the cycle of 
birth and death), and leading practitioners toward the Path 
of the Four Noble Fruitions (cattāri phala). His aspiration 
is to preserve the true value of the Buddha-Dhamma, while 
simultaneously spreading the message of peace, progress, 
happiness, and sustainable well-being for humanity. This 
aligns with the orientation of the United Nations Vesak 
2025 and the vision of the Asian Buddhist Conference for 
Peace (ABCP). 

Updated as of October 2025 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   32RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   32 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   33RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   33 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



34

Sayadaw Ashin Ottamathara 

35 
 

trầm, sâu sắc; xem một vấn đề có thể bao quát và đoán biết 
chính xác; Ngài có óc tổ chức và khả năng giải quyết rất 
nhanh các sự kiện. 

-Năm 1986, Ngài đậu kỳ thi xét tuyển Đại học loại xuất 
sắc. 

-Năm 1992, Ngài nhận bằng B.A (Anh văn, loại giỏi) từ 
Đại học Yangon. 

-Từ năm 1992 – 1999, Ngài là chủ doanh nghiệp trẻ và 
là doanh nhân thành đạt lúc bấy giờ. 

Thế nhưng, với căn tánh chủng tử giác ngộ từ nhiều đời 
nhiều kiếp, dầu cuộc sống thuận duyên mọi mặt nhưng 
không giữ được chí nguyện xuất gia của Ngài. Từ năm 
1999, Ngài bắt đầu tiếp cận với nhiều phương thức hành 
Thiền Minh Sát Vipassana của nhiều thiền sư lỗi lạc, như: 
Ledi, SunLun, Mahasi, Mogok và TheInnGu,… Sau khi đã 
trải nghiệm, thực hành thiền nghiêm túc, nhiệt tâm tại các  
Trung tâm Thiền Mogok (HQ), Trung tâm Thiền Quốc tế 
của Ngài U Ba Khin, Trung tâm Thiền Vipassana Joti của 
Ngài S.N Goenka,… Ngài ngày càng thông tuệ với giáo 
pháp của Đức Phật và lý thuyết về Vô ngã; chỉ sau 3 năm 
thiền tập, Ngài đã chứng ngộ cơ bản chân lý. 

Vào ngày 21/10/2002, ngày Rằm Thadingyut, Ngài đã 
cúng dường toàn bộ tài sản, chính thức xuất gia, thọ giới 
Tỳ-khưu. Với lòng thành kính Đức Phật và những vị thầy 
của mình, Ngài bắt đầu dạy thiền Vipassana; mong muốn 
giúp đỡ nhiều người tiếp cận được với Sự Thật Tuyệt Đối. 

3. Các hoạt động Phật sự “sóng thần” vượt trội của 
Thiền sư Ottamathara: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   35RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   35 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

35 
 

trầm, sâu sắc; xem một vấn đề có thể bao quát và đoán biết 
chính xác; Ngài có óc tổ chức và khả năng giải quyết rất 
nhanh các sự kiện. 

-Năm 1986, Ngài đậu kỳ thi xét tuyển Đại học loại xuất 
sắc. 

-Năm 1992, Ngài nhận bằng B.A (Anh văn, loại giỏi) từ 
Đại học Yangon. 

-Từ năm 1992 – 1999, Ngài là chủ doanh nghiệp trẻ và 
là doanh nhân thành đạt lúc bấy giờ. 

Thế nhưng, với căn tánh chủng tử giác ngộ từ nhiều đời 
nhiều kiếp, dầu cuộc sống thuận duyên mọi mặt nhưng 
không giữ được chí nguyện xuất gia của Ngài. Từ năm 
1999, Ngài bắt đầu tiếp cận với nhiều phương thức hành 
Thiền Minh Sát Vipassana của nhiều thiền sư lỗi lạc, như: 
Ledi, SunLun, Mahasi, Mogok và TheInnGu,… Sau khi đã 
trải nghiệm, thực hành thiền nghiêm túc, nhiệt tâm tại các  
Trung tâm Thiền Mogok (HQ), Trung tâm Thiền Quốc tế 
của Ngài U Ba Khin, Trung tâm Thiền Vipassana Joti của 
Ngài S.N Goenka,… Ngài ngày càng thông tuệ với giáo 
pháp của Đức Phật và lý thuyết về Vô ngã; chỉ sau 3 năm 
thiền tập, Ngài đã chứng ngộ cơ bản chân lý. 

Vào ngày 21/10/2002, ngày Rằm Thadingyut, Ngài đã 
cúng dường toàn bộ tài sản, chính thức xuất gia, thọ giới 
Tỳ-khưu. Với lòng thành kính Đức Phật và những vị thầy 
của mình, Ngài bắt đầu dạy thiền Vipassana; mong muốn 
giúp đỡ nhiều người tiếp cận được với Sự Thật Tuyệt Đối. 

3. Các hoạt động Phật sự “sóng thần” vượt trội của 
Thiền sư Ottamathara: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

34 
 

nguyên lý các pháp hữu vi. Ngài cũng là người khởi xướng 
ra việc thành lập các Bệnh viện Pháp Bảo mang ý nghĩa 
“nhập thế” phụng sự chúng sanh tích cực, thể hiện lý tưởng 
Bồ-tát hạnh. Và cũng là người đề xướng việc thực hành 
thiện pháp ứng dụng một cách “miên mật”, “không giới 
hạn” - Ngân hàng Phước Báu. 

Tại các trung tâm Thabarwa, Ngài Thiền sư 
Ottamathara đã và đang dạy Thiền Minh Sát Vipassana, 
sách tấn Tăng Ni, thiền sinh trong và ngoài nước vun bồi 
năng lực “làm Thiện pháp không giới hạn” để thực sự giải 
quyết tốt đẹp cho bản thân và xã hội trên mọi vấn đề; thể 
hiện tinh thần Phật pháp ứng dụng thiết thực. 

2. Sơ lược về cuộc đời và sự hành thiền cầu đạo của 
Thiền sư Ottamathara: 

Ngài Ashin Ottamathara sinh tại Katha, Myanmar vào 
chủ nhật, ngày 26/10/1969 (ngày rằm của Thadingyut) tại 
bang Sagaing, Bắc Myanmar; là con trai trưởng trong gia 
đình có ba người con. Cha mẹ Ngài là người Myanmar gốc 
Hoa. Cha là U Tin Maung, kĩ sư mỏ. Mẹ là bà Daw Khin 
Khin Myint, vốn là một tiểu thương. Bản tánh thân phụ thân 
mẫu Ngài vốn có lòng thương người, óc kinh doanh, trí tuệ 
lành mạnh, thẳng thắn chân thành. Nhưng khi nghe tin Ngài 
có ý nguyện xuất gia họ đều xót xa ngăn cản vì muốn định 
hướng Ngài đến sự “thừa kế gia sản lớn mạnh”. Nhưng sau 
này, nhờ Ngài hóa duyên, tất cả gia đình đều quy y Tam 
bảo và hộ trì Ngài nhất tâm. 

Sinh ra trong gia đình với nền tảng kinh tế dư giả, Ngài 
được cho ăn học đào tạo bài bản và được định hướng tương 
lai rõ ràng. Bản tánh Ngài vốn thông minh, nhớ lâu, thâm 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   34RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   34 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   34RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   34 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



35

Sayadaw Ashin Ottamathara 

35 
 

trầm, sâu sắc; xem một vấn đề có thể bao quát và đoán biết 
chính xác; Ngài có óc tổ chức và khả năng giải quyết rất 
nhanh các sự kiện. 

-Năm 1986, Ngài đậu kỳ thi xét tuyển Đại học loại xuất 
sắc. 

-Năm 1992, Ngài nhận bằng B.A (Anh văn, loại giỏi) từ 
Đại học Yangon. 

-Từ năm 1992 – 1999, Ngài là chủ doanh nghiệp trẻ và 
là doanh nhân thành đạt lúc bấy giờ. 

Thế nhưng, với căn tánh chủng tử giác ngộ từ nhiều đời 
nhiều kiếp, dầu cuộc sống thuận duyên mọi mặt nhưng 
không giữ được chí nguyện xuất gia của Ngài. Từ năm 
1999, Ngài bắt đầu tiếp cận với nhiều phương thức hành 
Thiền Minh Sát Vipassana của nhiều thiền sư lỗi lạc, như: 
Ledi, SunLun, Mahasi, Mogok và TheInnGu,… Sau khi đã 
trải nghiệm, thực hành thiền nghiêm túc, nhiệt tâm tại các  
Trung tâm Thiền Mogok (HQ), Trung tâm Thiền Quốc tế 
của Ngài U Ba Khin, Trung tâm Thiền Vipassana Joti của 
Ngài S.N Goenka,… Ngài ngày càng thông tuệ với giáo 
pháp của Đức Phật và lý thuyết về Vô ngã; chỉ sau 3 năm 
thiền tập, Ngài đã chứng ngộ cơ bản chân lý. 

Vào ngày 21/10/2002, ngày Rằm Thadingyut, Ngài đã 
cúng dường toàn bộ tài sản, chính thức xuất gia, thọ giới 
Tỳ-khưu. Với lòng thành kính Đức Phật và những vị thầy 
của mình, Ngài bắt đầu dạy thiền Vipassana; mong muốn 
giúp đỡ nhiều người tiếp cận được với Sự Thật Tuyệt Đối. 

3. Các hoạt động Phật sự “sóng thần” vượt trội của 
Thiền sư Ottamathara: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   35RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   35 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

35 
 

trầm, sâu sắc; xem một vấn đề có thể bao quát và đoán biết 
chính xác; Ngài có óc tổ chức và khả năng giải quyết rất 
nhanh các sự kiện. 

-Năm 1986, Ngài đậu kỳ thi xét tuyển Đại học loại xuất 
sắc. 

-Năm 1992, Ngài nhận bằng B.A (Anh văn, loại giỏi) từ 
Đại học Yangon. 

-Từ năm 1992 – 1999, Ngài là chủ doanh nghiệp trẻ và 
là doanh nhân thành đạt lúc bấy giờ. 

Thế nhưng, với căn tánh chủng tử giác ngộ từ nhiều đời 
nhiều kiếp, dầu cuộc sống thuận duyên mọi mặt nhưng 
không giữ được chí nguyện xuất gia của Ngài. Từ năm 
1999, Ngài bắt đầu tiếp cận với nhiều phương thức hành 
Thiền Minh Sát Vipassana của nhiều thiền sư lỗi lạc, như: 
Ledi, SunLun, Mahasi, Mogok và TheInnGu,… Sau khi đã 
trải nghiệm, thực hành thiền nghiêm túc, nhiệt tâm tại các  
Trung tâm Thiền Mogok (HQ), Trung tâm Thiền Quốc tế 
của Ngài U Ba Khin, Trung tâm Thiền Vipassana Joti của 
Ngài S.N Goenka,… Ngài ngày càng thông tuệ với giáo 
pháp của Đức Phật và lý thuyết về Vô ngã; chỉ sau 3 năm 
thiền tập, Ngài đã chứng ngộ cơ bản chân lý. 

Vào ngày 21/10/2002, ngày Rằm Thadingyut, Ngài đã 
cúng dường toàn bộ tài sản, chính thức xuất gia, thọ giới 
Tỳ-khưu. Với lòng thành kính Đức Phật và những vị thầy 
của mình, Ngài bắt đầu dạy thiền Vipassana; mong muốn 
giúp đỡ nhiều người tiếp cận được với Sự Thật Tuyệt Đối. 

3. Các hoạt động Phật sự “sóng thần” vượt trội của 
Thiền sư Ottamathara: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

34 
 

nguyên lý các pháp hữu vi. Ngài cũng là người khởi xướng 
ra việc thành lập các Bệnh viện Pháp Bảo mang ý nghĩa 
“nhập thế” phụng sự chúng sanh tích cực, thể hiện lý tưởng 
Bồ-tát hạnh. Và cũng là người đề xướng việc thực hành 
thiện pháp ứng dụng một cách “miên mật”, “không giới 
hạn” - Ngân hàng Phước Báu. 

Tại các trung tâm Thabarwa, Ngài Thiền sư 
Ottamathara đã và đang dạy Thiền Minh Sát Vipassana, 
sách tấn Tăng Ni, thiền sinh trong và ngoài nước vun bồi 
năng lực “làm Thiện pháp không giới hạn” để thực sự giải 
quyết tốt đẹp cho bản thân và xã hội trên mọi vấn đề; thể 
hiện tinh thần Phật pháp ứng dụng thiết thực. 

2. Sơ lược về cuộc đời và sự hành thiền cầu đạo của 
Thiền sư Ottamathara: 

Ngài Ashin Ottamathara sinh tại Katha, Myanmar vào 
chủ nhật, ngày 26/10/1969 (ngày rằm của Thadingyut) tại 
bang Sagaing, Bắc Myanmar; là con trai trưởng trong gia 
đình có ba người con. Cha mẹ Ngài là người Myanmar gốc 
Hoa. Cha là U Tin Maung, kĩ sư mỏ. Mẹ là bà Daw Khin 
Khin Myint, vốn là một tiểu thương. Bản tánh thân phụ thân 
mẫu Ngài vốn có lòng thương người, óc kinh doanh, trí tuệ 
lành mạnh, thẳng thắn chân thành. Nhưng khi nghe tin Ngài 
có ý nguyện xuất gia họ đều xót xa ngăn cản vì muốn định 
hướng Ngài đến sự “thừa kế gia sản lớn mạnh”. Nhưng sau 
này, nhờ Ngài hóa duyên, tất cả gia đình đều quy y Tam 
bảo và hộ trì Ngài nhất tâm. 

Sinh ra trong gia đình với nền tảng kinh tế dư giả, Ngài 
được cho ăn học đào tạo bài bản và được định hướng tương 
lai rõ ràng. Bản tánh Ngài vốn thông minh, nhớ lâu, thâm 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   34RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   34 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   35RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   35 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



36

Sayadaw Ashin Ottamathara 

37 
 

- Năm 2012, với mục đích cung cấp nền giáo dục chất 
lượng cho trẻ em có hoàn cảnh khó khăn, Ngài đã thành lập 
“Trường Baka” đầu tiên ở Làng thiện chí 15ft. Sau đó, 
nhiều trường Baka được xây dựng và hiện đang trong các 
giai đoạn phát triển khác nhau trên khắp đất nước 
Myanmar. 

- Năm 2013, Ngài bắt đầu hỗ trợ các Tăng viện, Ni viện, 
cô nhi viện còn thiếu thốn về vật chất; và giúp đỡ các cộng 
đồng địa phương khó khăn trong việc xây dựng đường sá, 
cầu cống, trường học, bệnh xá, ký túc xá, chùa chiền, chánh 
điện, nhà vệ sinh công cộng, giếng thủ công và máy lọc 
nước (để cung cấp nước sạch),... 

- Năm 2015 là năm diễn ra nhiều hoạt động thiện pháp 
lớn dưới sự điều hành của Ngài. Trước hết, Ngài cho thành 
lập Trường Phật học cho Tăng Ni tại Trung tâm Thabarwa 
(Thanlyin), và đang có kế hoạch thành lập thêm trường mới. 
Cũng trong năm 2015, với mục đích truyền cảm hứng trong 
việc làm thiện pháp, thực hành phúc lợi xã hội, an sinh xã 
hội, hỗ trợ các trường hợp khẩn cấp: như thiên tai, người tị 
nạn và bất kỳ ai có nhu cầu; vì vậy, mô hình Thiện nguyện 
đầu tiên đã ra đời, khích lệ mọi người cùng chung tay “tạo 
phước thiện không giới hạn”, tạm gọi là “Ngân hàng công 
đức”, đã được khánh thành vào ngày 29/8/2015. Đây là một 
trong những hoạt động được đánh giá rất cao quý của Trung 
tâm Thabarwa. Một số “Ngân hàng công đức” mới hiện 
cũng đang phát triển trên khắp đất nước Myanmar. Cũng 
năm 2015, Ngài cho thành lập thêm Khu bảo tồn động vật 
đầu tiên ở Hlegu và dự định thành lập Khu bảo tồn động vật 
hoang dã ở phía nam Myanmar. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   37RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   37 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

37 
 

- Năm 2012, với mục đích cung cấp nền giáo dục chất 
lượng cho trẻ em có hoàn cảnh khó khăn, Ngài đã thành lập 
“Trường Baka” đầu tiên ở Làng thiện chí 15ft. Sau đó, 
nhiều trường Baka được xây dựng và hiện đang trong các 
giai đoạn phát triển khác nhau trên khắp đất nước 
Myanmar. 

- Năm 2013, Ngài bắt đầu hỗ trợ các Tăng viện, Ni viện, 
cô nhi viện còn thiếu thốn về vật chất; và giúp đỡ các cộng 
đồng địa phương khó khăn trong việc xây dựng đường sá, 
cầu cống, trường học, bệnh xá, ký túc xá, chùa chiền, chánh 
điện, nhà vệ sinh công cộng, giếng thủ công và máy lọc 
nước (để cung cấp nước sạch),... 

- Năm 2015 là năm diễn ra nhiều hoạt động thiện pháp 
lớn dưới sự điều hành của Ngài. Trước hết, Ngài cho thành 
lập Trường Phật học cho Tăng Ni tại Trung tâm Thabarwa 
(Thanlyin), và đang có kế hoạch thành lập thêm trường mới. 
Cũng trong năm 2015, với mục đích truyền cảm hứng trong 
việc làm thiện pháp, thực hành phúc lợi xã hội, an sinh xã 
hội, hỗ trợ các trường hợp khẩn cấp: như thiên tai, người tị 
nạn và bất kỳ ai có nhu cầu; vì vậy, mô hình Thiện nguyện 
đầu tiên đã ra đời, khích lệ mọi người cùng chung tay “tạo 
phước thiện không giới hạn”, tạm gọi là “Ngân hàng công 
đức”, đã được khánh thành vào ngày 29/8/2015. Đây là một 
trong những hoạt động được đánh giá rất cao quý của Trung 
tâm Thabarwa. Một số “Ngân hàng công đức” mới hiện 
cũng đang phát triển trên khắp đất nước Myanmar. Cũng 
năm 2015, Ngài cho thành lập thêm Khu bảo tồn động vật 
đầu tiên ở Hlegu và dự định thành lập Khu bảo tồn động vật 
hoang dã ở phía nam Myanmar. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

36 
 

Kể từ khi bước vào đời sống tu sĩ, Ngài Thiền sư 
Ottamathara luôn kính tin, dâng hết thân tâm phụng sự Tam 
bảo, hướng dẫn mọi người xả ác hành thiện, nâng cao chất 
lượng cuộc sống bằng các phước lành của thân-khẩu-ý một 
cách không tư lợi; con đường xả ly trung đạo, vô ngã vị tha 
luôn được Ngài đề xướng và khuyến khích hàng đệ tử. 

-Năm 2002, dưới sự chỉ định của Thiền Sư U 
Nayyasagara, Ngài Ottamathara bắt đầu dạy thiền 
Vipassana; trở nên nổi tiếng trong cộng đồng Phật tử cũng 
như cộng đồng các tôn giáo khác tại Myanmar. Ngài đã 
thành lập tổ chức “Từ Avijja đến Vijja” (Từ vô minh đến 
minh) - Tổ chức Lan toả Trí tuệ để đặt nền tảng đầu tiên 
cho hành trình Dhammadut – các chuyến công du đi hoằng 
pháp trong và ngoài nước sau này. Tổ chức này nhanh 
chóng trở thành một trong những nguồn cung cấp tư liệu về 
Vipassana quan trọng bậc nhất Myanmar. 

- Năm 2005, Ngài trở nên nổi tiếng với biệt hiệu “Thiền 
Sư Sóng Thần” (Tsunami Sayadaw) sau một loạt các VCDs 
thuyết pháp về nguyên nhân của hiện tượng sóng thần và 
những bài học cho nhân loại. 

-Trong hai năm 2007 và 2008, Ngài thành lập Trung tâm 
thiền tại đường số 45, trung tâm thành phố Yangon (2007) 
và Trung tâm thiền Thabarwa, Thanlyin (2008). Hai  trung 
tâm Thabarwa này: Trung tâm Thiền Phố 45 (45th street 
Meditation Centre) tại nội thành Yangon và Trung tâm 
Thanlyin ở ngoại thành thủ đô Yangoon. 

-Năm 2009, Ngài bắt đầu những chuyến hoằng pháp 
quốc tế để giảng dạy về chánh niệm - xả ly và hướng dẫn 
thiền Vipassana. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   36RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   36 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   36RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   36 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



37

Sayadaw Ashin Ottamathara 

37 
 

- Năm 2012, với mục đích cung cấp nền giáo dục chất 
lượng cho trẻ em có hoàn cảnh khó khăn, Ngài đã thành lập 
“Trường Baka” đầu tiên ở Làng thiện chí 15ft. Sau đó, 
nhiều trường Baka được xây dựng và hiện đang trong các 
giai đoạn phát triển khác nhau trên khắp đất nước 
Myanmar. 

- Năm 2013, Ngài bắt đầu hỗ trợ các Tăng viện, Ni viện, 
cô nhi viện còn thiếu thốn về vật chất; và giúp đỡ các cộng 
đồng địa phương khó khăn trong việc xây dựng đường sá, 
cầu cống, trường học, bệnh xá, ký túc xá, chùa chiền, chánh 
điện, nhà vệ sinh công cộng, giếng thủ công và máy lọc 
nước (để cung cấp nước sạch),... 

- Năm 2015 là năm diễn ra nhiều hoạt động thiện pháp 
lớn dưới sự điều hành của Ngài. Trước hết, Ngài cho thành 
lập Trường Phật học cho Tăng Ni tại Trung tâm Thabarwa 
(Thanlyin), và đang có kế hoạch thành lập thêm trường mới. 
Cũng trong năm 2015, với mục đích truyền cảm hứng trong 
việc làm thiện pháp, thực hành phúc lợi xã hội, an sinh xã 
hội, hỗ trợ các trường hợp khẩn cấp: như thiên tai, người tị 
nạn và bất kỳ ai có nhu cầu; vì vậy, mô hình Thiện nguyện 
đầu tiên đã ra đời, khích lệ mọi người cùng chung tay “tạo 
phước thiện không giới hạn”, tạm gọi là “Ngân hàng công 
đức”, đã được khánh thành vào ngày 29/8/2015. Đây là một 
trong những hoạt động được đánh giá rất cao quý của Trung 
tâm Thabarwa. Một số “Ngân hàng công đức” mới hiện 
cũng đang phát triển trên khắp đất nước Myanmar. Cũng 
năm 2015, Ngài cho thành lập thêm Khu bảo tồn động vật 
đầu tiên ở Hlegu và dự định thành lập Khu bảo tồn động vật 
hoang dã ở phía nam Myanmar. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   37RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   37 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

37 
 

- Năm 2012, với mục đích cung cấp nền giáo dục chất 
lượng cho trẻ em có hoàn cảnh khó khăn, Ngài đã thành lập 
“Trường Baka” đầu tiên ở Làng thiện chí 15ft. Sau đó, 
nhiều trường Baka được xây dựng và hiện đang trong các 
giai đoạn phát triển khác nhau trên khắp đất nước 
Myanmar. 

- Năm 2013, Ngài bắt đầu hỗ trợ các Tăng viện, Ni viện, 
cô nhi viện còn thiếu thốn về vật chất; và giúp đỡ các cộng 
đồng địa phương khó khăn trong việc xây dựng đường sá, 
cầu cống, trường học, bệnh xá, ký túc xá, chùa chiền, chánh 
điện, nhà vệ sinh công cộng, giếng thủ công và máy lọc 
nước (để cung cấp nước sạch),... 

- Năm 2015 là năm diễn ra nhiều hoạt động thiện pháp 
lớn dưới sự điều hành của Ngài. Trước hết, Ngài cho thành 
lập Trường Phật học cho Tăng Ni tại Trung tâm Thabarwa 
(Thanlyin), và đang có kế hoạch thành lập thêm trường mới. 
Cũng trong năm 2015, với mục đích truyền cảm hứng trong 
việc làm thiện pháp, thực hành phúc lợi xã hội, an sinh xã 
hội, hỗ trợ các trường hợp khẩn cấp: như thiên tai, người tị 
nạn và bất kỳ ai có nhu cầu; vì vậy, mô hình Thiện nguyện 
đầu tiên đã ra đời, khích lệ mọi người cùng chung tay “tạo 
phước thiện không giới hạn”, tạm gọi là “Ngân hàng công 
đức”, đã được khánh thành vào ngày 29/8/2015. Đây là một 
trong những hoạt động được đánh giá rất cao quý của Trung 
tâm Thabarwa. Một số “Ngân hàng công đức” mới hiện 
cũng đang phát triển trên khắp đất nước Myanmar. Cũng 
năm 2015, Ngài cho thành lập thêm Khu bảo tồn động vật 
đầu tiên ở Hlegu và dự định thành lập Khu bảo tồn động vật 
hoang dã ở phía nam Myanmar. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

36 
 

Kể từ khi bước vào đời sống tu sĩ, Ngài Thiền sư 
Ottamathara luôn kính tin, dâng hết thân tâm phụng sự Tam 
bảo, hướng dẫn mọi người xả ác hành thiện, nâng cao chất 
lượng cuộc sống bằng các phước lành của thân-khẩu-ý một 
cách không tư lợi; con đường xả ly trung đạo, vô ngã vị tha 
luôn được Ngài đề xướng và khuyến khích hàng đệ tử. 

-Năm 2002, dưới sự chỉ định của Thiền Sư U 
Nayyasagara, Ngài Ottamathara bắt đầu dạy thiền 
Vipassana; trở nên nổi tiếng trong cộng đồng Phật tử cũng 
như cộng đồng các tôn giáo khác tại Myanmar. Ngài đã 
thành lập tổ chức “Từ Avijja đến Vijja” (Từ vô minh đến 
minh) - Tổ chức Lan toả Trí tuệ để đặt nền tảng đầu tiên 
cho hành trình Dhammadut – các chuyến công du đi hoằng 
pháp trong và ngoài nước sau này. Tổ chức này nhanh 
chóng trở thành một trong những nguồn cung cấp tư liệu về 
Vipassana quan trọng bậc nhất Myanmar. 

- Năm 2005, Ngài trở nên nổi tiếng với biệt hiệu “Thiền 
Sư Sóng Thần” (Tsunami Sayadaw) sau một loạt các VCDs 
thuyết pháp về nguyên nhân của hiện tượng sóng thần và 
những bài học cho nhân loại. 

-Trong hai năm 2007 và 2008, Ngài thành lập Trung tâm 
thiền tại đường số 45, trung tâm thành phố Yangon (2007) 
và Trung tâm thiền Thabarwa, Thanlyin (2008). Hai  trung 
tâm Thabarwa này: Trung tâm Thiền Phố 45 (45th street 
Meditation Centre) tại nội thành Yangon và Trung tâm 
Thanlyin ở ngoại thành thủ đô Yangoon. 

-Năm 2009, Ngài bắt đầu những chuyến hoằng pháp 
quốc tế để giảng dạy về chánh niệm - xả ly và hướng dẫn 
thiền Vipassana. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   36RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   36 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   37RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   37 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



38

Sayadaw Ashin Ottamathara 

39 
 

cư sĩ nam nữ tình nguyện viên khoảng 2000 người. Trung 
tâm Thabarwa chính được coi như “một làng/ một cộng 
đồng Tứ chúng đồng tu” trong tinh thần: nghiệp duyên, lục 
hòa, sẻ chia, yêu thương, đồng cảm, thiểu dục tri túc, tâm 
tịnh. Giữa các Trung tâm Thabarwa thường xuyên có sự hỗ 
trợ lẫn nhau; và giữa các Thabarwa trên thế giới cũng vậy. 

Các Trung tâm Thabarwa luôn sẵn sàng rộng mở đón 
tiếp mọi đối tượng khi họ có nhu cầu cần giúp đỡ. Theo lời 
dạy của Ngài Thiền sư, Thabarwa Thanlyin cung cấp nơi 
cư trú và chăm sóc sức khỏe cho tất cả mọi người với bất 
kỳ hoàn cảnh nào cho đến cuối đời. Nơi đây có đủ thành 
phần, nhiều lứa tuổi, nghề nghiệp, trình độ, hoàn cảnh và 
khả năng kinh tế khác nhau, như: người già, người vô gia 
cư, trẻ mồ côi, mẹ đơn thân, người thất nghiệp, người bệnh, 
người tàn tật, người tâm thần, người có bệnh mãn tính hoặc 
nan y (bao gồm cả bệnh nhân lao và AIDS) và những ai 
phải đối mặt với các khó khăn phức tạp về sức khỏe, xã hội 
hoặc tài chính đang cư trú,… Trung tâm cũng tích cực bảo 
vệ môi trường, xử lý rác thải, sống gần gũi với thiên 
nhiên,… 

5. Kế hoạch hoằng pháp trong và ngoài nước của 
Thiền sư Ottamathara: 

Để đáp ứng nhu cầu về thể chất, tinh thần, và sự hiểu 
biết ngày càng đông đảo của nhiều thiền sinh, Ngài Thiền 
sư Ottamathara đã lên kế hoạch thành lập các chi nhánh của 
Trung tâm Thabarwa trên khắp Myanmar và các quốc gia 
hải ngoại. 

Trước bối cảnh do ngày càng có nhiều người lớn tuổi và 
bệnh nhân cần nơi nương trú tại Trung tâm Thabarwa, Ngài 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   39RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   39 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

39 
 

cư sĩ nam nữ tình nguyện viên khoảng 2000 người. Trung 
tâm Thabarwa chính được coi như “một làng/ một cộng 
đồng Tứ chúng đồng tu” trong tinh thần: nghiệp duyên, lục 
hòa, sẻ chia, yêu thương, đồng cảm, thiểu dục tri túc, tâm 
tịnh. Giữa các Trung tâm Thabarwa thường xuyên có sự hỗ 
trợ lẫn nhau; và giữa các Thabarwa trên thế giới cũng vậy. 

Các Trung tâm Thabarwa luôn sẵn sàng rộng mở đón 
tiếp mọi đối tượng khi họ có nhu cầu cần giúp đỡ. Theo lời 
dạy của Ngài Thiền sư, Thabarwa Thanlyin cung cấp nơi 
cư trú và chăm sóc sức khỏe cho tất cả mọi người với bất 
kỳ hoàn cảnh nào cho đến cuối đời. Nơi đây có đủ thành 
phần, nhiều lứa tuổi, nghề nghiệp, trình độ, hoàn cảnh và 
khả năng kinh tế khác nhau, như: người già, người vô gia 
cư, trẻ mồ côi, mẹ đơn thân, người thất nghiệp, người bệnh, 
người tàn tật, người tâm thần, người có bệnh mãn tính hoặc 
nan y (bao gồm cả bệnh nhân lao và AIDS) và những ai 
phải đối mặt với các khó khăn phức tạp về sức khỏe, xã hội 
hoặc tài chính đang cư trú,… Trung tâm cũng tích cực bảo 
vệ môi trường, xử lý rác thải, sống gần gũi với thiên 
nhiên,… 

5. Kế hoạch hoằng pháp trong và ngoài nước của 
Thiền sư Ottamathara: 

Để đáp ứng nhu cầu về thể chất, tinh thần, và sự hiểu 
biết ngày càng đông đảo của nhiều thiền sinh, Ngài Thiền 
sư Ottamathara đã lên kế hoạch thành lập các chi nhánh của 
Trung tâm Thabarwa trên khắp Myanmar và các quốc gia 
hải ngoại. 

Trước bối cảnh do ngày càng có nhiều người lớn tuổi và 
bệnh nhân cần nơi nương trú tại Trung tâm Thabarwa, Ngài 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

38 
 

-Năm 2016, dưới sự hướng dẫn của Ngài, Bệnh viện 
Pháp bảo 4 tầng trong khuôn viên trung tâm Thabarwa 
(Thanlyin) đã khai trương và đi vào hoạt động rất hiệu quả; 
giúp cho rất nhiều người, giải quyết được rất nhiều khó 
khăn cho những người cần giúp đỡ từ nặng đến nhẹ; nhất là 
trong tình hình hiện nay của Myanmar. 

-Năm 2017, cũng diễn ra liên tiếp các hoạt động thiện 
pháp lớn dưới sự quyết định của Ngài. Thứ nhất: Ngài cho 
thành lập Bệnh viện An Dưỡng Cuối Đời Pháp bảo 6 tầng 
tại khuôn viên Trung tâm Thabarwa (Thanlyin). Việc xây 
dựng này được tài trợ hầu hết bởi Quỹ Kun Kho Yar. Thứ 
hai: Thành lập Trung tâm cai nghiện ma túy đầu tiên tại 
Tachileik, bang Đông Shan tại Myanmar. Và hiện đang lập 
kế hoạch sáng lập thêm một số trung tâm như vậy khác tại 
Myanmar. Thứ ba: Thành lập trung tâm Tự nhiên Thabarwa 
ở một số nước phương Tây. Đưa thiền Vipassana ứng dụng 
rộng rãi trên thế giới; chung tay vì hòa bình và tiến bộ của 
nhân loại; hướng đến giúp đỡ nhân loại chấm dứt khổ, sống 
an lạc giải thoát, thiện lành, theo tinh thần lời Phật. 

4. Vài nét về Trung tâm Thabarwa (Thanlyin) – 
Myanmar: 

Đáng chú ý, Trung tâm chính Thabarwa (Thanlyin) – 
Yangon, hiện có khoảng 3.000 thiền sinh từ khắp đất nước 
Myanmar và quốc tế đang tu học. Tại trung tâm thiền này, 
trung bình Ngài thường hướng dẫn thiền cho hơn 1200 
Tăng Ni Myanmar;  cưu mang hơn 1000 người bệnh, chăm 
sóc tại Bệnh viện Pháp Bảo; chịu trách nhiệm chăm sóc 
người già khoảng 2500 vị; cưu mang mẹ đơn thân; hỗ trợ 
nhóm trẻ em mồ côi khoảng 50 người; tạo an sinh cho số 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   38RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   38 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   38RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   38 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



39

Sayadaw Ashin Ottamathara 

39 
 

cư sĩ nam nữ tình nguyện viên khoảng 2000 người. Trung 
tâm Thabarwa chính được coi như “một làng/ một cộng 
đồng Tứ chúng đồng tu” trong tinh thần: nghiệp duyên, lục 
hòa, sẻ chia, yêu thương, đồng cảm, thiểu dục tri túc, tâm 
tịnh. Giữa các Trung tâm Thabarwa thường xuyên có sự hỗ 
trợ lẫn nhau; và giữa các Thabarwa trên thế giới cũng vậy. 

Các Trung tâm Thabarwa luôn sẵn sàng rộng mở đón 
tiếp mọi đối tượng khi họ có nhu cầu cần giúp đỡ. Theo lời 
dạy của Ngài Thiền sư, Thabarwa Thanlyin cung cấp nơi 
cư trú và chăm sóc sức khỏe cho tất cả mọi người với bất 
kỳ hoàn cảnh nào cho đến cuối đời. Nơi đây có đủ thành 
phần, nhiều lứa tuổi, nghề nghiệp, trình độ, hoàn cảnh và 
khả năng kinh tế khác nhau, như: người già, người vô gia 
cư, trẻ mồ côi, mẹ đơn thân, người thất nghiệp, người bệnh, 
người tàn tật, người tâm thần, người có bệnh mãn tính hoặc 
nan y (bao gồm cả bệnh nhân lao và AIDS) và những ai 
phải đối mặt với các khó khăn phức tạp về sức khỏe, xã hội 
hoặc tài chính đang cư trú,… Trung tâm cũng tích cực bảo 
vệ môi trường, xử lý rác thải, sống gần gũi với thiên 
nhiên,… 

5. Kế hoạch hoằng pháp trong và ngoài nước của 
Thiền sư Ottamathara: 

Để đáp ứng nhu cầu về thể chất, tinh thần, và sự hiểu 
biết ngày càng đông đảo của nhiều thiền sinh, Ngài Thiền 
sư Ottamathara đã lên kế hoạch thành lập các chi nhánh của 
Trung tâm Thabarwa trên khắp Myanmar và các quốc gia 
hải ngoại. 

Trước bối cảnh do ngày càng có nhiều người lớn tuổi và 
bệnh nhân cần nơi nương trú tại Trung tâm Thabarwa, Ngài 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   39RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   39 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

39 
 

cư sĩ nam nữ tình nguyện viên khoảng 2000 người. Trung 
tâm Thabarwa chính được coi như “một làng/ một cộng 
đồng Tứ chúng đồng tu” trong tinh thần: nghiệp duyên, lục 
hòa, sẻ chia, yêu thương, đồng cảm, thiểu dục tri túc, tâm 
tịnh. Giữa các Trung tâm Thabarwa thường xuyên có sự hỗ 
trợ lẫn nhau; và giữa các Thabarwa trên thế giới cũng vậy. 

Các Trung tâm Thabarwa luôn sẵn sàng rộng mở đón 
tiếp mọi đối tượng khi họ có nhu cầu cần giúp đỡ. Theo lời 
dạy của Ngài Thiền sư, Thabarwa Thanlyin cung cấp nơi 
cư trú và chăm sóc sức khỏe cho tất cả mọi người với bất 
kỳ hoàn cảnh nào cho đến cuối đời. Nơi đây có đủ thành 
phần, nhiều lứa tuổi, nghề nghiệp, trình độ, hoàn cảnh và 
khả năng kinh tế khác nhau, như: người già, người vô gia 
cư, trẻ mồ côi, mẹ đơn thân, người thất nghiệp, người bệnh, 
người tàn tật, người tâm thần, người có bệnh mãn tính hoặc 
nan y (bao gồm cả bệnh nhân lao và AIDS) và những ai 
phải đối mặt với các khó khăn phức tạp về sức khỏe, xã hội 
hoặc tài chính đang cư trú,… Trung tâm cũng tích cực bảo 
vệ môi trường, xử lý rác thải, sống gần gũi với thiên 
nhiên,… 

5. Kế hoạch hoằng pháp trong và ngoài nước của 
Thiền sư Ottamathara: 

Để đáp ứng nhu cầu về thể chất, tinh thần, và sự hiểu 
biết ngày càng đông đảo của nhiều thiền sinh, Ngài Thiền 
sư Ottamathara đã lên kế hoạch thành lập các chi nhánh của 
Trung tâm Thabarwa trên khắp Myanmar và các quốc gia 
hải ngoại. 

Trước bối cảnh do ngày càng có nhiều người lớn tuổi và 
bệnh nhân cần nơi nương trú tại Trung tâm Thabarwa, Ngài 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

38 
 

-Năm 2016, dưới sự hướng dẫn của Ngài, Bệnh viện 
Pháp bảo 4 tầng trong khuôn viên trung tâm Thabarwa 
(Thanlyin) đã khai trương và đi vào hoạt động rất hiệu quả; 
giúp cho rất nhiều người, giải quyết được rất nhiều khó 
khăn cho những người cần giúp đỡ từ nặng đến nhẹ; nhất là 
trong tình hình hiện nay của Myanmar. 

-Năm 2017, cũng diễn ra liên tiếp các hoạt động thiện 
pháp lớn dưới sự quyết định của Ngài. Thứ nhất: Ngài cho 
thành lập Bệnh viện An Dưỡng Cuối Đời Pháp bảo 6 tầng 
tại khuôn viên Trung tâm Thabarwa (Thanlyin). Việc xây 
dựng này được tài trợ hầu hết bởi Quỹ Kun Kho Yar. Thứ 
hai: Thành lập Trung tâm cai nghiện ma túy đầu tiên tại 
Tachileik, bang Đông Shan tại Myanmar. Và hiện đang lập 
kế hoạch sáng lập thêm một số trung tâm như vậy khác tại 
Myanmar. Thứ ba: Thành lập trung tâm Tự nhiên Thabarwa 
ở một số nước phương Tây. Đưa thiền Vipassana ứng dụng 
rộng rãi trên thế giới; chung tay vì hòa bình và tiến bộ của 
nhân loại; hướng đến giúp đỡ nhân loại chấm dứt khổ, sống 
an lạc giải thoát, thiện lành, theo tinh thần lời Phật. 

4. Vài nét về Trung tâm Thabarwa (Thanlyin) – 
Myanmar: 

Đáng chú ý, Trung tâm chính Thabarwa (Thanlyin) – 
Yangon, hiện có khoảng 3.000 thiền sinh từ khắp đất nước 
Myanmar và quốc tế đang tu học. Tại trung tâm thiền này, 
trung bình Ngài thường hướng dẫn thiền cho hơn 1200 
Tăng Ni Myanmar;  cưu mang hơn 1000 người bệnh, chăm 
sóc tại Bệnh viện Pháp Bảo; chịu trách nhiệm chăm sóc 
người già khoảng 2500 vị; cưu mang mẹ đơn thân; hỗ trợ 
nhóm trẻ em mồ côi khoảng 50 người; tạo an sinh cho số 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   38RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   38 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   39RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   39 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



40

Sayadaw Ashin Ottamathara 

41 
 

vượt qua các tướng chấp của thế gian mà vẫn hài hòa trong 
Giới – Định – Tuệ, Văn – Tư – Tu; hài hòa Sự - Lý, Thể - 
Tướng - Dụng; viên mãn thế gian và xuất thế gian. 

Ngài luôn nhấn mạnh về thái độ tu tập “như lý tác ý” 
trong hiện tại; khuyến khích người hữu duyên sống “chánh 
niệm tỉnh thức” trong từng khoảnh khắc; chú ý sự “bình yên 
bất động trong nội tâm” khi thực hành các thiện pháp do tin 
sâu nhân quả; hướng dẫn các đệ tử phụng sự một cách “tự 
nhiên” không đòi hỏi (như tên gọi của Trung tâm 
Thabarwa); đúng tinh thần “ngược dòng đời, theo dòng 
đạo”, mà vẫn đến với đời như “hoa sen trong bùn”, yêu 
thương sự sống và tự nguyện phụng hiến. 

Tinh thần thiền học của Ngài có tác dụng phát huy lời 
Phật dạy ứng dụng trong nhân gian, phổ biến pháp thiền 
Vipassana, chung tay cùng cộng đồng, ủng hộ hòa bình, tôn 
trọng sự sống, thấm đẫm tính nhân bản, đạo đời viên dung. 
Đó cũng là xuất phát thuần túy từ việc thấu hiểu và trực 
nhận sâu sắc giáo lý của Đức Phật Bổn Sư tuyên thuyết trên 
2600 năm và các parami (ba-la-mật) của Ngài Thiền sư 
Ottamathara được tích lũy từ các kiếp sống quá khứ cũng 
như hạnh nguyện của Ngài trong lợi ích độ tha. 

7. Giá trị ứng dụng Thiền Vipassana của Thiền sư 
Ottamathara đối với nhân sinh: 

Ngày nay, Thiền sư giảng Pháp và hướng dẫn thiền 
Vipassana tại nhiều viện nghiên cứu, trường học, bệnh viện 
và tư gia trong và ngoài nước. Đặc biệt, Ngài không ngại 
khó khăn, sẵn lòng tìm tới thuyết pháp cho nhiều bệnh nhân 
hiểm nghèo ngay cả khi họ ở rất xa. Những lời dạy của Ngài 
đang dẫn dắt mọi người từ dính mắc đến xả ly, từ sân hận 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   41RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   41 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

41 
 

vượt qua các tướng chấp của thế gian mà vẫn hài hòa trong 
Giới – Định – Tuệ, Văn – Tư – Tu; hài hòa Sự - Lý, Thể - 
Tướng - Dụng; viên mãn thế gian và xuất thế gian. 

Ngài luôn nhấn mạnh về thái độ tu tập “như lý tác ý” 
trong hiện tại; khuyến khích người hữu duyên sống “chánh 
niệm tỉnh thức” trong từng khoảnh khắc; chú ý sự “bình yên 
bất động trong nội tâm” khi thực hành các thiện pháp do tin 
sâu nhân quả; hướng dẫn các đệ tử phụng sự một cách “tự 
nhiên” không đòi hỏi (như tên gọi của Trung tâm 
Thabarwa); đúng tinh thần “ngược dòng đời, theo dòng 
đạo”, mà vẫn đến với đời như “hoa sen trong bùn”, yêu 
thương sự sống và tự nguyện phụng hiến. 

Tinh thần thiền học của Ngài có tác dụng phát huy lời 
Phật dạy ứng dụng trong nhân gian, phổ biến pháp thiền 
Vipassana, chung tay cùng cộng đồng, ủng hộ hòa bình, tôn 
trọng sự sống, thấm đẫm tính nhân bản, đạo đời viên dung. 
Đó cũng là xuất phát thuần túy từ việc thấu hiểu và trực 
nhận sâu sắc giáo lý của Đức Phật Bổn Sư tuyên thuyết trên 
2600 năm và các parami (ba-la-mật) của Ngài Thiền sư 
Ottamathara được tích lũy từ các kiếp sống quá khứ cũng 
như hạnh nguyện của Ngài trong lợi ích độ tha. 

7. Giá trị ứng dụng Thiền Vipassana của Thiền sư 
Ottamathara đối với nhân sinh: 

Ngày nay, Thiền sư giảng Pháp và hướng dẫn thiền 
Vipassana tại nhiều viện nghiên cứu, trường học, bệnh viện 
và tư gia trong và ngoài nước. Đặc biệt, Ngài không ngại 
khó khăn, sẵn lòng tìm tới thuyết pháp cho nhiều bệnh nhân 
hiểm nghèo ngay cả khi họ ở rất xa. Những lời dạy của Ngài 
đang dẫn dắt mọi người từ dính mắc đến xả ly, từ sân hận 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

40 
 

Thiền sư Ottamathara đang có kế hoạch xây dựng Bệnh 
viện Pháp Bảo 16 tầng, thành lập Làng thiện chí 15ft 
(Thanlyin, 2012) và Làng thiện chí Thitnipin (Thị trấn 
Hlegu, 2014). Kế hoạch là các mảnh đất được chia miễn phí 
cho những người nghèo khổ, các hộ gia đình và cá nhân bị 
di dời, vô gia cư. Song song đó, một số ngôi Làng thiện chí 
mới hiện đang trong giai đoạn hình thành, phát triển trên 
khắp đất nước Myanmar. 

Đối với vấn đề hoằng pháp quốc tế, Ngài cũng có kế 
hoạch thành lập một số Trung tâm Thabarwa Tự nhiên mới 
ở Hoa Kỳ, Châu Âu, Úc và Châu Á,… Ngài sẵn sàng nối 
kết thiện pháp chân thành một cách vô phân biệt dựa trên 
lời dạy của Đức Phật Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni. 

Với phong cách giảng dạy đặc biệt sâu sắc, trí tuệ tuyệt 
vời và tâm từ rộng lớn, Thiền Sư Ottamathara ngày càng 
trở nên nổi tiếng trong nước và quốc tế. Ngài đã và đang 
dạy Thiền Minh Sát ở nhiều tu viện, cơ quan, trường học, 
bệnh viện, tư gia và địa điểm công cộng tại Myanmar cũng 
như trên nhiều quốc gia khác. Hàng năm Ngài phải thu xếp 
thời gian, công việc bận rộn trong nước để đi thuyết pháp, 
giảng thiền tại Singapore, Malaysia, Việt Nam, Thái Lan, 
Đài Loan, Mỹ và một số nước Châu Âu. 

6. Đặc điểm pháp Thiền Vipassana của Thiền sư 
Ottamathara: 

Pháp Thiền của Ngài Ottamathara không phân biệt xuất 
gia hay tại gia, giới tính; không phân biệt tông phái, tông 
môn, vùng miền, quốc gia;… Ngài đến với cuộc đời bằng 
chính sự thực hành và thấu triệt lời dạy của Đức Phật; làm 
lợi ích cho chúng sanh một cách tự nguyện, tự nhiên, vô trụ; 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   40RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   40 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   40RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   40 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



41

Sayadaw Ashin Ottamathara 

41 
 

vượt qua các tướng chấp của thế gian mà vẫn hài hòa trong 
Giới – Định – Tuệ, Văn – Tư – Tu; hài hòa Sự - Lý, Thể - 
Tướng - Dụng; viên mãn thế gian và xuất thế gian. 

Ngài luôn nhấn mạnh về thái độ tu tập “như lý tác ý” 
trong hiện tại; khuyến khích người hữu duyên sống “chánh 
niệm tỉnh thức” trong từng khoảnh khắc; chú ý sự “bình yên 
bất động trong nội tâm” khi thực hành các thiện pháp do tin 
sâu nhân quả; hướng dẫn các đệ tử phụng sự một cách “tự 
nhiên” không đòi hỏi (như tên gọi của Trung tâm 
Thabarwa); đúng tinh thần “ngược dòng đời, theo dòng 
đạo”, mà vẫn đến với đời như “hoa sen trong bùn”, yêu 
thương sự sống và tự nguyện phụng hiến. 

Tinh thần thiền học của Ngài có tác dụng phát huy lời 
Phật dạy ứng dụng trong nhân gian, phổ biến pháp thiền 
Vipassana, chung tay cùng cộng đồng, ủng hộ hòa bình, tôn 
trọng sự sống, thấm đẫm tính nhân bản, đạo đời viên dung. 
Đó cũng là xuất phát thuần túy từ việc thấu hiểu và trực 
nhận sâu sắc giáo lý của Đức Phật Bổn Sư tuyên thuyết trên 
2600 năm và các parami (ba-la-mật) của Ngài Thiền sư 
Ottamathara được tích lũy từ các kiếp sống quá khứ cũng 
như hạnh nguyện của Ngài trong lợi ích độ tha. 

7. Giá trị ứng dụng Thiền Vipassana của Thiền sư 
Ottamathara đối với nhân sinh: 

Ngày nay, Thiền sư giảng Pháp và hướng dẫn thiền 
Vipassana tại nhiều viện nghiên cứu, trường học, bệnh viện 
và tư gia trong và ngoài nước. Đặc biệt, Ngài không ngại 
khó khăn, sẵn lòng tìm tới thuyết pháp cho nhiều bệnh nhân 
hiểm nghèo ngay cả khi họ ở rất xa. Những lời dạy của Ngài 
đang dẫn dắt mọi người từ dính mắc đến xả ly, từ sân hận 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   41RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   41 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

41 
 

vượt qua các tướng chấp của thế gian mà vẫn hài hòa trong 
Giới – Định – Tuệ, Văn – Tư – Tu; hài hòa Sự - Lý, Thể - 
Tướng - Dụng; viên mãn thế gian và xuất thế gian. 

Ngài luôn nhấn mạnh về thái độ tu tập “như lý tác ý” 
trong hiện tại; khuyến khích người hữu duyên sống “chánh 
niệm tỉnh thức” trong từng khoảnh khắc; chú ý sự “bình yên 
bất động trong nội tâm” khi thực hành các thiện pháp do tin 
sâu nhân quả; hướng dẫn các đệ tử phụng sự một cách “tự 
nhiên” không đòi hỏi (như tên gọi của Trung tâm 
Thabarwa); đúng tinh thần “ngược dòng đời, theo dòng 
đạo”, mà vẫn đến với đời như “hoa sen trong bùn”, yêu 
thương sự sống và tự nguyện phụng hiến. 

Tinh thần thiền học của Ngài có tác dụng phát huy lời 
Phật dạy ứng dụng trong nhân gian, phổ biến pháp thiền 
Vipassana, chung tay cùng cộng đồng, ủng hộ hòa bình, tôn 
trọng sự sống, thấm đẫm tính nhân bản, đạo đời viên dung. 
Đó cũng là xuất phát thuần túy từ việc thấu hiểu và trực 
nhận sâu sắc giáo lý của Đức Phật Bổn Sư tuyên thuyết trên 
2600 năm và các parami (ba-la-mật) của Ngài Thiền sư 
Ottamathara được tích lũy từ các kiếp sống quá khứ cũng 
như hạnh nguyện của Ngài trong lợi ích độ tha. 

7. Giá trị ứng dụng Thiền Vipassana của Thiền sư 
Ottamathara đối với nhân sinh: 

Ngày nay, Thiền sư giảng Pháp và hướng dẫn thiền 
Vipassana tại nhiều viện nghiên cứu, trường học, bệnh viện 
và tư gia trong và ngoài nước. Đặc biệt, Ngài không ngại 
khó khăn, sẵn lòng tìm tới thuyết pháp cho nhiều bệnh nhân 
hiểm nghèo ngay cả khi họ ở rất xa. Những lời dạy của Ngài 
đang dẫn dắt mọi người từ dính mắc đến xả ly, từ sân hận 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

40 
 

Thiền sư Ottamathara đang có kế hoạch xây dựng Bệnh 
viện Pháp Bảo 16 tầng, thành lập Làng thiện chí 15ft 
(Thanlyin, 2012) và Làng thiện chí Thitnipin (Thị trấn 
Hlegu, 2014). Kế hoạch là các mảnh đất được chia miễn phí 
cho những người nghèo khổ, các hộ gia đình và cá nhân bị 
di dời, vô gia cư. Song song đó, một số ngôi Làng thiện chí 
mới hiện đang trong giai đoạn hình thành, phát triển trên 
khắp đất nước Myanmar. 

Đối với vấn đề hoằng pháp quốc tế, Ngài cũng có kế 
hoạch thành lập một số Trung tâm Thabarwa Tự nhiên mới 
ở Hoa Kỳ, Châu Âu, Úc và Châu Á,… Ngài sẵn sàng nối 
kết thiện pháp chân thành một cách vô phân biệt dựa trên 
lời dạy của Đức Phật Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni. 

Với phong cách giảng dạy đặc biệt sâu sắc, trí tuệ tuyệt 
vời và tâm từ rộng lớn, Thiền Sư Ottamathara ngày càng 
trở nên nổi tiếng trong nước và quốc tế. Ngài đã và đang 
dạy Thiền Minh Sát ở nhiều tu viện, cơ quan, trường học, 
bệnh viện, tư gia và địa điểm công cộng tại Myanmar cũng 
như trên nhiều quốc gia khác. Hàng năm Ngài phải thu xếp 
thời gian, công việc bận rộn trong nước để đi thuyết pháp, 
giảng thiền tại Singapore, Malaysia, Việt Nam, Thái Lan, 
Đài Loan, Mỹ và một số nước Châu Âu. 

6. Đặc điểm pháp Thiền Vipassana của Thiền sư 
Ottamathara: 

Pháp Thiền của Ngài Ottamathara không phân biệt xuất 
gia hay tại gia, giới tính; không phân biệt tông phái, tông 
môn, vùng miền, quốc gia;… Ngài đến với cuộc đời bằng 
chính sự thực hành và thấu triệt lời dạy của Đức Phật; làm 
lợi ích cho chúng sanh một cách tự nguyện, tự nhiên, vô trụ; 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   40RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   40 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   41RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   41 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



42

Sayadaw Ashin Ottamathara 

43 
 

hưởng lớn đối với Tăng đoàn, Phật tử, dân chúng ở 
Myanmar và một số nơi trên thế giới hiện nay. 

8. Một số tri nhận Phật sự trong nước và quốc tế: 
Ngày 14/5/2023, tại Myanmar, Thiền sư Ottamathara – 

viện chủ hơn 100 trường thiền tại Myanmar, 12 trung tâm 
tại Thái Lan và một số trên thế giới, có tên gọi chung là 
Thabarwa đã được Tổ chức Phi chính Phủ là Quỹ Thiện 
nguyện Hy Vọng của Myanmar mang tên Hope Charity 
Myanmar Foundation kính tặng danh hiệu “Bậc đại thiện 
trí cao thượng giảng dạy Pháp thông suốt – Pháp sư, Ngài 
Trưởng lão Sayadaw Ottamathara”. Ngày 9/3/2022, Tổ 
chức này cũng đã tặng Ngài danh hiệu cao quý và vinh dự 
với tên là “Bậc đại thiện trí cao thượng từ thiện xã hội – 
Ngài Trưởng lão Sayadaw Ottamathara”. 

Năm 2023, Thiền sư Ottamathara đã có 03 tháng nhập 
Hạ tại thủ đô Hà Nội, Việt Nam và chuyên dạy thiền 
Vipassana ứng dụng, từ ngày 01/08 đến 01/11/2023, Ngài 
đã được Giáo hội Phật giáo Việt Nam và các cấp chính 
quyền Việt Nam từ trung ương đến địa phương đón tiếp, 
bảo hộ; Trước đó, hơn 10 năm Thiền sư Ottamathara 
thường qua lại dạy thiền ở nhiều nơi tại Việt Nam. Và tại 
khóa thiền, khoảng 20 bài báo Phật sự online (báo hình và 
báo giấy chính thống) đã đưa tin. 

Nhà xuất bản Thanh Niên chính thống của Việt Nam đã 
ấn tống 2500 cuốn sách “Từ Vô Minh đến Minh” của Ngài 
và đã có chương trình ra mắt bởi 6 nhà khoa học, phó giáo 
sư, nhà nghiên cứu bình luận, chỉ trong vòng 2 ngày hết 
sách. Trước đó, cuốn sách đã xuất bản 1600 cuốn năm 2017 
tại Nhà xuất bản Hồng Đức của Việt Nam. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   43RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   43 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

43 
 

hưởng lớn đối với Tăng đoàn, Phật tử, dân chúng ở 
Myanmar và một số nơi trên thế giới hiện nay. 

8. Một số tri nhận Phật sự trong nước và quốc tế: 
Ngày 14/5/2023, tại Myanmar, Thiền sư Ottamathara – 

viện chủ hơn 100 trường thiền tại Myanmar, 12 trung tâm 
tại Thái Lan và một số trên thế giới, có tên gọi chung là 
Thabarwa đã được Tổ chức Phi chính Phủ là Quỹ Thiện 
nguyện Hy Vọng của Myanmar mang tên Hope Charity 
Myanmar Foundation kính tặng danh hiệu “Bậc đại thiện 
trí cao thượng giảng dạy Pháp thông suốt – Pháp sư, Ngài 
Trưởng lão Sayadaw Ottamathara”. Ngày 9/3/2022, Tổ 
chức này cũng đã tặng Ngài danh hiệu cao quý và vinh dự 
với tên là “Bậc đại thiện trí cao thượng từ thiện xã hội – 
Ngài Trưởng lão Sayadaw Ottamathara”. 

Năm 2023, Thiền sư Ottamathara đã có 03 tháng nhập 
Hạ tại thủ đô Hà Nội, Việt Nam và chuyên dạy thiền 
Vipassana ứng dụng, từ ngày 01/08 đến 01/11/2023, Ngài 
đã được Giáo hội Phật giáo Việt Nam và các cấp chính 
quyền Việt Nam từ trung ương đến địa phương đón tiếp, 
bảo hộ; Trước đó, hơn 10 năm Thiền sư Ottamathara 
thường qua lại dạy thiền ở nhiều nơi tại Việt Nam. Và tại 
khóa thiền, khoảng 20 bài báo Phật sự online (báo hình và 
báo giấy chính thống) đã đưa tin. 

Nhà xuất bản Thanh Niên chính thống của Việt Nam đã 
ấn tống 2500 cuốn sách “Từ Vô Minh đến Minh” của Ngài 
và đã có chương trình ra mắt bởi 6 nhà khoa học, phó giáo 
sư, nhà nghiên cứu bình luận, chỉ trong vòng 2 ngày hết 
sách. Trước đó, cuốn sách đã xuất bản 1600 cuốn năm 2017 
tại Nhà xuất bản Hồng Đức của Việt Nam. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

42 
 

đến từ bi, từ vô minh đến trí tuệ,… nhờ sức mạnh của việc 
làm Thiện pháp và hiểu biết thực sự về bản chất Vô ngã. 
Qua những lời dạy của Ngài, rất nhiều người, dù già hay 
trẻ, đau yếu hay khỏe mạnh, có thể tiếp cận được với việc 
thực hành để chuyển hóa: “Từ Vô Minh đến Minh”, “Từ 
Tham Ái đến Từ Bi”, “Từ Sân Hận đến Buông Bỏ” và “Từ 
Ngã đến Vô Ngã”. 

Trên tinh thần tự nguyện phụng sự chúng sanh không 
giới hạn; thực hành thiện pháp một cách tự nhiên; tinh tấn 
miên mật trong tuệ quán thân và tâm; tam vô lậu học viên 
mãn; văn - tư - tu đủ đầy; thông hiểu pháp học và pháp 
hành; thế gian – xuất thế gian hài hòa; siêu xuất mà vẫn gần 
gũi giản dị nhập thế,… Ngài Thiền sư Ottamathara đã thể 
hiện bi - trí - dũng hiếm có của một hành giả Phật giáo đắc 
Pháp thời hiện đại. Vì vậy, Ngài được Tăng chúng tín 
nhiệm, Phật tử quy phục, giới lãnh đạo kính ngưỡng. Thân 
giáo và ngôn giáo của Ngài đã đem thiền Vipassana ứng 
dụng tích cực vào cuộc sống, khiến người thực hành luôn 
thấy ngay kết quả trong hiện tại, giúp nhiều người được lợi 
lạc, an vui nội tâm, tích cực xả ác hành thiện, hướng đến 
chuyển phàm thành Thánh trong đạo lộ giải thoát của Đức 
Phật chỉ dạy. 

Phật giáo tại Myanmar luôn được các phía lãnh đạo coi 
trọng, Tăng Ni cư sĩ Phật tử khắp nơi trên đất nước quốc 
giáo này đều mong muốn chung tay vì hòa bình, hạnh phúc 
cho tự thân và tha nhân. Thiền sư Ottamathara luôn thiết 
tha kêu gọi và ủng hộ hòa bình. Ngài không chỉ là một 
Thiền sư, một Pháp sư, một nhà tâm lý học, nhà xã hội 
học,… mà còn là một người lãnh đạo Phật giáo có tầm ảnh 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   42RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   42 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   42RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   42 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



43

Sayadaw Ashin Ottamathara 

43 
 

hưởng lớn đối với Tăng đoàn, Phật tử, dân chúng ở 
Myanmar và một số nơi trên thế giới hiện nay. 

8. Một số tri nhận Phật sự trong nước và quốc tế: 
Ngày 14/5/2023, tại Myanmar, Thiền sư Ottamathara – 

viện chủ hơn 100 trường thiền tại Myanmar, 12 trung tâm 
tại Thái Lan và một số trên thế giới, có tên gọi chung là 
Thabarwa đã được Tổ chức Phi chính Phủ là Quỹ Thiện 
nguyện Hy Vọng của Myanmar mang tên Hope Charity 
Myanmar Foundation kính tặng danh hiệu “Bậc đại thiện 
trí cao thượng giảng dạy Pháp thông suốt – Pháp sư, Ngài 
Trưởng lão Sayadaw Ottamathara”. Ngày 9/3/2022, Tổ 
chức này cũng đã tặng Ngài danh hiệu cao quý và vinh dự 
với tên là “Bậc đại thiện trí cao thượng từ thiện xã hội – 
Ngài Trưởng lão Sayadaw Ottamathara”. 

Năm 2023, Thiền sư Ottamathara đã có 03 tháng nhập 
Hạ tại thủ đô Hà Nội, Việt Nam và chuyên dạy thiền 
Vipassana ứng dụng, từ ngày 01/08 đến 01/11/2023, Ngài 
đã được Giáo hội Phật giáo Việt Nam và các cấp chính 
quyền Việt Nam từ trung ương đến địa phương đón tiếp, 
bảo hộ; Trước đó, hơn 10 năm Thiền sư Ottamathara 
thường qua lại dạy thiền ở nhiều nơi tại Việt Nam. Và tại 
khóa thiền, khoảng 20 bài báo Phật sự online (báo hình và 
báo giấy chính thống) đã đưa tin. 

Nhà xuất bản Thanh Niên chính thống của Việt Nam đã 
ấn tống 2500 cuốn sách “Từ Vô Minh đến Minh” của Ngài 
và đã có chương trình ra mắt bởi 6 nhà khoa học, phó giáo 
sư, nhà nghiên cứu bình luận, chỉ trong vòng 2 ngày hết 
sách. Trước đó, cuốn sách đã xuất bản 1600 cuốn năm 2017 
tại Nhà xuất bản Hồng Đức của Việt Nam. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   43RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   43 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

43 
 

hưởng lớn đối với Tăng đoàn, Phật tử, dân chúng ở 
Myanmar và một số nơi trên thế giới hiện nay. 

8. Một số tri nhận Phật sự trong nước và quốc tế: 
Ngày 14/5/2023, tại Myanmar, Thiền sư Ottamathara – 

viện chủ hơn 100 trường thiền tại Myanmar, 12 trung tâm 
tại Thái Lan và một số trên thế giới, có tên gọi chung là 
Thabarwa đã được Tổ chức Phi chính Phủ là Quỹ Thiện 
nguyện Hy Vọng của Myanmar mang tên Hope Charity 
Myanmar Foundation kính tặng danh hiệu “Bậc đại thiện 
trí cao thượng giảng dạy Pháp thông suốt – Pháp sư, Ngài 
Trưởng lão Sayadaw Ottamathara”. Ngày 9/3/2022, Tổ 
chức này cũng đã tặng Ngài danh hiệu cao quý và vinh dự 
với tên là “Bậc đại thiện trí cao thượng từ thiện xã hội – 
Ngài Trưởng lão Sayadaw Ottamathara”. 

Năm 2023, Thiền sư Ottamathara đã có 03 tháng nhập 
Hạ tại thủ đô Hà Nội, Việt Nam và chuyên dạy thiền 
Vipassana ứng dụng, từ ngày 01/08 đến 01/11/2023, Ngài 
đã được Giáo hội Phật giáo Việt Nam và các cấp chính 
quyền Việt Nam từ trung ương đến địa phương đón tiếp, 
bảo hộ; Trước đó, hơn 10 năm Thiền sư Ottamathara 
thường qua lại dạy thiền ở nhiều nơi tại Việt Nam. Và tại 
khóa thiền, khoảng 20 bài báo Phật sự online (báo hình và 
báo giấy chính thống) đã đưa tin. 

Nhà xuất bản Thanh Niên chính thống của Việt Nam đã 
ấn tống 2500 cuốn sách “Từ Vô Minh đến Minh” của Ngài 
và đã có chương trình ra mắt bởi 6 nhà khoa học, phó giáo 
sư, nhà nghiên cứu bình luận, chỉ trong vòng 2 ngày hết 
sách. Trước đó, cuốn sách đã xuất bản 1600 cuốn năm 2017 
tại Nhà xuất bản Hồng Đức của Việt Nam. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

42 
 

đến từ bi, từ vô minh đến trí tuệ,… nhờ sức mạnh của việc 
làm Thiện pháp và hiểu biết thực sự về bản chất Vô ngã. 
Qua những lời dạy của Ngài, rất nhiều người, dù già hay 
trẻ, đau yếu hay khỏe mạnh, có thể tiếp cận được với việc 
thực hành để chuyển hóa: “Từ Vô Minh đến Minh”, “Từ 
Tham Ái đến Từ Bi”, “Từ Sân Hận đến Buông Bỏ” và “Từ 
Ngã đến Vô Ngã”. 

Trên tinh thần tự nguyện phụng sự chúng sanh không 
giới hạn; thực hành thiện pháp một cách tự nhiên; tinh tấn 
miên mật trong tuệ quán thân và tâm; tam vô lậu học viên 
mãn; văn - tư - tu đủ đầy; thông hiểu pháp học và pháp 
hành; thế gian – xuất thế gian hài hòa; siêu xuất mà vẫn gần 
gũi giản dị nhập thế,… Ngài Thiền sư Ottamathara đã thể 
hiện bi - trí - dũng hiếm có của một hành giả Phật giáo đắc 
Pháp thời hiện đại. Vì vậy, Ngài được Tăng chúng tín 
nhiệm, Phật tử quy phục, giới lãnh đạo kính ngưỡng. Thân 
giáo và ngôn giáo của Ngài đã đem thiền Vipassana ứng 
dụng tích cực vào cuộc sống, khiến người thực hành luôn 
thấy ngay kết quả trong hiện tại, giúp nhiều người được lợi 
lạc, an vui nội tâm, tích cực xả ác hành thiện, hướng đến 
chuyển phàm thành Thánh trong đạo lộ giải thoát của Đức 
Phật chỉ dạy. 

Phật giáo tại Myanmar luôn được các phía lãnh đạo coi 
trọng, Tăng Ni cư sĩ Phật tử khắp nơi trên đất nước quốc 
giáo này đều mong muốn chung tay vì hòa bình, hạnh phúc 
cho tự thân và tha nhân. Thiền sư Ottamathara luôn thiết 
tha kêu gọi và ủng hộ hòa bình. Ngài không chỉ là một 
Thiền sư, một Pháp sư, một nhà tâm lý học, nhà xã hội 
học,… mà còn là một người lãnh đạo Phật giáo có tầm ảnh 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   42RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   42 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   43RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   43 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



44

Sayadaw Ashin Ottamathara 

45 
 

Trong khuôn khổ của Đại thiện sự này, ngày 
13/12/2023, Ngài Thiền sư Ottamathara cùng Tăng đoàn 
quốc tế tham gia Chương trình Thiền hành Chánh Niệm vì 
hòa bình (Peace Walk) lần thứ X, nhằm tái hiện bước theo 
dấu chân của Đức Phật trên cung đường dài 14km từ thung 
lũng Jẹthian, đến tịnh xá Trúc Lâm (Veluvana), Rājgir, Ấn 
Độ. Sau đó, tại đây, Ngài Thiền sư trước đông đảo Chư 
Tăng Ni và Phật tử Quốc tế đã hai lần ban đạo từ về phép 
tri ân được kết nối và gần gũi hơn với hồng ân Đức Phật, 
tán thán tinh thần xiển dương đạo pháp -  Di huấn của Đấng 
Từ Phụ, nhấn mạnh tinh thần bi –  trí – dũng, đoàn kết lục 
hòa Tăng già, cùng nhau lan tỏa sự hòa hợp, bình an và 
đoàn kết của cộng đồng Phật tử từ nhiều quốc gia khác nhau 
trên thế giới. 

Tiếp đó, ngày 14/12/2023, tại Khu vực Bồ Đề Đạo 
Tràng, Ngài Thiền sư Ottamathara đã có buổi chia sẻ pháp 
hành thiền Vipassana tứ niệm xứ và cúng dường tứ vật dụng 
trong sạch hợp luật đến 500 Tăng Ni đến tham gia thính 
Pháp. 

9. Các hoạt động Phật sự Quốc tế của Thiền sư 
Ottamathara từ 12/2024-10/2025 
Từ năm 2024, khi Trung Tâm Thabarwa được hình 

thành tại Ấn, ngay trong giai đoạn xây dựng, Thabarwa Ấn 
đã cùng đồng hành lục hòa rất nhiều Phật sự cộng tu, nương 
tựa vào nhau, nương tựa vào Pháp với các chùa và Tăng 
đoàn Quốc tế. Ngài Thiền sư Ottamathara thường xuyên 
được lãnh đạo các tổ chức mời đi thuyết giảng chia sẻ Pháp 
tại nhiều nơi ở Ấn Độ.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   45RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   45 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

45 
 

Trong khuôn khổ của Đại thiện sự này, ngày 
13/12/2023, Ngài Thiền sư Ottamathara cùng Tăng đoàn 
quốc tế tham gia Chương trình Thiền hành Chánh Niệm vì 
hòa bình (Peace Walk) lần thứ X, nhằm tái hiện bước theo 
dấu chân của Đức Phật trên cung đường dài 14km từ thung 
lũng Jẹthian, đến tịnh xá Trúc Lâm (Veluvana), Rājgir, Ấn 
Độ. Sau đó, tại đây, Ngài Thiền sư trước đông đảo Chư 
Tăng Ni và Phật tử Quốc tế đã hai lần ban đạo từ về phép 
tri ân được kết nối và gần gũi hơn với hồng ân Đức Phật, 
tán thán tinh thần xiển dương đạo pháp -  Di huấn của Đấng 
Từ Phụ, nhấn mạnh tinh thần bi –  trí – dũng, đoàn kết lục 
hòa Tăng già, cùng nhau lan tỏa sự hòa hợp, bình an và 
đoàn kết của cộng đồng Phật tử từ nhiều quốc gia khác nhau 
trên thế giới. 

Tiếp đó, ngày 14/12/2023, tại Khu vực Bồ Đề Đạo 
Tràng, Ngài Thiền sư Ottamathara đã có buổi chia sẻ pháp 
hành thiền Vipassana tứ niệm xứ và cúng dường tứ vật dụng 
trong sạch hợp luật đến 500 Tăng Ni đến tham gia thính 
Pháp. 

9. Các hoạt động Phật sự Quốc tế của Thiền sư 
Ottamathara từ 12/2024-10/2025 
Từ năm 2024, khi Trung Tâm Thabarwa được hình 

thành tại Ấn, ngay trong giai đoạn xây dựng, Thabarwa Ấn 
đã cùng đồng hành lục hòa rất nhiều Phật sự cộng tu, nương 
tựa vào nhau, nương tựa vào Pháp với các chùa và Tăng 
đoàn Quốc tế. Ngài Thiền sư Ottamathara thường xuyên 
được lãnh đạo các tổ chức mời đi thuyết giảng chia sẻ Pháp 
tại nhiều nơi ở Ấn Độ.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

44 
 

“Từ Vô Minh đến Minh” là bản sách dịch Việt chủ yếu 
dựa trên tuyển tập những bài thuyết giảng bằng Tiếng Anh 
“The Practice of Detachment” được dịch là “Sự thực hành 
Xả ly” của Thiền sư Ottamathara trong các chuyến Phật sự 
hoằng pháp quốc tế của Ngài, do quý học trò, đệ tử của Ngài 
dày công ghi chép, biên soạn dưới sự tri nhận của Thiền sư 
Ottamathara. Cuốn sách này được xuất bản 1,000 cuốn năm 
2014, tại Nhà xuất bản Inward Path, Penang của Malaysia. 

Trong khóa thiền, đại sứ quán Thái Lan, đại diện Đại sứ 
Quán Myanmar cũng có đến thăm và đảnh lễ cúng dường; 
một số đoàn Phật giáo Bhutan, Ấn Độ, cộng hòa Séc, Thái 
Lan cũng có đến giao lưu; nhiều chư Tăng chức sắc cao cấp 
của Việt Nam cũng về giao lưu (thông tin đính kèm cụ thể); 
nhiều người nổi tiếng, các nhà khoa học, giám đốc các trung 
tâm văn hóa, tôn giáo cũng có mặt; và Ngài cũng có nhiều 
hoạt động phúc lợi xã hội tại Việt Nam. 

Nằm trong chuỗi Phật sự tại Tích Lan, ngày 08/12/2023, 
tại Giảng đường chính Auditorium, Trường Đại học Phật 
học và Pali Tích Lan, Ngài Thiền sư Ottamathara đã tham 
dự pháp đàm chia sẻ phương pháp thực hành - ứng dụng 
Chánh niệm và Xả ly đến Ban giám Hiệu và Tập thể Giáo 
thọ sư, Học giả, Nhà nghiên cứu cùng 500 Tăng, Ni sinh 
Tích Lan, Myanmar và Quốc tế; Ngài ân cần thăm hỏi về 
điều kiện học tập, giảng dạy của trường cũng như tán thán 
tinh thần vượt khó, rèn luyện ý chí tu học và sách tấn Tăng 
Ni sinh cũng cần nỗ lực tham thiền, quán chiếu nội tâm làm 
sáng chơn tâm Phật tánh mỗi người; sau đó, Ngài đã cúng 
dường hỗ trợ 500 phần tứ vật dụng đến Tăng Ni sinh đang 
theo học tại một trong những Trường Uy Tín Hàng Đầu Về 
Đào Tạo Phật Học Và Pali Trên Thế Giới này. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   44RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   44 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   44RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   44 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



45

Sayadaw Ashin Ottamathara 

45 
 

Trong khuôn khổ của Đại thiện sự này, ngày 
13/12/2023, Ngài Thiền sư Ottamathara cùng Tăng đoàn 
quốc tế tham gia Chương trình Thiền hành Chánh Niệm vì 
hòa bình (Peace Walk) lần thứ X, nhằm tái hiện bước theo 
dấu chân của Đức Phật trên cung đường dài 14km từ thung 
lũng Jẹthian, đến tịnh xá Trúc Lâm (Veluvana), Rājgir, Ấn 
Độ. Sau đó, tại đây, Ngài Thiền sư trước đông đảo Chư 
Tăng Ni và Phật tử Quốc tế đã hai lần ban đạo từ về phép 
tri ân được kết nối và gần gũi hơn với hồng ân Đức Phật, 
tán thán tinh thần xiển dương đạo pháp -  Di huấn của Đấng 
Từ Phụ, nhấn mạnh tinh thần bi –  trí – dũng, đoàn kết lục 
hòa Tăng già, cùng nhau lan tỏa sự hòa hợp, bình an và 
đoàn kết của cộng đồng Phật tử từ nhiều quốc gia khác nhau 
trên thế giới. 

Tiếp đó, ngày 14/12/2023, tại Khu vực Bồ Đề Đạo 
Tràng, Ngài Thiền sư Ottamathara đã có buổi chia sẻ pháp 
hành thiền Vipassana tứ niệm xứ và cúng dường tứ vật dụng 
trong sạch hợp luật đến 500 Tăng Ni đến tham gia thính 
Pháp. 

9. Các hoạt động Phật sự Quốc tế của Thiền sư 
Ottamathara từ 12/2024-10/2025 
Từ năm 2024, khi Trung Tâm Thabarwa được hình 

thành tại Ấn, ngay trong giai đoạn xây dựng, Thabarwa Ấn 
đã cùng đồng hành lục hòa rất nhiều Phật sự cộng tu, nương 
tựa vào nhau, nương tựa vào Pháp với các chùa và Tăng 
đoàn Quốc tế. Ngài Thiền sư Ottamathara thường xuyên 
được lãnh đạo các tổ chức mời đi thuyết giảng chia sẻ Pháp 
tại nhiều nơi ở Ấn Độ.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   45RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   45 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

45 
 

Trong khuôn khổ của Đại thiện sự này, ngày 
13/12/2023, Ngài Thiền sư Ottamathara cùng Tăng đoàn 
quốc tế tham gia Chương trình Thiền hành Chánh Niệm vì 
hòa bình (Peace Walk) lần thứ X, nhằm tái hiện bước theo 
dấu chân của Đức Phật trên cung đường dài 14km từ thung 
lũng Jẹthian, đến tịnh xá Trúc Lâm (Veluvana), Rājgir, Ấn 
Độ. Sau đó, tại đây, Ngài Thiền sư trước đông đảo Chư 
Tăng Ni và Phật tử Quốc tế đã hai lần ban đạo từ về phép 
tri ân được kết nối và gần gũi hơn với hồng ân Đức Phật, 
tán thán tinh thần xiển dương đạo pháp -  Di huấn của Đấng 
Từ Phụ, nhấn mạnh tinh thần bi –  trí – dũng, đoàn kết lục 
hòa Tăng già, cùng nhau lan tỏa sự hòa hợp, bình an và 
đoàn kết của cộng đồng Phật tử từ nhiều quốc gia khác nhau 
trên thế giới. 

Tiếp đó, ngày 14/12/2023, tại Khu vực Bồ Đề Đạo 
Tràng, Ngài Thiền sư Ottamathara đã có buổi chia sẻ pháp 
hành thiền Vipassana tứ niệm xứ và cúng dường tứ vật dụng 
trong sạch hợp luật đến 500 Tăng Ni đến tham gia thính 
Pháp. 

9. Các hoạt động Phật sự Quốc tế của Thiền sư 
Ottamathara từ 12/2024-10/2025 
Từ năm 2024, khi Trung Tâm Thabarwa được hình 

thành tại Ấn, ngay trong giai đoạn xây dựng, Thabarwa Ấn 
đã cùng đồng hành lục hòa rất nhiều Phật sự cộng tu, nương 
tựa vào nhau, nương tựa vào Pháp với các chùa và Tăng 
đoàn Quốc tế. Ngài Thiền sư Ottamathara thường xuyên 
được lãnh đạo các tổ chức mời đi thuyết giảng chia sẻ Pháp 
tại nhiều nơi ở Ấn Độ.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

44 
 

“Từ Vô Minh đến Minh” là bản sách dịch Việt chủ yếu 
dựa trên tuyển tập những bài thuyết giảng bằng Tiếng Anh 
“The Practice of Detachment” được dịch là “Sự thực hành 
Xả ly” của Thiền sư Ottamathara trong các chuyến Phật sự 
hoằng pháp quốc tế của Ngài, do quý học trò, đệ tử của Ngài 
dày công ghi chép, biên soạn dưới sự tri nhận của Thiền sư 
Ottamathara. Cuốn sách này được xuất bản 1,000 cuốn năm 
2014, tại Nhà xuất bản Inward Path, Penang của Malaysia. 

Trong khóa thiền, đại sứ quán Thái Lan, đại diện Đại sứ 
Quán Myanmar cũng có đến thăm và đảnh lễ cúng dường; 
một số đoàn Phật giáo Bhutan, Ấn Độ, cộng hòa Séc, Thái 
Lan cũng có đến giao lưu; nhiều chư Tăng chức sắc cao cấp 
của Việt Nam cũng về giao lưu (thông tin đính kèm cụ thể); 
nhiều người nổi tiếng, các nhà khoa học, giám đốc các trung 
tâm văn hóa, tôn giáo cũng có mặt; và Ngài cũng có nhiều 
hoạt động phúc lợi xã hội tại Việt Nam. 

Nằm trong chuỗi Phật sự tại Tích Lan, ngày 08/12/2023, 
tại Giảng đường chính Auditorium, Trường Đại học Phật 
học và Pali Tích Lan, Ngài Thiền sư Ottamathara đã tham 
dự pháp đàm chia sẻ phương pháp thực hành - ứng dụng 
Chánh niệm và Xả ly đến Ban giám Hiệu và Tập thể Giáo 
thọ sư, Học giả, Nhà nghiên cứu cùng 500 Tăng, Ni sinh 
Tích Lan, Myanmar và Quốc tế; Ngài ân cần thăm hỏi về 
điều kiện học tập, giảng dạy của trường cũng như tán thán 
tinh thần vượt khó, rèn luyện ý chí tu học và sách tấn Tăng 
Ni sinh cũng cần nỗ lực tham thiền, quán chiếu nội tâm làm 
sáng chơn tâm Phật tánh mỗi người; sau đó, Ngài đã cúng 
dường hỗ trợ 500 phần tứ vật dụng đến Tăng Ni sinh đang 
theo học tại một trong những Trường Uy Tín Hàng Đầu Về 
Đào Tạo Phật Học Và Pali Trên Thế Giới này. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   44RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   44 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   45RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   45 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



46

Sayadaw Ashin Ottamathara 

47 
 

vị cao quý. Và đông đảo Tăng Ni Cư sĩ Việt Nam có mặt 
giao lưu.  

Về phía Tăng đoàn/ Tập đoàn Phúc Trí Đài Loan có: 
1- Hòa thượng Như Tịnh, Trụ trì Tăng đoàn Phúc Trí. 2- 
Pháp sư Như Đắc, Hiệu trưởng Học viện Phật học Phúc Trí. 
3- Pháp sư Duyên Bảo, Viện trưởng Giáo dục Tăng đoàn 
Phúc Trí. 4- Pháp sư Tánh Mẫn, Giảng sư hướng dẫn lớp 
Việt Thăng Phúc Trí. 5- Pháp sư Tánh Ỷ, Thư ký trụ trì 
Tăng đoàn Phúc Trí. 6- Quách Cơ Thụy, Giám đốc điều 
hành Quỹ Giáo dục Văn hóa Phúc Trí. 7- Vương Diệu Đức, 
Phó Hội trưởng Hội Thúc đẩy Toàn cầu ASEAN Việt 
Thăng. 8- Đinh Thu Hà, Tổng thư ký Hội Thúc đẩy Toàn 
cầu ASEAN Việt Thăng. 

Về phía Tăng đoàn Srilank có 5 chư Tăng, dưới sự 
dẫn đoàn của Ngài Phó giáo sư Tiến sĩ Paramananda – Viện 
từ điển Phật học cao cấp Srilanka. 

Về phía Tăng đoàn Ấn Độ có Sư Tiến sĩ Ratana – 
Bậc Xiển Dương Chánh Pháp (Saddhamma Jotikadhja); 
Tiến sỹ Di sản Phật giáo tại Bangladesh, Ban Nghiên cứu 
Tây Tạng (Nava Nalanda Mahaviha), Đại học Deemed, Bộ 
Văn hóa, Chính phủ Ấn Độ. Danh hiệu: 
Saddhammajotikadhaja (Người thắp đuốc diệu pháp), do 
Bộ Tôn giáo Myanmar tấn phong; Trụ trì Chùa Trung Quốc 
Nalanda, Bihar, Ấn Độ; Quản lý Chùa Trung Hoa Nalanda, 
Bihar, Ấn Độ; Thư ký Trung tâm Thiền Veluwan, Silao, 
Nalanda, Bihar, Ấn Độ; Thành viên & Thành viên Ban 
Quản Trị Chùa RamanyaBhumi, BodhGaya, Bihar, Ấn Độ; 
Giám đốc & Thành viên Ban Quản Trị Trung tâm Thiền 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   47RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   47 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

47 
 

vị cao quý. Và đông đảo Tăng Ni Cư sĩ Việt Nam có mặt 
giao lưu.  

Về phía Tăng đoàn/ Tập đoàn Phúc Trí Đài Loan có: 
1- Hòa thượng Như Tịnh, Trụ trì Tăng đoàn Phúc Trí. 2- 
Pháp sư Như Đắc, Hiệu trưởng Học viện Phật học Phúc Trí. 
3- Pháp sư Duyên Bảo, Viện trưởng Giáo dục Tăng đoàn 
Phúc Trí. 4- Pháp sư Tánh Mẫn, Giảng sư hướng dẫn lớp 
Việt Thăng Phúc Trí. 5- Pháp sư Tánh Ỷ, Thư ký trụ trì 
Tăng đoàn Phúc Trí. 6- Quách Cơ Thụy, Giám đốc điều 
hành Quỹ Giáo dục Văn hóa Phúc Trí. 7- Vương Diệu Đức, 
Phó Hội trưởng Hội Thúc đẩy Toàn cầu ASEAN Việt 
Thăng. 8- Đinh Thu Hà, Tổng thư ký Hội Thúc đẩy Toàn 
cầu ASEAN Việt Thăng. 

Về phía Tăng đoàn Srilank có 5 chư Tăng, dưới sự 
dẫn đoàn của Ngài Phó giáo sư Tiến sĩ Paramananda – Viện 
từ điển Phật học cao cấp Srilanka. 

Về phía Tăng đoàn Ấn Độ có Sư Tiến sĩ Ratana – 
Bậc Xiển Dương Chánh Pháp (Saddhamma Jotikadhja); 
Tiến sỹ Di sản Phật giáo tại Bangladesh, Ban Nghiên cứu 
Tây Tạng (Nava Nalanda Mahaviha), Đại học Deemed, Bộ 
Văn hóa, Chính phủ Ấn Độ. Danh hiệu: 
Saddhammajotikadhaja (Người thắp đuốc diệu pháp), do 
Bộ Tôn giáo Myanmar tấn phong; Trụ trì Chùa Trung Quốc 
Nalanda, Bihar, Ấn Độ; Quản lý Chùa Trung Hoa Nalanda, 
Bihar, Ấn Độ; Thư ký Trung tâm Thiền Veluwan, Silao, 
Nalanda, Bihar, Ấn Độ; Thành viên & Thành viên Ban 
Quản Trị Chùa RamanyaBhumi, BodhGaya, Bihar, Ấn Độ; 
Giám đốc & Thành viên Ban Quản Trị Trung tâm Thiền 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

46 
 

Từ ngày 06/6/2025-29/6/2025 DL, tại hai nước 
Malaysia và Singapore dưới sự hướng dẫn của Thiền sư 
Ottamathara đã diễn ra khóa thiền Vipassana cộng tu Quốc 
tế. Tham dự có hơn 100 Tăng Ni Cư sĩ đến từ nhiều nước: 
Myanmar, Việt Nam, Israel – Nam Phi và người bản địa. 
Tại Malaysia, Thiền Sư Ottamathara thành lập khoảng 5 
trung tâm Thiền Vipassana thuộc hệ thống các Trung Tâm 
Thabarwa Quốc Tế. 

Ngày 18/4/2025, tại Trụ sở Trường Trung – Cao 
Phật học Hải Phòng, Trung Tâm Phật học ứng dụng ra mắt, 
Thiền sư Ottamathara làm đại diện cho điểm kết nối Ban 
Quốc tế tại Myanmar; cùng đại diện các Tăng sĩ quốc tế 
như: Tiến sĩ Sư. Ratana (Ấn Độ), Tiến sĩ. Sư Paramananda 
(Sri Lanka), Sư Uttam, Thạc sĩ Nghiên cứu sinh Đinh Thị 
Thu Hà - Đài Loan; doanh nhân, các học giả và đại diện các 
tổ chức Phật giáo. 

Chiều ngày 5/5/2025 (nhằm ngày 8/4/Ất Tỵ), tại 
giảng đường chính Trung Tâm Thabarwa Phước Sơn đã 
diễn ra buổi gặp mặt Tăng thân Quốc Tế Srilanka, Đài 
Loan, Myanmar, Ấn Độ, Việt Nam trong dịp quý Ngài lãnh 
đạo Phật giáo các nước về tham dự Đại lễ Vesak 2025. 
Tham dự buổi gặp mặt có khoảng 100 chư Tăng Ni Cư sĩ 
Tăng đoàn Thbarwa dưới sự hướng dẫn của Thiền sư 
Ottamathara. Ngài trưởng lão Wi Raw Sana, thành viên Hội 
đồng Quản lý Tăng già Cấp Cao của Phật giáo Myanmar, 
Ngài được Chính Phủ Myanmar 7 lần tặng danh hiệu/ học 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   46RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   46 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   46RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   46 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



47

Sayadaw Ashin Ottamathara 

47 
 

vị cao quý. Và đông đảo Tăng Ni Cư sĩ Việt Nam có mặt 
giao lưu.  

Về phía Tăng đoàn/ Tập đoàn Phúc Trí Đài Loan có: 
1- Hòa thượng Như Tịnh, Trụ trì Tăng đoàn Phúc Trí. 2- 
Pháp sư Như Đắc, Hiệu trưởng Học viện Phật học Phúc Trí. 
3- Pháp sư Duyên Bảo, Viện trưởng Giáo dục Tăng đoàn 
Phúc Trí. 4- Pháp sư Tánh Mẫn, Giảng sư hướng dẫn lớp 
Việt Thăng Phúc Trí. 5- Pháp sư Tánh Ỷ, Thư ký trụ trì 
Tăng đoàn Phúc Trí. 6- Quách Cơ Thụy, Giám đốc điều 
hành Quỹ Giáo dục Văn hóa Phúc Trí. 7- Vương Diệu Đức, 
Phó Hội trưởng Hội Thúc đẩy Toàn cầu ASEAN Việt 
Thăng. 8- Đinh Thu Hà, Tổng thư ký Hội Thúc đẩy Toàn 
cầu ASEAN Việt Thăng. 

Về phía Tăng đoàn Srilank có 5 chư Tăng, dưới sự 
dẫn đoàn của Ngài Phó giáo sư Tiến sĩ Paramananda – Viện 
từ điển Phật học cao cấp Srilanka. 

Về phía Tăng đoàn Ấn Độ có Sư Tiến sĩ Ratana – 
Bậc Xiển Dương Chánh Pháp (Saddhamma Jotikadhja); 
Tiến sỹ Di sản Phật giáo tại Bangladesh, Ban Nghiên cứu 
Tây Tạng (Nava Nalanda Mahaviha), Đại học Deemed, Bộ 
Văn hóa, Chính phủ Ấn Độ. Danh hiệu: 
Saddhammajotikadhaja (Người thắp đuốc diệu pháp), do 
Bộ Tôn giáo Myanmar tấn phong; Trụ trì Chùa Trung Quốc 
Nalanda, Bihar, Ấn Độ; Quản lý Chùa Trung Hoa Nalanda, 
Bihar, Ấn Độ; Thư ký Trung tâm Thiền Veluwan, Silao, 
Nalanda, Bihar, Ấn Độ; Thành viên & Thành viên Ban 
Quản Trị Chùa RamanyaBhumi, BodhGaya, Bihar, Ấn Độ; 
Giám đốc & Thành viên Ban Quản Trị Trung tâm Thiền 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   47RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   47 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

47 
 

vị cao quý. Và đông đảo Tăng Ni Cư sĩ Việt Nam có mặt 
giao lưu.  

Về phía Tăng đoàn/ Tập đoàn Phúc Trí Đài Loan có: 
1- Hòa thượng Như Tịnh, Trụ trì Tăng đoàn Phúc Trí. 2- 
Pháp sư Như Đắc, Hiệu trưởng Học viện Phật học Phúc Trí. 
3- Pháp sư Duyên Bảo, Viện trưởng Giáo dục Tăng đoàn 
Phúc Trí. 4- Pháp sư Tánh Mẫn, Giảng sư hướng dẫn lớp 
Việt Thăng Phúc Trí. 5- Pháp sư Tánh Ỷ, Thư ký trụ trì 
Tăng đoàn Phúc Trí. 6- Quách Cơ Thụy, Giám đốc điều 
hành Quỹ Giáo dục Văn hóa Phúc Trí. 7- Vương Diệu Đức, 
Phó Hội trưởng Hội Thúc đẩy Toàn cầu ASEAN Việt 
Thăng. 8- Đinh Thu Hà, Tổng thư ký Hội Thúc đẩy Toàn 
cầu ASEAN Việt Thăng. 

Về phía Tăng đoàn Srilank có 5 chư Tăng, dưới sự 
dẫn đoàn của Ngài Phó giáo sư Tiến sĩ Paramananda – Viện 
từ điển Phật học cao cấp Srilanka. 

Về phía Tăng đoàn Ấn Độ có Sư Tiến sĩ Ratana – 
Bậc Xiển Dương Chánh Pháp (Saddhamma Jotikadhja); 
Tiến sỹ Di sản Phật giáo tại Bangladesh, Ban Nghiên cứu 
Tây Tạng (Nava Nalanda Mahaviha), Đại học Deemed, Bộ 
Văn hóa, Chính phủ Ấn Độ. Danh hiệu: 
Saddhammajotikadhaja (Người thắp đuốc diệu pháp), do 
Bộ Tôn giáo Myanmar tấn phong; Trụ trì Chùa Trung Quốc 
Nalanda, Bihar, Ấn Độ; Quản lý Chùa Trung Hoa Nalanda, 
Bihar, Ấn Độ; Thư ký Trung tâm Thiền Veluwan, Silao, 
Nalanda, Bihar, Ấn Độ; Thành viên & Thành viên Ban 
Quản Trị Chùa RamanyaBhumi, BodhGaya, Bihar, Ấn Độ; 
Giám đốc & Thành viên Ban Quản Trị Trung tâm Thiền 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

46 
 

Từ ngày 06/6/2025-29/6/2025 DL, tại hai nước 
Malaysia và Singapore dưới sự hướng dẫn của Thiền sư 
Ottamathara đã diễn ra khóa thiền Vipassana cộng tu Quốc 
tế. Tham dự có hơn 100 Tăng Ni Cư sĩ đến từ nhiều nước: 
Myanmar, Việt Nam, Israel – Nam Phi và người bản địa. 
Tại Malaysia, Thiền Sư Ottamathara thành lập khoảng 5 
trung tâm Thiền Vipassana thuộc hệ thống các Trung Tâm 
Thabarwa Quốc Tế. 

Ngày 18/4/2025, tại Trụ sở Trường Trung – Cao 
Phật học Hải Phòng, Trung Tâm Phật học ứng dụng ra mắt, 
Thiền sư Ottamathara làm đại diện cho điểm kết nối Ban 
Quốc tế tại Myanmar; cùng đại diện các Tăng sĩ quốc tế 
như: Tiến sĩ Sư. Ratana (Ấn Độ), Tiến sĩ. Sư Paramananda 
(Sri Lanka), Sư Uttam, Thạc sĩ Nghiên cứu sinh Đinh Thị 
Thu Hà - Đài Loan; doanh nhân, các học giả và đại diện các 
tổ chức Phật giáo. 

Chiều ngày 5/5/2025 (nhằm ngày 8/4/Ất Tỵ), tại 
giảng đường chính Trung Tâm Thabarwa Phước Sơn đã 
diễn ra buổi gặp mặt Tăng thân Quốc Tế Srilanka, Đài 
Loan, Myanmar, Ấn Độ, Việt Nam trong dịp quý Ngài lãnh 
đạo Phật giáo các nước về tham dự Đại lễ Vesak 2025. 
Tham dự buổi gặp mặt có khoảng 100 chư Tăng Ni Cư sĩ 
Tăng đoàn Thbarwa dưới sự hướng dẫn của Thiền sư 
Ottamathara. Ngài trưởng lão Wi Raw Sana, thành viên Hội 
đồng Quản lý Tăng già Cấp Cao của Phật giáo Myanmar, 
Ngài được Chính Phủ Myanmar 7 lần tặng danh hiệu/ học 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   46RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   46 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   47RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   47 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



48

Sayadaw Ashin Ottamathara 

49 
 

các quốc gia, hướng đến sự đồng hành và phát triển cùng 
lợi lạc. 

2)Nội dung hợp tác: Trao đổi nhân sự, Tăng đoàn/ 
Tập đoàn Phúc Trí đồng ý tiếp nhận hằng năm các học viên, 
giáo viên, cán bộ do Trung Tâm Phật học ứng dụng giới 
thiệu sang học tập, tham quan hoặc đào tạo ngắn hạn tại 
Học viện Phật giáo Phúc Trí. Thỉnh chư Tăng Ni và giảng 
viên sang giao lưu hoằng pháp, tu học, giảng dạy các lĩnh 
vực trong Tam Tạng kinh điển đức Phật Bổn Sư Thích Ca 
Mâu Ni và chư Thánh Tăng để lại có truyền thừa rõ ràng; 
mở các khóa tu ngắn hạn. 

Về mặt hợp tác tổ chức hoạt động: các đầu phụ trách 
của Trung Tâm Phật học ứng dụng trong và ngoài nước nối 
kết cùng lên kế hoạch và tham gia các hoạt động giáo dục, 
như tại Đài Loan, tham gia: Trại doanh nhân, Trại giáo viên, 
Trại sinh viên đại học,… mời đại biểu Việt Nam tham dự. 
Tại Việt Nam: Các khóa học Quảng Luận, khóa Phật pháp 
ứng dụng, khóa tập huấn giáo thọ… mời chư Tăng Ni và 
giáo thọ Đài Loan tham gia giảng dạy. Tại Myanmar: Các 
lớp Thiền Vipassana, các khóa Phật pháp ứng dụng, trao 
đổi khoa học học thuật giữa giáo thọ… mời chư Tăng Ni và 
giáo thọ Đài Loan tham gia hoằng Pháp. 

Về phương diện chuyển giao kĩ thuật giáo dục: các 
bên có thể trao đổi tài liệu giảng dạy, ghi âm – ghi hình các 
khóa học, tài liệu dịch thuật, khuyến khích hợp tác dạy học 
trực tuyến và hướng dẫn từ xa để mở rộng phạm vi lợi ích 

3) Phương thức thực hiện: Đại diện Trung Tâm chỉ 
định nhân lực liên hệ và đơn vị phụ trách để điều phối và 
triển khai các nội dung cộng tu; các hoạt động và chương 
trình cụ thể sẽ được xem xét thông qua các kế hoạch thực 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   49RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   49 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

49 
 

các quốc gia, hướng đến sự đồng hành và phát triển cùng 
lợi lạc. 

2)Nội dung hợp tác: Trao đổi nhân sự, Tăng đoàn/ 
Tập đoàn Phúc Trí đồng ý tiếp nhận hằng năm các học viên, 
giáo viên, cán bộ do Trung Tâm Phật học ứng dụng giới 
thiệu sang học tập, tham quan hoặc đào tạo ngắn hạn tại 
Học viện Phật giáo Phúc Trí. Thỉnh chư Tăng Ni và giảng 
viên sang giao lưu hoằng pháp, tu học, giảng dạy các lĩnh 
vực trong Tam Tạng kinh điển đức Phật Bổn Sư Thích Ca 
Mâu Ni và chư Thánh Tăng để lại có truyền thừa rõ ràng; 
mở các khóa tu ngắn hạn. 

Về mặt hợp tác tổ chức hoạt động: các đầu phụ trách 
của Trung Tâm Phật học ứng dụng trong và ngoài nước nối 
kết cùng lên kế hoạch và tham gia các hoạt động giáo dục, 
như tại Đài Loan, tham gia: Trại doanh nhân, Trại giáo viên, 
Trại sinh viên đại học,… mời đại biểu Việt Nam tham dự. 
Tại Việt Nam: Các khóa học Quảng Luận, khóa Phật pháp 
ứng dụng, khóa tập huấn giáo thọ… mời chư Tăng Ni và 
giáo thọ Đài Loan tham gia giảng dạy. Tại Myanmar: Các 
lớp Thiền Vipassana, các khóa Phật pháp ứng dụng, trao 
đổi khoa học học thuật giữa giáo thọ… mời chư Tăng Ni và 
giáo thọ Đài Loan tham gia hoằng Pháp. 

Về phương diện chuyển giao kĩ thuật giáo dục: các 
bên có thể trao đổi tài liệu giảng dạy, ghi âm – ghi hình các 
khóa học, tài liệu dịch thuật, khuyến khích hợp tác dạy học 
trực tuyến và hướng dẫn từ xa để mở rộng phạm vi lợi ích 

3) Phương thức thực hiện: Đại diện Trung Tâm chỉ 
định nhân lực liên hệ và đơn vị phụ trách để điều phối và 
triển khai các nội dung cộng tu; các hoạt động và chương 
trình cụ thể sẽ được xem xét thông qua các kế hoạch thực 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

48 
 

Mrauk-OO, BodhGaya, Bihar, Ấn Độ; Thành viên & Thành 
viên Ban Quản Trị Chùa Campuchia, Bodhgaya, Bihar, Ấn 
Độ; Thành viên Ban Quản Trị của Chùa Mahaprajapati 
Gautami ở Bodhgaya và Vaishali, Bihar, India; Thành viên 
của Di sản xã hội, Patna, Bihar, Ấn Độ; Thư ký thành viên 
tại Tu viện Phật giáo Sri Lanka, Nalanda , Bihar, Ấn Độ. 

Về phía đại diện Tăng đoàn Việt Nam có TT Thích 
Minh Thuận – Ủy Viên Hội Đồng Trị Sự, Phó Ban Hoằng 
Pháp Trung Ương, Trưởng Phân Ban Hoằng Pháp Đồng 
Bào Dân Tộc Thiểu Số, Phó trưởng ban Thường trực Ban 
Trị Sự Giáo Hội Phật giáo Việt Nam tỉnh Phú Thọ; Phó 
giám đốc Trung Tâm Phật học Ứng Dụng. Và Sư Phước 
Khoa – quản lý Trung Tâm Thabarwa Phước Sơn; các đại 
diện phụ trách các đầu phân ban Trung Tâm Phật học Ứng 
dụng Việt Nam và Quốc Tế dưới sự chứng minh điều hành 
của Ngài Trưởng lão Hòa Thượng Thích Quảng Tùng, Phó 
Chủ Tịch Hội Đồng Trị sự TW GHPGVN. 

Về phía Tăng đoàn Thabarwa có Thiền sư 
Ottamathara. Với việc hướng đến cộng tu lục hòa Tăng 
đoàn Quốc Tế; tôn trọng các Pháp tu và các truyền thống 
hệ phái; hướng đến áp dụng đúng lời Phật vào cuộc sống; 
chú trọng Pháp Hành; phổ quát Phật giáo lan tỏa đến mọi 
đối tượng để có cái nhìn chánh kiến; phát huy sức mạnh nội 
lực cá nhân và sức mạnh đại chúng; hưng thịnh Phật giáo 
Việt Nam cùng Phật giáo Quốc Tế; lan tỏa thông điệp Phật 
giáo vì hòa bình;… buổi gặp mặt đã diễn ra với sự kí kết 
trên 6 nội dung căn bản với sự tự nguyện của các đại diện. 

1)Mục đích: nhằm thiết lập mối quan hệ hợp tác giáo 
dục Phật pháp lâu dài, có kế hoạch giữa các bên; tăng cường 
sự giao lưu trong học tập, tu hành và văn hóa Phật giáo giữa 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   48RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   48 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   48RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   48 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



49

Sayadaw Ashin Ottamathara 

49 
 

các quốc gia, hướng đến sự đồng hành và phát triển cùng 
lợi lạc. 

2)Nội dung hợp tác: Trao đổi nhân sự, Tăng đoàn/ 
Tập đoàn Phúc Trí đồng ý tiếp nhận hằng năm các học viên, 
giáo viên, cán bộ do Trung Tâm Phật học ứng dụng giới 
thiệu sang học tập, tham quan hoặc đào tạo ngắn hạn tại 
Học viện Phật giáo Phúc Trí. Thỉnh chư Tăng Ni và giảng 
viên sang giao lưu hoằng pháp, tu học, giảng dạy các lĩnh 
vực trong Tam Tạng kinh điển đức Phật Bổn Sư Thích Ca 
Mâu Ni và chư Thánh Tăng để lại có truyền thừa rõ ràng; 
mở các khóa tu ngắn hạn. 

Về mặt hợp tác tổ chức hoạt động: các đầu phụ trách 
của Trung Tâm Phật học ứng dụng trong và ngoài nước nối 
kết cùng lên kế hoạch và tham gia các hoạt động giáo dục, 
như tại Đài Loan, tham gia: Trại doanh nhân, Trại giáo viên, 
Trại sinh viên đại học,… mời đại biểu Việt Nam tham dự. 
Tại Việt Nam: Các khóa học Quảng Luận, khóa Phật pháp 
ứng dụng, khóa tập huấn giáo thọ… mời chư Tăng Ni và 
giáo thọ Đài Loan tham gia giảng dạy. Tại Myanmar: Các 
lớp Thiền Vipassana, các khóa Phật pháp ứng dụng, trao 
đổi khoa học học thuật giữa giáo thọ… mời chư Tăng Ni và 
giáo thọ Đài Loan tham gia hoằng Pháp. 

Về phương diện chuyển giao kĩ thuật giáo dục: các 
bên có thể trao đổi tài liệu giảng dạy, ghi âm – ghi hình các 
khóa học, tài liệu dịch thuật, khuyến khích hợp tác dạy học 
trực tuyến và hướng dẫn từ xa để mở rộng phạm vi lợi ích 

3) Phương thức thực hiện: Đại diện Trung Tâm chỉ 
định nhân lực liên hệ và đơn vị phụ trách để điều phối và 
triển khai các nội dung cộng tu; các hoạt động và chương 
trình cụ thể sẽ được xem xét thông qua các kế hoạch thực 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   49RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   49 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

49 
 

các quốc gia, hướng đến sự đồng hành và phát triển cùng 
lợi lạc. 

2)Nội dung hợp tác: Trao đổi nhân sự, Tăng đoàn/ 
Tập đoàn Phúc Trí đồng ý tiếp nhận hằng năm các học viên, 
giáo viên, cán bộ do Trung Tâm Phật học ứng dụng giới 
thiệu sang học tập, tham quan hoặc đào tạo ngắn hạn tại 
Học viện Phật giáo Phúc Trí. Thỉnh chư Tăng Ni và giảng 
viên sang giao lưu hoằng pháp, tu học, giảng dạy các lĩnh 
vực trong Tam Tạng kinh điển đức Phật Bổn Sư Thích Ca 
Mâu Ni và chư Thánh Tăng để lại có truyền thừa rõ ràng; 
mở các khóa tu ngắn hạn. 

Về mặt hợp tác tổ chức hoạt động: các đầu phụ trách 
của Trung Tâm Phật học ứng dụng trong và ngoài nước nối 
kết cùng lên kế hoạch và tham gia các hoạt động giáo dục, 
như tại Đài Loan, tham gia: Trại doanh nhân, Trại giáo viên, 
Trại sinh viên đại học,… mời đại biểu Việt Nam tham dự. 
Tại Việt Nam: Các khóa học Quảng Luận, khóa Phật pháp 
ứng dụng, khóa tập huấn giáo thọ… mời chư Tăng Ni và 
giáo thọ Đài Loan tham gia giảng dạy. Tại Myanmar: Các 
lớp Thiền Vipassana, các khóa Phật pháp ứng dụng, trao 
đổi khoa học học thuật giữa giáo thọ… mời chư Tăng Ni và 
giáo thọ Đài Loan tham gia hoằng Pháp. 

Về phương diện chuyển giao kĩ thuật giáo dục: các 
bên có thể trao đổi tài liệu giảng dạy, ghi âm – ghi hình các 
khóa học, tài liệu dịch thuật, khuyến khích hợp tác dạy học 
trực tuyến và hướng dẫn từ xa để mở rộng phạm vi lợi ích 

3) Phương thức thực hiện: Đại diện Trung Tâm chỉ 
định nhân lực liên hệ và đơn vị phụ trách để điều phối và 
triển khai các nội dung cộng tu; các hoạt động và chương 
trình cụ thể sẽ được xem xét thông qua các kế hoạch thực 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

48 
 

Mrauk-OO, BodhGaya, Bihar, Ấn Độ; Thành viên & Thành 
viên Ban Quản Trị Chùa Campuchia, Bodhgaya, Bihar, Ấn 
Độ; Thành viên Ban Quản Trị của Chùa Mahaprajapati 
Gautami ở Bodhgaya và Vaishali, Bihar, India; Thành viên 
của Di sản xã hội, Patna, Bihar, Ấn Độ; Thư ký thành viên 
tại Tu viện Phật giáo Sri Lanka, Nalanda , Bihar, Ấn Độ. 

Về phía đại diện Tăng đoàn Việt Nam có TT Thích 
Minh Thuận – Ủy Viên Hội Đồng Trị Sự, Phó Ban Hoằng 
Pháp Trung Ương, Trưởng Phân Ban Hoằng Pháp Đồng 
Bào Dân Tộc Thiểu Số, Phó trưởng ban Thường trực Ban 
Trị Sự Giáo Hội Phật giáo Việt Nam tỉnh Phú Thọ; Phó 
giám đốc Trung Tâm Phật học Ứng Dụng. Và Sư Phước 
Khoa – quản lý Trung Tâm Thabarwa Phước Sơn; các đại 
diện phụ trách các đầu phân ban Trung Tâm Phật học Ứng 
dụng Việt Nam và Quốc Tế dưới sự chứng minh điều hành 
của Ngài Trưởng lão Hòa Thượng Thích Quảng Tùng, Phó 
Chủ Tịch Hội Đồng Trị sự TW GHPGVN. 

Về phía Tăng đoàn Thabarwa có Thiền sư 
Ottamathara. Với việc hướng đến cộng tu lục hòa Tăng 
đoàn Quốc Tế; tôn trọng các Pháp tu và các truyền thống 
hệ phái; hướng đến áp dụng đúng lời Phật vào cuộc sống; 
chú trọng Pháp Hành; phổ quát Phật giáo lan tỏa đến mọi 
đối tượng để có cái nhìn chánh kiến; phát huy sức mạnh nội 
lực cá nhân và sức mạnh đại chúng; hưng thịnh Phật giáo 
Việt Nam cùng Phật giáo Quốc Tế; lan tỏa thông điệp Phật 
giáo vì hòa bình;… buổi gặp mặt đã diễn ra với sự kí kết 
trên 6 nội dung căn bản với sự tự nguyện của các đại diện. 

1)Mục đích: nhằm thiết lập mối quan hệ hợp tác giáo 
dục Phật pháp lâu dài, có kế hoạch giữa các bên; tăng cường 
sự giao lưu trong học tập, tu hành và văn hóa Phật giáo giữa 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   48RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   48 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   49RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   49 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



50

Sayadaw Ashin Ottamathara 

51 
 

bản để ứng dụng thiết thực pháp hành vào cuộc sống an vui 
mình lợi lạc nhân loại. 

Là khách mời của Đại lễ Vesak 2025 do Liên Hợp 
Quốc tổ chức tại TP Hồ Chí Minh Việt Nam vào ngày 6-7-
8/5/2025; đại diện học giả Quốc Tế của Trung Tâm Phật học 
ứng dụng Việt Nam có tham luận trình bày của Thiền sư 
Ottamathara – Myanmar; PGS Quách Gia Nhân – Đài Loan; 
đại diện diễn giả Việt Nam có Thầy Trần Việt Quân. 

 Thiền sư Ottamathara - Ngài là diễn giả theme 5 chủ 
đề “Thúc đẩy đoàn kết: Nỗ lực hợp tác vì hòa hợp toàn cầu”, 
đề tài “Tăng đoàn Thabarwa làm “thiện pháp không giới 
hạn” vì lục hòa Tăng đoàn Quốc Tế và thúc đẩy hòa hợp bền 
vững toàn cầu” (The Thabarwa Sangha’s practice of 
“unlimited wholesome deeds” for the international 
Saṅgha in Samaggi and the promotion of sustainable global 
harmony). Sau Đại lễ Vesak, Ngài Thiền sư Ottamathara cùng 
khoảng 100 chư Tăng Ni Cư sĩ hành giả Thabarwa đã có 
chuyến đi Xuyên Việt và tiếp tục dạy thiền Vipassana gieo 
duyên tại khu vực phía Bắc Việt Nam; song song đó Ngài và 
Tăng đoàn Thabarwa thường xuyên có các chuyến thăm viếng 
trân trọng thắm tình đạo vị đến quý Hòa Thượng, Thượng 
Tọa, chư Tăng Ni và Cư sĩ Việt Nam các truyền thống tại 
nhiều vùng miền. Có được các mối quan hệ thân thiết này 
cũng nhờ tinh thần Từ Bi, Vô Ngã, Bất Hại của những người 
con Phật cùng tri nhận nhau trong Pháp hành dựa trên chánh 
kiến đã được thông suốt; vì vậy các duyên lành không ngừng 
được tiếp tục mở rộng tại Việt Nam và các quốc gia có cộng 
đồng Phật giáo khác, ngay cả những người không theo Phật 
giáo cũng dễ tiếp nhận và hoan hỷ với các lời dạy sâu sắc, bất 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   51RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   51 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

51 
 

bản để ứng dụng thiết thực pháp hành vào cuộc sống an vui 
mình lợi lạc nhân loại. 

Là khách mời của Đại lễ Vesak 2025 do Liên Hợp 
Quốc tổ chức tại TP Hồ Chí Minh Việt Nam vào ngày 6-7-
8/5/2025; đại diện học giả Quốc Tế của Trung Tâm Phật học 
ứng dụng Việt Nam có tham luận trình bày của Thiền sư 
Ottamathara – Myanmar; PGS Quách Gia Nhân – Đài Loan; 
đại diện diễn giả Việt Nam có Thầy Trần Việt Quân. 

 Thiền sư Ottamathara - Ngài là diễn giả theme 5 chủ 
đề “Thúc đẩy đoàn kết: Nỗ lực hợp tác vì hòa hợp toàn cầu”, 
đề tài “Tăng đoàn Thabarwa làm “thiện pháp không giới 
hạn” vì lục hòa Tăng đoàn Quốc Tế và thúc đẩy hòa hợp bền 
vững toàn cầu” (The Thabarwa Sangha’s practice of 
“unlimited wholesome deeds” for the international 
Saṅgha in Samaggi and the promotion of sustainable global 
harmony). Sau Đại lễ Vesak, Ngài Thiền sư Ottamathara cùng 
khoảng 100 chư Tăng Ni Cư sĩ hành giả Thabarwa đã có 
chuyến đi Xuyên Việt và tiếp tục dạy thiền Vipassana gieo 
duyên tại khu vực phía Bắc Việt Nam; song song đó Ngài và 
Tăng đoàn Thabarwa thường xuyên có các chuyến thăm viếng 
trân trọng thắm tình đạo vị đến quý Hòa Thượng, Thượng 
Tọa, chư Tăng Ni và Cư sĩ Việt Nam các truyền thống tại 
nhiều vùng miền. Có được các mối quan hệ thân thiết này 
cũng nhờ tinh thần Từ Bi, Vô Ngã, Bất Hại của những người 
con Phật cùng tri nhận nhau trong Pháp hành dựa trên chánh 
kiến đã được thông suốt; vì vậy các duyên lành không ngừng 
được tiếp tục mở rộng tại Việt Nam và các quốc gia có cộng 
đồng Phật giáo khác, ngay cả những người không theo Phật 
giáo cũng dễ tiếp nhận và hoan hỷ với các lời dạy sâu sắc, bất 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

50 
 

hiện hằng năm hoặc các chuyên đề, tọa đàm, hội thảo; trao 
đổi nhân sự đảm bảo tuân thủ pháp luật, phong tục, tập quán 
và đảm bảo an toàn, tôn trọng lẫn nhau giữa quy định quản 
lý công dân của các nước. 

4) Tài chính và chia sẻ nguồn lực: các bên sẽ cùng 
trao đổi, hỗ trợ chi phí cho từng hoạt động cụ thể; trong 
trường hợp cần thiết, có thể cùng nhau tìm kiếm tài trợ từ 
các tổ chức Phi chính phủ vì hòa bình; hoặc tự nguyện dấn 
thân tự nguyện hộ trì theo khả năng cá nhân và hội nhóm 
không cần kêu gọi – vì Phật Pháp là nhân duyên và tự 
nguyên khi thông hiểu Nhân – Qủa và quy luật Pháp vận 
hành, parami. 

5) Những thay đổi nếu có: với mục tiêu 3 năm là giai 
đoạn đầu, có thể tiếp tục hợp tác với các kế hoạch trao đổi 
trước 6 tháng; có thể bổ sung các nội dung hoằng pháp khi 
hợp lý giữa các Tăng đoàn tự nguyện cộng tu dựa trên Pháp 
học và Pháp hành. 

6) Một số các nội dung khác: Buổi gặp mặt và kí kết 
như lời tuyên bố về thiện chí hợp tác, không mang tính ràng 
buộc pháp lý như một hợp đồng, các bên sẽ nỗ lực thực hiện 
các nội dung trên cơ sở thiện chí và tôn trọng lẫn nhau. Việc 
ký kết và thực hiện được đặt trên nền tảng tôn trọng, bình 
đẳng, tin tưởng và nguyện lực hoằng truyền Phật pháp. 

Nhấn mạnh trong tất cả các Phật sự giáo dục khi triển 
khai đồng có thể làm Phật sự hoằng Pháp và an sinh phúc 
lợi xã hội. Những người con Phật đồng hạnh nguyện. Ngôn 
ngữ và khoảng cách địa lý, hình tướng y áo không quan 
trọng bằng việc thấy ra Pháp và tự nguyện gắn kết với nhau 
trên tinh thần lời Phật dạy; chánh kiến những giáo lý căn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   50RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   50 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   50RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   50 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



51

Sayadaw Ashin Ottamathara 

51 
 

bản để ứng dụng thiết thực pháp hành vào cuộc sống an vui 
mình lợi lạc nhân loại. 

Là khách mời của Đại lễ Vesak 2025 do Liên Hợp 
Quốc tổ chức tại TP Hồ Chí Minh Việt Nam vào ngày 6-7-
8/5/2025; đại diện học giả Quốc Tế của Trung Tâm Phật học 
ứng dụng Việt Nam có tham luận trình bày của Thiền sư 
Ottamathara – Myanmar; PGS Quách Gia Nhân – Đài Loan; 
đại diện diễn giả Việt Nam có Thầy Trần Việt Quân. 

 Thiền sư Ottamathara - Ngài là diễn giả theme 5 chủ 
đề “Thúc đẩy đoàn kết: Nỗ lực hợp tác vì hòa hợp toàn cầu”, 
đề tài “Tăng đoàn Thabarwa làm “thiện pháp không giới 
hạn” vì lục hòa Tăng đoàn Quốc Tế và thúc đẩy hòa hợp bền 
vững toàn cầu” (The Thabarwa Sangha’s practice of 
“unlimited wholesome deeds” for the international 
Saṅgha in Samaggi and the promotion of sustainable global 
harmony). Sau Đại lễ Vesak, Ngài Thiền sư Ottamathara cùng 
khoảng 100 chư Tăng Ni Cư sĩ hành giả Thabarwa đã có 
chuyến đi Xuyên Việt và tiếp tục dạy thiền Vipassana gieo 
duyên tại khu vực phía Bắc Việt Nam; song song đó Ngài và 
Tăng đoàn Thabarwa thường xuyên có các chuyến thăm viếng 
trân trọng thắm tình đạo vị đến quý Hòa Thượng, Thượng 
Tọa, chư Tăng Ni và Cư sĩ Việt Nam các truyền thống tại 
nhiều vùng miền. Có được các mối quan hệ thân thiết này 
cũng nhờ tinh thần Từ Bi, Vô Ngã, Bất Hại của những người 
con Phật cùng tri nhận nhau trong Pháp hành dựa trên chánh 
kiến đã được thông suốt; vì vậy các duyên lành không ngừng 
được tiếp tục mở rộng tại Việt Nam và các quốc gia có cộng 
đồng Phật giáo khác, ngay cả những người không theo Phật 
giáo cũng dễ tiếp nhận và hoan hỷ với các lời dạy sâu sắc, bất 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   51RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   51 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

51 
 

bản để ứng dụng thiết thực pháp hành vào cuộc sống an vui 
mình lợi lạc nhân loại. 

Là khách mời của Đại lễ Vesak 2025 do Liên Hợp 
Quốc tổ chức tại TP Hồ Chí Minh Việt Nam vào ngày 6-7-
8/5/2025; đại diện học giả Quốc Tế của Trung Tâm Phật học 
ứng dụng Việt Nam có tham luận trình bày của Thiền sư 
Ottamathara – Myanmar; PGS Quách Gia Nhân – Đài Loan; 
đại diện diễn giả Việt Nam có Thầy Trần Việt Quân. 

 Thiền sư Ottamathara - Ngài là diễn giả theme 5 chủ 
đề “Thúc đẩy đoàn kết: Nỗ lực hợp tác vì hòa hợp toàn cầu”, 
đề tài “Tăng đoàn Thabarwa làm “thiện pháp không giới 
hạn” vì lục hòa Tăng đoàn Quốc Tế và thúc đẩy hòa hợp bền 
vững toàn cầu” (The Thabarwa Sangha’s practice of 
“unlimited wholesome deeds” for the international 
Saṅgha in Samaggi and the promotion of sustainable global 
harmony). Sau Đại lễ Vesak, Ngài Thiền sư Ottamathara cùng 
khoảng 100 chư Tăng Ni Cư sĩ hành giả Thabarwa đã có 
chuyến đi Xuyên Việt và tiếp tục dạy thiền Vipassana gieo 
duyên tại khu vực phía Bắc Việt Nam; song song đó Ngài và 
Tăng đoàn Thabarwa thường xuyên có các chuyến thăm viếng 
trân trọng thắm tình đạo vị đến quý Hòa Thượng, Thượng 
Tọa, chư Tăng Ni và Cư sĩ Việt Nam các truyền thống tại 
nhiều vùng miền. Có được các mối quan hệ thân thiết này 
cũng nhờ tinh thần Từ Bi, Vô Ngã, Bất Hại của những người 
con Phật cùng tri nhận nhau trong Pháp hành dựa trên chánh 
kiến đã được thông suốt; vì vậy các duyên lành không ngừng 
được tiếp tục mở rộng tại Việt Nam và các quốc gia có cộng 
đồng Phật giáo khác, ngay cả những người không theo Phật 
giáo cũng dễ tiếp nhận và hoan hỷ với các lời dạy sâu sắc, bất 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

50 
 

hiện hằng năm hoặc các chuyên đề, tọa đàm, hội thảo; trao 
đổi nhân sự đảm bảo tuân thủ pháp luật, phong tục, tập quán 
và đảm bảo an toàn, tôn trọng lẫn nhau giữa quy định quản 
lý công dân của các nước. 

4) Tài chính và chia sẻ nguồn lực: các bên sẽ cùng 
trao đổi, hỗ trợ chi phí cho từng hoạt động cụ thể; trong 
trường hợp cần thiết, có thể cùng nhau tìm kiếm tài trợ từ 
các tổ chức Phi chính phủ vì hòa bình; hoặc tự nguyện dấn 
thân tự nguyện hộ trì theo khả năng cá nhân và hội nhóm 
không cần kêu gọi – vì Phật Pháp là nhân duyên và tự 
nguyên khi thông hiểu Nhân – Qủa và quy luật Pháp vận 
hành, parami. 

5) Những thay đổi nếu có: với mục tiêu 3 năm là giai 
đoạn đầu, có thể tiếp tục hợp tác với các kế hoạch trao đổi 
trước 6 tháng; có thể bổ sung các nội dung hoằng pháp khi 
hợp lý giữa các Tăng đoàn tự nguyện cộng tu dựa trên Pháp 
học và Pháp hành. 

6) Một số các nội dung khác: Buổi gặp mặt và kí kết 
như lời tuyên bố về thiện chí hợp tác, không mang tính ràng 
buộc pháp lý như một hợp đồng, các bên sẽ nỗ lực thực hiện 
các nội dung trên cơ sở thiện chí và tôn trọng lẫn nhau. Việc 
ký kết và thực hiện được đặt trên nền tảng tôn trọng, bình 
đẳng, tin tưởng và nguyện lực hoằng truyền Phật pháp. 

Nhấn mạnh trong tất cả các Phật sự giáo dục khi triển 
khai đồng có thể làm Phật sự hoằng Pháp và an sinh phúc 
lợi xã hội. Những người con Phật đồng hạnh nguyện. Ngôn 
ngữ và khoảng cách địa lý, hình tướng y áo không quan 
trọng bằng việc thấy ra Pháp và tự nguyện gắn kết với nhau 
trên tinh thần lời Phật dạy; chánh kiến những giáo lý căn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   50RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   50 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   51RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   51 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



52

Sayadaw Ashin Ottamathara 

53 
 

(5) Sách Pháp Thoại Mùa An Cư - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản Hồng Đức (tái 
bản) tháng 4 năm 2025. 

(6) Sách Thỉnh Pháp với Thiền Ottamathara - tác giả 
Thiền sư Ashin, Nhà xuất bản Hồng Đức.  

(7) Sách Dạo Chơi Giữa Đời Thấy Ra Sự Thật – sắp 
xuất bản, Nhà xuất bản Hồng Đức. 

(8) Sách Vấn Pháp Ở Pháp Vân – sắp xuất bản, Nhà 
xuất bản Hồng Đức. 

Hiện Thiền sư Ottamathara đang nhập Hà và giảng 
Thiền tại Mỹ vì mục đích giải thoát giác ngộ, chấm dứt sanh 
tử luân hồi, hướng đến đạo lộ Tứ Thánh quả - nguyện vẹn giá 
trị Phật Pháp; đồng thời qua đó lan tỏa thông điệp vì hòa bình, 
tiến bộ, an vui, bền vững nhân loại, theo định hướng Vesak 
Liên Hợp Quốc 2025 đã đề ra, và các tổ chức Phật giáo Châu 
Á vì hòa bình ABCP (Asian Buddhist Conference for Peace 
- ABCP) đề xướng. 

 
Cập nhật đến tháng 10/2025. 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   53RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   53 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

53 
 

(5) Sách Pháp Thoại Mùa An Cư - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản Hồng Đức (tái 
bản) tháng 4 năm 2025. 

(6) Sách Thỉnh Pháp với Thiền Ottamathara - tác giả 
Thiền sư Ashin, Nhà xuất bản Hồng Đức.  

(7) Sách Dạo Chơi Giữa Đời Thấy Ra Sự Thật – sắp 
xuất bản, Nhà xuất bản Hồng Đức. 

(8) Sách Vấn Pháp Ở Pháp Vân – sắp xuất bản, Nhà 
xuất bản Hồng Đức. 

Hiện Thiền sư Ottamathara đang nhập Hà và giảng 
Thiền tại Mỹ vì mục đích giải thoát giác ngộ, chấm dứt sanh 
tử luân hồi, hướng đến đạo lộ Tứ Thánh quả - nguyện vẹn giá 
trị Phật Pháp; đồng thời qua đó lan tỏa thông điệp vì hòa bình, 
tiến bộ, an vui, bền vững nhân loại, theo định hướng Vesak 
Liên Hợp Quốc 2025 đã đề ra, và các tổ chức Phật giáo Châu 
Á vì hòa bình ABCP (Asian Buddhist Conference for Peace 
- ABCP) đề xướng. 

 
Cập nhật đến tháng 10/2025. 

  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

52 
 

hại, trí tuệ, đầy cảm thông của Ngài trong năng lượng thân 
giáo Thiền khinh an, nhẹ nhàng, chân thành, siêu xuất. 

Hiện tại, các bài nghiên cứu, tham luận khoa học, Tạp 
chí, Hội thảo của Thiền của Ottamathara vẫn đang được lan 
rộng ra nhiều nước, mang tính học thuật và đóng góp cho công 
cuộc phục hưng hoằng Pháp Quốc tế trong thời hiện đại được 
đánh giá rất cao; hình ảnh Phật giáo Myanmar và Tăng đoàn 
Thabarwa ngày càng được cộng đồng Phật giáo Quốc tế và 
những người yêu chuộng cái đẹp Chân – Thiện – Mỹ biết đến; 
nhiều nhóm hội Phật tử tại Việt Nam và Quốc tế hưởng ứng 
lời dạy “Thiện pháp không giới hạn”, “Chánh niệm xả ly” của 
Ngài để lan tỏa các việc làm hướng thiện giúp đỡ cộng đồng 
và tinh tấn hộ trì Tam bảo, kết duyên lành chúng sanh. Các 
bài giảng Thiền của Ngài Ottamathara đã được các Thiền sinh 
tập hợp và xuất bản khoảng 6 cuốn sách chính thống tại Việt 
Nam và Srilank:  

(1) Sách Từ Vô Minh Tới Minh - tác giả Thiền sư Ashin 
Ottamathara. Nhà xuất bản Thanh Niên - Năm 2023 
(tái bản) 

(2) Sách The Lectures of Sayadaw Ashin Ottamathara 
- tác giả Thiền sư Ashin. Nhà xuất bản - Author 
Publication Srilanka, năm 2023 

(3) Sách Teachings & Questions - Answers 
Satipathana Meditation Course - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản - Author 
Publication Srilanka, năm 2024. 

(4) Sách Pháp Thoại Mùa An Cư - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản Tôn Giáo, tháng 
2 năm 2025. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   52RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   52 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   52RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   52 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



53

Sayadaw Ashin Ottamathara 

53 
 

(5) Sách Pháp Thoại Mùa An Cư - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản Hồng Đức (tái 
bản) tháng 4 năm 2025. 

(6) Sách Thỉnh Pháp với Thiền Ottamathara - tác giả 
Thiền sư Ashin, Nhà xuất bản Hồng Đức.  

(7) Sách Dạo Chơi Giữa Đời Thấy Ra Sự Thật – sắp 
xuất bản, Nhà xuất bản Hồng Đức. 

(8) Sách Vấn Pháp Ở Pháp Vân – sắp xuất bản, Nhà 
xuất bản Hồng Đức. 

Hiện Thiền sư Ottamathara đang nhập Hà và giảng 
Thiền tại Mỹ vì mục đích giải thoát giác ngộ, chấm dứt sanh 
tử luân hồi, hướng đến đạo lộ Tứ Thánh quả - nguyện vẹn giá 
trị Phật Pháp; đồng thời qua đó lan tỏa thông điệp vì hòa bình, 
tiến bộ, an vui, bền vững nhân loại, theo định hướng Vesak 
Liên Hợp Quốc 2025 đã đề ra, và các tổ chức Phật giáo Châu 
Á vì hòa bình ABCP (Asian Buddhist Conference for Peace 
- ABCP) đề xướng. 

 
Cập nhật đến tháng 10/2025. 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   53RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   53 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

53 
 

(5) Sách Pháp Thoại Mùa An Cư - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản Hồng Đức (tái 
bản) tháng 4 năm 2025. 

(6) Sách Thỉnh Pháp với Thiền Ottamathara - tác giả 
Thiền sư Ashin, Nhà xuất bản Hồng Đức.  

(7) Sách Dạo Chơi Giữa Đời Thấy Ra Sự Thật – sắp 
xuất bản, Nhà xuất bản Hồng Đức. 

(8) Sách Vấn Pháp Ở Pháp Vân – sắp xuất bản, Nhà 
xuất bản Hồng Đức. 

Hiện Thiền sư Ottamathara đang nhập Hà và giảng 
Thiền tại Mỹ vì mục đích giải thoát giác ngộ, chấm dứt sanh 
tử luân hồi, hướng đến đạo lộ Tứ Thánh quả - nguyện vẹn giá 
trị Phật Pháp; đồng thời qua đó lan tỏa thông điệp vì hòa bình, 
tiến bộ, an vui, bền vững nhân loại, theo định hướng Vesak 
Liên Hợp Quốc 2025 đã đề ra, và các tổ chức Phật giáo Châu 
Á vì hòa bình ABCP (Asian Buddhist Conference for Peace 
- ABCP) đề xướng. 

 
Cập nhật đến tháng 10/2025. 

  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

52 
 

hại, trí tuệ, đầy cảm thông của Ngài trong năng lượng thân 
giáo Thiền khinh an, nhẹ nhàng, chân thành, siêu xuất. 

Hiện tại, các bài nghiên cứu, tham luận khoa học, Tạp 
chí, Hội thảo của Thiền của Ottamathara vẫn đang được lan 
rộng ra nhiều nước, mang tính học thuật và đóng góp cho công 
cuộc phục hưng hoằng Pháp Quốc tế trong thời hiện đại được 
đánh giá rất cao; hình ảnh Phật giáo Myanmar và Tăng đoàn 
Thabarwa ngày càng được cộng đồng Phật giáo Quốc tế và 
những người yêu chuộng cái đẹp Chân – Thiện – Mỹ biết đến; 
nhiều nhóm hội Phật tử tại Việt Nam và Quốc tế hưởng ứng 
lời dạy “Thiện pháp không giới hạn”, “Chánh niệm xả ly” của 
Ngài để lan tỏa các việc làm hướng thiện giúp đỡ cộng đồng 
và tinh tấn hộ trì Tam bảo, kết duyên lành chúng sanh. Các 
bài giảng Thiền của Ngài Ottamathara đã được các Thiền sinh 
tập hợp và xuất bản khoảng 6 cuốn sách chính thống tại Việt 
Nam và Srilank:  

(1) Sách Từ Vô Minh Tới Minh - tác giả Thiền sư Ashin 
Ottamathara. Nhà xuất bản Thanh Niên - Năm 2023 
(tái bản) 

(2) Sách The Lectures of Sayadaw Ashin Ottamathara 
- tác giả Thiền sư Ashin. Nhà xuất bản - Author 
Publication Srilanka, năm 2023 

(3) Sách Teachings & Questions - Answers 
Satipathana Meditation Course - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản - Author 
Publication Srilanka, năm 2024. 

(4) Sách Pháp Thoại Mùa An Cư - tác giả Thiền sư 
Ashin Ottamathara. Nhà xuất bản Tôn Giáo, tháng 
2 năm 2025. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   52RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   52 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   53RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   53 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



54

Sayadaw Ashin Ottamathara 

55 
 

SECTION I – DHAMMA TALK 
PHẦN I – PHÁP THOẠI 

DHAMMA TALK 1  
Today is the 8th of June, 2025. We all will meditate 

together for about 30 minutes. 
We should close our eyes gently, not forcefully. 

Whatever we do with our body and mind, including closing 
and opening our eyes, should be gentle. Only when we are 
trying to be gentle in action, the mind will also be gentle. 

We should try to stay in silence as much as possible. 
Only when our actions are stable, the mind will also be 
stable. We need to be stable, as much as we are unstable, in 
both our body and mind. 

Whatever we do, we must be able not to do - to stop 
doing everything with our body and mind. We cannot stop 
every action of body and mind, but we should try to stop as 
much as possible.  

Stability of the mind is the cause of the power - the 
cause of the power of the mind. 

Purification of the mind is the cause of wisdom or 
enlightenment. By practicing sitting meditation, and 
mindfulness and detachment in our daily activities, our 
body and mind will become more and more healthy and 
wealthy - with merit. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

54 
 

 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   55RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   55 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

55 
 

SECTION I – DHAMMA TALK 
PHẦN I – PHÁP THOẠI 

DHAMMA TALK 1  
Today is the 8th of June, 2025. We all will meditate 

together for about 30 minutes. 
We should close our eyes gently, not forcefully. 

Whatever we do with our body and mind, including closing 
and opening our eyes, should be gentle. Only when we are 
trying to be gentle in action, the mind will also be gentle. 

We should try to stay in silence as much as possible. 
Only when our actions are stable, the mind will also be 
stable. We need to be stable, as much as we are unstable, in 
both our body and mind. 

Whatever we do, we must be able not to do - to stop 
doing everything with our body and mind. We cannot stop 
every action of body and mind, but we should try to stop as 
much as possible.  

Stability of the mind is the cause of the power - the 
cause of the power of the mind. 

Purification of the mind is the cause of wisdom or 
enlightenment. By practicing sitting meditation, and 
mindfulness and detachment in our daily activities, our 
body and mind will become more and more healthy and 
wealthy - with merit. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

54 
 

 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   54RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   54 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   54RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   54 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



55

Sayadaw Ashin Ottamathara 

55 
 

SECTION I – DHAMMA TALK 
PHẦN I – PHÁP THOẠI 

DHAMMA TALK 1  
Today is the 8th of June, 2025. We all will meditate 

together for about 30 minutes. 
We should close our eyes gently, not forcefully. 

Whatever we do with our body and mind, including closing 
and opening our eyes, should be gentle. Only when we are 
trying to be gentle in action, the mind will also be gentle. 

We should try to stay in silence as much as possible. 
Only when our actions are stable, the mind will also be 
stable. We need to be stable, as much as we are unstable, in 
both our body and mind. 

Whatever we do, we must be able not to do - to stop 
doing everything with our body and mind. We cannot stop 
every action of body and mind, but we should try to stop as 
much as possible.  

Stability of the mind is the cause of the power - the 
cause of the power of the mind. 

Purification of the mind is the cause of wisdom or 
enlightenment. By practicing sitting meditation, and 
mindfulness and detachment in our daily activities, our 
body and mind will become more and more healthy and 
wealthy - with merit. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

54 
 

 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   55RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   55 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

55 
 

SECTION I – DHAMMA TALK 
PHẦN I – PHÁP THOẠI 

DHAMMA TALK 1  
Today is the 8th of June, 2025. We all will meditate 

together for about 30 minutes. 
We should close our eyes gently, not forcefully. 

Whatever we do with our body and mind, including closing 
and opening our eyes, should be gentle. Only when we are 
trying to be gentle in action, the mind will also be gentle. 

We should try to stay in silence as much as possible. 
Only when our actions are stable, the mind will also be 
stable. We need to be stable, as much as we are unstable, in 
both our body and mind. 

Whatever we do, we must be able not to do - to stop 
doing everything with our body and mind. We cannot stop 
every action of body and mind, but we should try to stop as 
much as possible.  

Stability of the mind is the cause of the power - the 
cause of the power of the mind. 

Purification of the mind is the cause of wisdom or 
enlightenment. By practicing sitting meditation, and 
mindfulness and detachment in our daily activities, our 
body and mind will become more and more healthy and 
wealthy - with merit. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

54 
 

 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   54RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   54 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   55RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   55 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



56

Sayadaw Ashin Ottamathara 

57 
 

now, I know more and more about Buddhism, meditation, 
and all kinds of doing good deeds. 

Practicing meditation is real education, real business, 
real healthcare, real politics, real insurance, prayer and 
protection. 

Be gentle, soft, and stable in whatever we do. Be 
mindful of every present moment. Rest, and release the 
whole body and mind. Grasping habits of the mind is 
wrong. We should try to stop the grasping habit of the mind 
we are using now. 

We should practice letting go - habits of the mind. We 
should let go of everyone, everything, every time, and 
every place from the mind. We should keep no 
“something,” no “someone,” no limited time and place - 
just cause and effect, or action and the same reaction of 
selfless impermanent nature. 

We should accept selflessness in the mind in order to 
detach from self, in order to detach from the idea of self or 
someone or “I,” something or “mine.” 

The law of karma or cause and effect of selfless 
impermanent nature is the original or permanent truth. 

 “One self” or “someone” or “all living beings,” 
“something” or “infinite universe” - are just created by 
ignorance and attachment. 

The real creator of infinite living beings and the 
universe is ignorance and attachment. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   57RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   57 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

57 
 

now, I know more and more about Buddhism, meditation, 
and all kinds of doing good deeds. 

Practicing meditation is real education, real business, 
real healthcare, real politics, real insurance, prayer and 
protection. 

Be gentle, soft, and stable in whatever we do. Be 
mindful of every present moment. Rest, and release the 
whole body and mind. Grasping habits of the mind is 
wrong. We should try to stop the grasping habit of the mind 
we are using now. 

We should practice letting go - habits of the mind. We 
should let go of everyone, everything, every time, and 
every place from the mind. We should keep no 
“something,” no “someone,” no limited time and place - 
just cause and effect, or action and the same reaction of 
selfless impermanent nature. 

We should accept selflessness in the mind in order to 
detach from self, in order to detach from the idea of self or 
someone or “I,” something or “mine.” 

The law of karma or cause and effect of selfless 
impermanent nature is the original or permanent truth. 

 “One self” or “someone” or “all living beings,” 
“something” or “infinite universe” - are just created by 
ignorance and attachment. 

The real creator of infinite living beings and the 
universe is ignorance and attachment. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

56 
 

Be gentle, whatever we do. To be gentle, soft and stable 
and purification of the mind are mostly needed for the 
people in modern society. 

Soft power is more needed and more powerful than hard 
power. Mind power is much more needed than the power 
of materials. Stability is more needed than action or motion. 
Silence is more needed than noise. Purification of the mind 
is more needed than great anger and delusion of the mind. 

We need balance in both mind and matter. Meditation 
can make balance between every opposition. Only by 
practicing meditation, we can detach from all activities of 
society: education, business, healthcare, family life,... 

Attachment is the cause of all the problems and 
suffering. If this attachment becomes stronger and stronger, 
there will be more and more problems and suffering - in 
both our body and mind. 

The power of mindfulness should be stronger than 
ignorance. The power of detachment should be stronger 
than attachment. In this way, our life, our family, our 
country, our world will be peaceful and develop more and 
more. 

Be mindful - only of ourselves, our body and mind in 
order to detach from the others. Be mindful of every present 
moment in order to detach from the created time of past, 
present, and future. 

Before I practiced meditation, I knew nothing about 
meditation. Because of practicing meditation like this till 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   56RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   56 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   56RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   56 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



57

Sayadaw Ashin Ottamathara 

57 
 

now, I know more and more about Buddhism, meditation, 
and all kinds of doing good deeds. 

Practicing meditation is real education, real business, 
real healthcare, real politics, real insurance, prayer and 
protection. 

Be gentle, soft, and stable in whatever we do. Be 
mindful of every present moment. Rest, and release the 
whole body and mind. Grasping habits of the mind is 
wrong. We should try to stop the grasping habit of the mind 
we are using now. 

We should practice letting go - habits of the mind. We 
should let go of everyone, everything, every time, and 
every place from the mind. We should keep no 
“something,” no “someone,” no limited time and place - 
just cause and effect, or action and the same reaction of 
selfless impermanent nature. 

We should accept selflessness in the mind in order to 
detach from self, in order to detach from the idea of self or 
someone or “I,” something or “mine.” 

The law of karma or cause and effect of selfless 
impermanent nature is the original or permanent truth. 

 “One self” or “someone” or “all living beings,” 
“something” or “infinite universe” - are just created by 
ignorance and attachment. 

The real creator of infinite living beings and the 
universe is ignorance and attachment. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   57RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   57 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

57 
 

now, I know more and more about Buddhism, meditation, 
and all kinds of doing good deeds. 

Practicing meditation is real education, real business, 
real healthcare, real politics, real insurance, prayer and 
protection. 

Be gentle, soft, and stable in whatever we do. Be 
mindful of every present moment. Rest, and release the 
whole body and mind. Grasping habits of the mind is 
wrong. We should try to stop the grasping habit of the mind 
we are using now. 

We should practice letting go - habits of the mind. We 
should let go of everyone, everything, every time, and 
every place from the mind. We should keep no 
“something,” no “someone,” no limited time and place - 
just cause and effect, or action and the same reaction of 
selfless impermanent nature. 

We should accept selflessness in the mind in order to 
detach from self, in order to detach from the idea of self or 
someone or “I,” something or “mine.” 

The law of karma or cause and effect of selfless 
impermanent nature is the original or permanent truth. 

 “One self” or “someone” or “all living beings,” 
“something” or “infinite universe” - are just created by 
ignorance and attachment. 

The real creator of infinite living beings and the 
universe is ignorance and attachment. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

56 
 

Be gentle, whatever we do. To be gentle, soft and stable 
and purification of the mind are mostly needed for the 
people in modern society. 

Soft power is more needed and more powerful than hard 
power. Mind power is much more needed than the power 
of materials. Stability is more needed than action or motion. 
Silence is more needed than noise. Purification of the mind 
is more needed than great anger and delusion of the mind. 

We need balance in both mind and matter. Meditation 
can make balance between every opposition. Only by 
practicing meditation, we can detach from all activities of 
society: education, business, healthcare, family life,... 

Attachment is the cause of all the problems and 
suffering. If this attachment becomes stronger and stronger, 
there will be more and more problems and suffering - in 
both our body and mind. 

The power of mindfulness should be stronger than 
ignorance. The power of detachment should be stronger 
than attachment. In this way, our life, our family, our 
country, our world will be peaceful and develop more and 
more. 

Be mindful - only of ourselves, our body and mind in 
order to detach from the others. Be mindful of every present 
moment in order to detach from the created time of past, 
present, and future. 

Before I practiced meditation, I knew nothing about 
meditation. Because of practicing meditation like this till 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   56RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   56 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   57RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   57 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



58

Sayadaw Ashin Ottamathara 

59 
 

Chúng ta nên cố gắng giữ im lặng càng nhiều càng tốt. 
Chỉ khi hành động của chúng ta ổn định, tâm trí cũng sẽ ổn 
định. Chúng ta cần sự ổn định, cũng nhiều như sự không ổn 
định, trong cả cơ thể và tâm trí của mình. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta phải có khả năng 
không làm, ngừng làm mọi thứ bằng cơ thể và tâm trí của 
mình. Chúng ta không thể dừng mọi hành động của cơ thể 
và tâm trí, nhưng chúng ta nên cố gắng dừng lại càng nhiều 
càng tốt. 

Sự ổn định của tâm trí là nguyên nhân của sức mạnh, 
nguyên nhân của sức mạnh của tâm trí. Sự thanh lọc của 
tâm trí là nguyên nhân của trí tuệ hoặc sự giác ngộ. 

Bằng cách thực hành thiền ngồi, chánh niệm và buông 
xả trong các hoạt động hàng ngày, thân và tâm của chúng 
ta sẽ ngày càng khỏe mạnh và giàu có hơn với phước báu. 

Hãy nhẹ nhàng, bất kể chúng ta làm gì. 
Nhẹ nhàng, mềm mại và ổn định và thanh lọc tâm trí là 

điều cần thiết nhất đối với những người trong xã hội hiện 
đại. 

Quyền lực mềm thì cần thiết và mạnh mẽ hơn sức mạnh 
của quyền lực cứng. 

Sức mạnh của tâm trí cần thiết hơn nhiều so với sức 
mạnh của vật chất. 

Sự ổn định cần thiết hơn hành động hoặc sự chuyển 
động. 

Sự im lặng cần thiết hơn tiếng ồn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   59RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   59 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

59 
 

Chúng ta nên cố gắng giữ im lặng càng nhiều càng tốt. 
Chỉ khi hành động của chúng ta ổn định, tâm trí cũng sẽ ổn 
định. Chúng ta cần sự ổn định, cũng nhiều như sự không ổn 
định, trong cả cơ thể và tâm trí của mình. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta phải có khả năng 
không làm, ngừng làm mọi thứ bằng cơ thể và tâm trí của 
mình. Chúng ta không thể dừng mọi hành động của cơ thể 
và tâm trí, nhưng chúng ta nên cố gắng dừng lại càng nhiều 
càng tốt. 

Sự ổn định của tâm trí là nguyên nhân của sức mạnh, 
nguyên nhân của sức mạnh của tâm trí. Sự thanh lọc của 
tâm trí là nguyên nhân của trí tuệ hoặc sự giác ngộ. 

Bằng cách thực hành thiền ngồi, chánh niệm và buông 
xả trong các hoạt động hàng ngày, thân và tâm của chúng 
ta sẽ ngày càng khỏe mạnh và giàu có hơn với phước báu. 

Hãy nhẹ nhàng, bất kể chúng ta làm gì. 
Nhẹ nhàng, mềm mại và ổn định và thanh lọc tâm trí là 

điều cần thiết nhất đối với những người trong xã hội hiện 
đại. 

Quyền lực mềm thì cần thiết và mạnh mẽ hơn sức mạnh 
của quyền lực cứng. 

Sức mạnh của tâm trí cần thiết hơn nhiều so với sức 
mạnh của vật chất. 

Sự ổn định cần thiết hơn hành động hoặc sự chuyển 
động. 

Sự im lặng cần thiết hơn tiếng ồn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

58 
 

Because of our own ignorance and attachment, we are 
misunderstanding living beings and all non-living beings as 
real. 

We need to change - from our own ignorance and 
attachment to mindfulness and detachment. 

Whenever there is a cause, there will be an effect. If the 
cause is good or right, there will be good effects or 
consequences. If the cause is bad or wrong, there will be 
bad consequences. 

Good results are caused by good and right actions. Bad 
results are caused by bad and wrong actions. So actions are 
the real creators of good and bad results. 

Therefore, we need to be mindful in whatever we do. 
Mindfulness is detachment from ignorance. More 
mindfulness will be the cause of less and less ignorance. 
More and more ignorance will be the cause of less and less 
mindfulness. 

 
BÀI PHÁP SỐ 1  

Hôm nay là ngày 8 tháng 6 năm 2025. Chúng ta sẽ cùng 
nhau hành thiền trong khoảng 30 phút. 

Chúng ta nên nhắm mắt nhẹ nhàng, không nên cố gắng. 
Bất cứ điều gì chúng ta làm với cơ thể và tâm trí, bao gồm 
cả việc nhắm và mở mắt, đều cần nhẹ nhàng. Chỉ khi chúng 
ta cố gắng nhẹ nhàng trong hành động, tâm trí cũng sẽ nhẹ 
nhàng. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   58RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   58 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   58RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   58 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



59

Sayadaw Ashin Ottamathara 

59 
 

Chúng ta nên cố gắng giữ im lặng càng nhiều càng tốt. 
Chỉ khi hành động của chúng ta ổn định, tâm trí cũng sẽ ổn 
định. Chúng ta cần sự ổn định, cũng nhiều như sự không ổn 
định, trong cả cơ thể và tâm trí của mình. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta phải có khả năng 
không làm, ngừng làm mọi thứ bằng cơ thể và tâm trí của 
mình. Chúng ta không thể dừng mọi hành động của cơ thể 
và tâm trí, nhưng chúng ta nên cố gắng dừng lại càng nhiều 
càng tốt. 

Sự ổn định của tâm trí là nguyên nhân của sức mạnh, 
nguyên nhân của sức mạnh của tâm trí. Sự thanh lọc của 
tâm trí là nguyên nhân của trí tuệ hoặc sự giác ngộ. 

Bằng cách thực hành thiền ngồi, chánh niệm và buông 
xả trong các hoạt động hàng ngày, thân và tâm của chúng 
ta sẽ ngày càng khỏe mạnh và giàu có hơn với phước báu. 

Hãy nhẹ nhàng, bất kể chúng ta làm gì. 
Nhẹ nhàng, mềm mại và ổn định và thanh lọc tâm trí là 

điều cần thiết nhất đối với những người trong xã hội hiện 
đại. 

Quyền lực mềm thì cần thiết và mạnh mẽ hơn sức mạnh 
của quyền lực cứng. 

Sức mạnh của tâm trí cần thiết hơn nhiều so với sức 
mạnh của vật chất. 

Sự ổn định cần thiết hơn hành động hoặc sự chuyển 
động. 

Sự im lặng cần thiết hơn tiếng ồn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   59RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   59 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

59 
 

Chúng ta nên cố gắng giữ im lặng càng nhiều càng tốt. 
Chỉ khi hành động của chúng ta ổn định, tâm trí cũng sẽ ổn 
định. Chúng ta cần sự ổn định, cũng nhiều như sự không ổn 
định, trong cả cơ thể và tâm trí của mình. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta phải có khả năng 
không làm, ngừng làm mọi thứ bằng cơ thể và tâm trí của 
mình. Chúng ta không thể dừng mọi hành động của cơ thể 
và tâm trí, nhưng chúng ta nên cố gắng dừng lại càng nhiều 
càng tốt. 

Sự ổn định của tâm trí là nguyên nhân của sức mạnh, 
nguyên nhân của sức mạnh của tâm trí. Sự thanh lọc của 
tâm trí là nguyên nhân của trí tuệ hoặc sự giác ngộ. 

Bằng cách thực hành thiền ngồi, chánh niệm và buông 
xả trong các hoạt động hàng ngày, thân và tâm của chúng 
ta sẽ ngày càng khỏe mạnh và giàu có hơn với phước báu. 

Hãy nhẹ nhàng, bất kể chúng ta làm gì. 
Nhẹ nhàng, mềm mại và ổn định và thanh lọc tâm trí là 

điều cần thiết nhất đối với những người trong xã hội hiện 
đại. 

Quyền lực mềm thì cần thiết và mạnh mẽ hơn sức mạnh 
của quyền lực cứng. 

Sức mạnh của tâm trí cần thiết hơn nhiều so với sức 
mạnh của vật chất. 

Sự ổn định cần thiết hơn hành động hoặc sự chuyển 
động. 

Sự im lặng cần thiết hơn tiếng ồn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

58 
 

Because of our own ignorance and attachment, we are 
misunderstanding living beings and all non-living beings as 
real. 

We need to change - from our own ignorance and 
attachment to mindfulness and detachment. 

Whenever there is a cause, there will be an effect. If the 
cause is good or right, there will be good effects or 
consequences. If the cause is bad or wrong, there will be 
bad consequences. 

Good results are caused by good and right actions. Bad 
results are caused by bad and wrong actions. So actions are 
the real creators of good and bad results. 

Therefore, we need to be mindful in whatever we do. 
Mindfulness is detachment from ignorance. More 
mindfulness will be the cause of less and less ignorance. 
More and more ignorance will be the cause of less and less 
mindfulness. 

 
BÀI PHÁP SỐ 1  

Hôm nay là ngày 8 tháng 6 năm 2025. Chúng ta sẽ cùng 
nhau hành thiền trong khoảng 30 phút. 

Chúng ta nên nhắm mắt nhẹ nhàng, không nên cố gắng. 
Bất cứ điều gì chúng ta làm với cơ thể và tâm trí, bao gồm 
cả việc nhắm và mở mắt, đều cần nhẹ nhàng. Chỉ khi chúng 
ta cố gắng nhẹ nhàng trong hành động, tâm trí cũng sẽ nhẹ 
nhàng. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   58RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   58 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   59RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   59 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



60

Sayadaw Ashin Ottamathara 

61 
 

Hành thiền là giáo dục thực sự, kinh doanh thực sự, 
chăm sóc sức khỏe thực sự, chính trị thực sự, bảo hiểm thực 
sự, sự cầu nguyện và bảo vệ thực sự. 

Hãy nhẹ nhàng, mềm mại và ổn định trong mọi việc 
chúng ta làm. 

Hãy chánh niệm về mọi khoảnh khắc hiện tại. 
Nghỉ ngơi và giải phóng toàn bộ thân và tâm. 
Thói quen nắm giữ của tâm là sai. 
Chúng ta nên cố gắng dừng thói quen nắm giữ của tâm 

mà chúng ta đang sử dụng hiện nay. 
Chúng ta nên thực hành buông bỏ - thói quen của tâm. 
Chúng ta nên buông bỏ mọi người, mọi thứ, mọi lúc và 

mọi nơi khỏi tâm trí. 
Chúng ta không nên giữ "cái gì đó", hay ai "ai đó", 

không có thời gian và địa điểm giới hạn, chỉ có nguyên nhân 
và kết quả, hoặc hành động và cùng một phản ứng của bản 
chất vô thường luôn mới. 

Chúng ta nên chấp nhận sự vô ngã trong tâm trí để thoát 
khỏi bản ngã, để thoát khỏi ý niệm về bản ngã hoặc ai đó 
hoặc "tôi", cái gì đó hoặc "của tôi". 

Quy luật nghiệp quả hay nguyên nhân và kết quả của 
bản chất vô ngã, vô thường là chân lý ban đầu và vĩnh cửu. 

"Cái ngã" hay "ai đó" hay "tất cả các chúng sinh", hoặc 
"cái gì đó" hay "vũ trụ vô hạn" - chỉ được tạo ra bởi sự vô 
minh và dính mắc. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   61RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   61 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

61 
 

Hành thiền là giáo dục thực sự, kinh doanh thực sự, 
chăm sóc sức khỏe thực sự, chính trị thực sự, bảo hiểm thực 
sự, sự cầu nguyện và bảo vệ thực sự. 

Hãy nhẹ nhàng, mềm mại và ổn định trong mọi việc 
chúng ta làm. 

Hãy chánh niệm về mọi khoảnh khắc hiện tại. 
Nghỉ ngơi và giải phóng toàn bộ thân và tâm. 
Thói quen nắm giữ của tâm là sai. 
Chúng ta nên cố gắng dừng thói quen nắm giữ của tâm 

mà chúng ta đang sử dụng hiện nay. 
Chúng ta nên thực hành buông bỏ - thói quen của tâm. 
Chúng ta nên buông bỏ mọi người, mọi thứ, mọi lúc và 

mọi nơi khỏi tâm trí. 
Chúng ta không nên giữ "cái gì đó", hay ai "ai đó", 

không có thời gian và địa điểm giới hạn, chỉ có nguyên nhân 
và kết quả, hoặc hành động và cùng một phản ứng của bản 
chất vô thường luôn mới. 

Chúng ta nên chấp nhận sự vô ngã trong tâm trí để thoát 
khỏi bản ngã, để thoát khỏi ý niệm về bản ngã hoặc ai đó 
hoặc "tôi", cái gì đó hoặc "của tôi". 

Quy luật nghiệp quả hay nguyên nhân và kết quả của 
bản chất vô ngã, vô thường là chân lý ban đầu và vĩnh cửu. 

"Cái ngã" hay "ai đó" hay "tất cả các chúng sinh", hoặc 
"cái gì đó" hay "vũ trụ vô hạn" - chỉ được tạo ra bởi sự vô 
minh và dính mắc. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

60 
 

Sự thanh lọc tâm trí cần thiết hơn sự tức giận và ảo 
tưởng của tâm trí. 

Chúng ta cần sự cân bằng trong cả tâm trí và vật chất. 
Thiền có thể tạo ra sự cân bằng giữa mọi sự đối lập. 
Chỉ bằng cách thực hành thiền, chúng ta mới có thể 

thoát khỏi mọi hoạt động của xã hội như: giáo dục, kinh 
doanh, chăm sóc sức khỏe, cuộc sống gia đình,... 

Sự dính mắc là nguyên nhân của mọi vấn đề và đau khổ. 
Nếu sự dính mắc này ngày càng mạnh mẽ hơn, sẽ có ngày 
càng nhiều vấn đề và đau khổ trong cả thân và tâm của 
chúng ta. 

Sức mạnh của chánh niệm thì mạnh hơn sự vô minh. 
Sức mạnh của sự xả ly thì mạnh hơn sự dính mắc. 
Bằng cách này, cuộc sống, gia đình, đất nước, thế giới 

của chúng ta sẽ được bình yên và phát triển hơn nữa. 
Hãy chánh niệm - chỉ với thân và tâm của chúng ta để 

tách khỏi những người khác. 
Hãy chánh niệm về mọi khoảnh khắc hiện tại để xả ly 

khỏi thời gian được tạo ra của quá khứ, hiện tại và tương 
lai. 

Trước khi thực hành thiền, tôi không biết gì về thiền. 
Nhờ thực hành thiền như thế này cho đến bây giờ, tôi 

ngày càng hiểu biết hơn về Phật Pháp, hành thiền và mọi 
loại việc làm phước thiện. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   60RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   60 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   60RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   60 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



61

Sayadaw Ashin Ottamathara 

61 
 

Hành thiền là giáo dục thực sự, kinh doanh thực sự, 
chăm sóc sức khỏe thực sự, chính trị thực sự, bảo hiểm thực 
sự, sự cầu nguyện và bảo vệ thực sự. 

Hãy nhẹ nhàng, mềm mại và ổn định trong mọi việc 
chúng ta làm. 

Hãy chánh niệm về mọi khoảnh khắc hiện tại. 
Nghỉ ngơi và giải phóng toàn bộ thân và tâm. 
Thói quen nắm giữ của tâm là sai. 
Chúng ta nên cố gắng dừng thói quen nắm giữ của tâm 

mà chúng ta đang sử dụng hiện nay. 
Chúng ta nên thực hành buông bỏ - thói quen của tâm. 
Chúng ta nên buông bỏ mọi người, mọi thứ, mọi lúc và 

mọi nơi khỏi tâm trí. 
Chúng ta không nên giữ "cái gì đó", hay ai "ai đó", 

không có thời gian và địa điểm giới hạn, chỉ có nguyên nhân 
và kết quả, hoặc hành động và cùng một phản ứng của bản 
chất vô thường luôn mới. 

Chúng ta nên chấp nhận sự vô ngã trong tâm trí để thoát 
khỏi bản ngã, để thoát khỏi ý niệm về bản ngã hoặc ai đó 
hoặc "tôi", cái gì đó hoặc "của tôi". 

Quy luật nghiệp quả hay nguyên nhân và kết quả của 
bản chất vô ngã, vô thường là chân lý ban đầu và vĩnh cửu. 

"Cái ngã" hay "ai đó" hay "tất cả các chúng sinh", hoặc 
"cái gì đó" hay "vũ trụ vô hạn" - chỉ được tạo ra bởi sự vô 
minh và dính mắc. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   61RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   61 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

61 
 

Hành thiền là giáo dục thực sự, kinh doanh thực sự, 
chăm sóc sức khỏe thực sự, chính trị thực sự, bảo hiểm thực 
sự, sự cầu nguyện và bảo vệ thực sự. 

Hãy nhẹ nhàng, mềm mại và ổn định trong mọi việc 
chúng ta làm. 

Hãy chánh niệm về mọi khoảnh khắc hiện tại. 
Nghỉ ngơi và giải phóng toàn bộ thân và tâm. 
Thói quen nắm giữ của tâm là sai. 
Chúng ta nên cố gắng dừng thói quen nắm giữ của tâm 

mà chúng ta đang sử dụng hiện nay. 
Chúng ta nên thực hành buông bỏ - thói quen của tâm. 
Chúng ta nên buông bỏ mọi người, mọi thứ, mọi lúc và 

mọi nơi khỏi tâm trí. 
Chúng ta không nên giữ "cái gì đó", hay ai "ai đó", 

không có thời gian và địa điểm giới hạn, chỉ có nguyên nhân 
và kết quả, hoặc hành động và cùng một phản ứng của bản 
chất vô thường luôn mới. 

Chúng ta nên chấp nhận sự vô ngã trong tâm trí để thoát 
khỏi bản ngã, để thoát khỏi ý niệm về bản ngã hoặc ai đó 
hoặc "tôi", cái gì đó hoặc "của tôi". 

Quy luật nghiệp quả hay nguyên nhân và kết quả của 
bản chất vô ngã, vô thường là chân lý ban đầu và vĩnh cửu. 

"Cái ngã" hay "ai đó" hay "tất cả các chúng sinh", hoặc 
"cái gì đó" hay "vũ trụ vô hạn" - chỉ được tạo ra bởi sự vô 
minh và dính mắc. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

60 
 

Sự thanh lọc tâm trí cần thiết hơn sự tức giận và ảo 
tưởng của tâm trí. 

Chúng ta cần sự cân bằng trong cả tâm trí và vật chất. 
Thiền có thể tạo ra sự cân bằng giữa mọi sự đối lập. 
Chỉ bằng cách thực hành thiền, chúng ta mới có thể 

thoát khỏi mọi hoạt động của xã hội như: giáo dục, kinh 
doanh, chăm sóc sức khỏe, cuộc sống gia đình,... 

Sự dính mắc là nguyên nhân của mọi vấn đề và đau khổ. 
Nếu sự dính mắc này ngày càng mạnh mẽ hơn, sẽ có ngày 
càng nhiều vấn đề và đau khổ trong cả thân và tâm của 
chúng ta. 

Sức mạnh của chánh niệm thì mạnh hơn sự vô minh. 
Sức mạnh của sự xả ly thì mạnh hơn sự dính mắc. 
Bằng cách này, cuộc sống, gia đình, đất nước, thế giới 

của chúng ta sẽ được bình yên và phát triển hơn nữa. 
Hãy chánh niệm - chỉ với thân và tâm của chúng ta để 

tách khỏi những người khác. 
Hãy chánh niệm về mọi khoảnh khắc hiện tại để xả ly 

khỏi thời gian được tạo ra của quá khứ, hiện tại và tương 
lai. 

Trước khi thực hành thiền, tôi không biết gì về thiền. 
Nhờ thực hành thiền như thế này cho đến bây giờ, tôi 

ngày càng hiểu biết hơn về Phật Pháp, hành thiền và mọi 
loại việc làm phước thiện. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   60RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   60 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   61RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   61 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



62

Sayadaw Ashin Ottamathara 

63 
 

someplace. We need to be mindful only of the action of our 
body or mind in the present moment, to be doing only. Only 
the present action of our body or mind is the object to be 
mindful of.  

The more we are mindful of the present action of our 
body and mind, the more we can detach from ignorance and 
attachment. If we are mindful at every present moment, we 
are alive with mindfulness and detachment. If we are not 
mindful in every present moment, we are alive with 
ignorance and attachment. 

As a meditator, the usage of the words "we" or "I" 
represents the cause and effect or actions and the same 
reactions of impermanent nature. For most people in 
society, the usage of the words  "I" or “you” or "we" 
represents oneself or someone, something, or "my", or 
"ours".  

In fact, oneself or self is impermanent. Non-self or 
selflessness is permanent. Because of attachment to self, or 
oneself, or someone, or something, the minds of living 
beings are unhealthy, due to greed, anger, and delusion. 

The practice of meditation is the detachment of the mind 
from the idea of self or oneself, through the truth of non-
self or selflessness of impermanent nature. Before I started 
the meditation, whatever I did, I did for self, or oneself, or 
"I". Because of practicing meditation, I got the chance to be 
doing only or not doing only, not for someone or I, not for 
something or mine, just to be doing or not doing only.  

Most of us are still young and healthy. That's why we 
can work not only for ourselves but also for others and for 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   63RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   63 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

63 
 

someplace. We need to be mindful only of the action of our 
body or mind in the present moment, to be doing only. Only 
the present action of our body or mind is the object to be 
mindful of.  

The more we are mindful of the present action of our 
body and mind, the more we can detach from ignorance and 
attachment. If we are mindful at every present moment, we 
are alive with mindfulness and detachment. If we are not 
mindful in every present moment, we are alive with 
ignorance and attachment. 

As a meditator, the usage of the words "we" or "I" 
represents the cause and effect or actions and the same 
reactions of impermanent nature. For most people in 
society, the usage of the words  "I" or “you” or "we" 
represents oneself or someone, something, or "my", or 
"ours".  

In fact, oneself or self is impermanent. Non-self or 
selflessness is permanent. Because of attachment to self, or 
oneself, or someone, or something, the minds of living 
beings are unhealthy, due to greed, anger, and delusion. 

The practice of meditation is the detachment of the mind 
from the idea of self or oneself, through the truth of non-
self or selflessness of impermanent nature. Before I started 
the meditation, whatever I did, I did for self, or oneself, or 
"I". Because of practicing meditation, I got the chance to be 
doing only or not doing only, not for someone or I, not for 
something or mine, just to be doing or not doing only.  

Most of us are still young and healthy. That's why we 
can work not only for ourselves but also for others and for 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

62 
 

Vô minh và dính mắc là đấng sáng tạo thực sự của vô 
lượng vô số chúng sinh và vũ trụ này. Do sự vô minh và 
dính mắc của chính chúng ta, chúng ta hiểu lầm rằng chúng 
sinh và vô chúng sinh là có thật. 

Chúng ta cần thay đổi từ sự vô minh và dính của chính 
mình sang chánh niệm và xả ly. 

Bất cứ khi nào có nguyên nhân, sẽ có kết quả. 
Nếu nguyên nhân tốt hoặc đúng, sẽ có kết quả tốt. 
Nếu nguyên nhân là xấu hoặc sai lầm, sẽ có kết quả xấu. 
Kết quả tốt là do hành động tốt và đúng đắn tạo ra. 
Kết quả xấu là do hành động xấu và sai lầm gây nên. 
Vì vậy, hành động là tác nhân thực sự tạo ra kết quả tốt 

và xấu. 
Do đó, chúng ta cần phải chánh niệm trong bất cứ việc 

gì chúng ta làm. 
Chánh niệm là sự tách rời khỏi vô minh. 
Càng nhiều chánh niệm sẽ là nhân của sự càng ít vô 

minh. 
Càng nhiều vô minh sẽ là nhân của sự càng ít chánh 

niệm. 
DHAMMA TALK 2  

9th of June, 2025. We all will meditate together in this 
morning session. 

Whatever we do with our body and mind, we should try 
to be doing or not doing only, with detachment from the 
idea of self, or someone, or something, or sometime, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   62RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   62 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   62RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   62 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



63

Sayadaw Ashin Ottamathara 

63 
 

someplace. We need to be mindful only of the action of our 
body or mind in the present moment, to be doing only. Only 
the present action of our body or mind is the object to be 
mindful of.  

The more we are mindful of the present action of our 
body and mind, the more we can detach from ignorance and 
attachment. If we are mindful at every present moment, we 
are alive with mindfulness and detachment. If we are not 
mindful in every present moment, we are alive with 
ignorance and attachment. 

As a meditator, the usage of the words "we" or "I" 
represents the cause and effect or actions and the same 
reactions of impermanent nature. For most people in 
society, the usage of the words  "I" or “you” or "we" 
represents oneself or someone, something, or "my", or 
"ours".  

In fact, oneself or self is impermanent. Non-self or 
selflessness is permanent. Because of attachment to self, or 
oneself, or someone, or something, the minds of living 
beings are unhealthy, due to greed, anger, and delusion. 

The practice of meditation is the detachment of the mind 
from the idea of self or oneself, through the truth of non-
self or selflessness of impermanent nature. Before I started 
the meditation, whatever I did, I did for self, or oneself, or 
"I". Because of practicing meditation, I got the chance to be 
doing only or not doing only, not for someone or I, not for 
something or mine, just to be doing or not doing only.  

Most of us are still young and healthy. That's why we 
can work not only for ourselves but also for others and for 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   63RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   63 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

63 
 

someplace. We need to be mindful only of the action of our 
body or mind in the present moment, to be doing only. Only 
the present action of our body or mind is the object to be 
mindful of.  

The more we are mindful of the present action of our 
body and mind, the more we can detach from ignorance and 
attachment. If we are mindful at every present moment, we 
are alive with mindfulness and detachment. If we are not 
mindful in every present moment, we are alive with 
ignorance and attachment. 

As a meditator, the usage of the words "we" or "I" 
represents the cause and effect or actions and the same 
reactions of impermanent nature. For most people in 
society, the usage of the words  "I" or “you” or "we" 
represents oneself or someone, something, or "my", or 
"ours".  

In fact, oneself or self is impermanent. Non-self or 
selflessness is permanent. Because of attachment to self, or 
oneself, or someone, or something, the minds of living 
beings are unhealthy, due to greed, anger, and delusion. 

The practice of meditation is the detachment of the mind 
from the idea of self or oneself, through the truth of non-
self or selflessness of impermanent nature. Before I started 
the meditation, whatever I did, I did for self, or oneself, or 
"I". Because of practicing meditation, I got the chance to be 
doing only or not doing only, not for someone or I, not for 
something or mine, just to be doing or not doing only.  

Most of us are still young and healthy. That's why we 
can work not only for ourselves but also for others and for 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

62 
 

Vô minh và dính mắc là đấng sáng tạo thực sự của vô 
lượng vô số chúng sinh và vũ trụ này. Do sự vô minh và 
dính mắc của chính chúng ta, chúng ta hiểu lầm rằng chúng 
sinh và vô chúng sinh là có thật. 

Chúng ta cần thay đổi từ sự vô minh và dính của chính 
mình sang chánh niệm và xả ly. 

Bất cứ khi nào có nguyên nhân, sẽ có kết quả. 
Nếu nguyên nhân tốt hoặc đúng, sẽ có kết quả tốt. 
Nếu nguyên nhân là xấu hoặc sai lầm, sẽ có kết quả xấu. 
Kết quả tốt là do hành động tốt và đúng đắn tạo ra. 
Kết quả xấu là do hành động xấu và sai lầm gây nên. 
Vì vậy, hành động là tác nhân thực sự tạo ra kết quả tốt 

và xấu. 
Do đó, chúng ta cần phải chánh niệm trong bất cứ việc 

gì chúng ta làm. 
Chánh niệm là sự tách rời khỏi vô minh. 
Càng nhiều chánh niệm sẽ là nhân của sự càng ít vô 

minh. 
Càng nhiều vô minh sẽ là nhân của sự càng ít chánh 

niệm. 
DHAMMA TALK 2  

9th of June, 2025. We all will meditate together in this 
morning session. 

Whatever we do with our body and mind, we should try 
to be doing or not doing only, with detachment from the 
idea of self, or someone, or something, or sometime, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   62RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   62 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   63RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   63 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



64

Sayadaw Ashin Ottamathara 

65 
 

Every knowing of the mind is also knowing only. No 
one is knowing, nothing is knowing. Knowing is just 
selfless impermanent nature. Non-knowing is also the 
same-selfless impermanent nature. 

Both doing and not doing are also selfless impermanent 
nature. Both experiencing and not experiencing are also 
selfless impermanent nature. All infinite living beings and 
infinite universes are not to be rejected or attached, but to 
be used only, to save more and more merits of dāna, sīla, 
and bhāvanā. 

 
BÀI PHÁP SỐ 2  

Hôm nay là ngày 9 tháng 6 năm 2025. Tất cả chúng ta 
sẽ cùng thực hành thiền với nhau trong thời khóa buổi sáng 
ngày hôm nay. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm với thân và tâm, chúng ta 
nên cố gắng chỉ làm hoặc chỉ không làm mà thôi, với sự xả 
ly ý tưởng về một cái tôi, bản ngã hay ai đó, thứ gì đó, hay 
một thời gian, một nơi chốn.  

Chúng ta chỉ cần chánh niệm về hành động hiện tại của 
thân hay tâm, chỉ để làm mà thôi. Chỉ có hành động ở trong 
giây phút hiện tại của thân và tâm của chúng ta là đối tượng 
để chánh niệm. Chúng ta càng chánh niệm vào hành động 
trong giây phút hiện tại của thân và tâm thì chúng ta càng 
có thể xả ly khỏi  vô minh và dính mắc.  

Nếu chúng ta chánh niệm ở mỗi giây phút hiện tại thì 
chúng ta đang sống cùng với chánh niệm và xả ly. Nếu 
chúng ta không chánh niệm trong mỗi giây phút hiện tại thì 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   65RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   65 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

65 
 

Every knowing of the mind is also knowing only. No 
one is knowing, nothing is knowing. Knowing is just 
selfless impermanent nature. Non-knowing is also the 
same-selfless impermanent nature. 

Both doing and not doing are also selfless impermanent 
nature. Both experiencing and not experiencing are also 
selfless impermanent nature. All infinite living beings and 
infinite universes are not to be rejected or attached, but to 
be used only, to save more and more merits of dāna, sīla, 
and bhāvanā. 

 
BÀI PHÁP SỐ 2  

Hôm nay là ngày 9 tháng 6 năm 2025. Tất cả chúng ta 
sẽ cùng thực hành thiền với nhau trong thời khóa buổi sáng 
ngày hôm nay. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm với thân và tâm, chúng ta 
nên cố gắng chỉ làm hoặc chỉ không làm mà thôi, với sự xả 
ly ý tưởng về một cái tôi, bản ngã hay ai đó, thứ gì đó, hay 
một thời gian, một nơi chốn.  

Chúng ta chỉ cần chánh niệm về hành động hiện tại của 
thân hay tâm, chỉ để làm mà thôi. Chỉ có hành động ở trong 
giây phút hiện tại của thân và tâm của chúng ta là đối tượng 
để chánh niệm. Chúng ta càng chánh niệm vào hành động 
trong giây phút hiện tại của thân và tâm thì chúng ta càng 
có thể xả ly khỏi  vô minh và dính mắc.  

Nếu chúng ta chánh niệm ở mỗi giây phút hiện tại thì 
chúng ta đang sống cùng với chánh niệm và xả ly. Nếu 
chúng ta không chánh niệm trong mỗi giây phút hiện tại thì 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

64 
 

the Buddha, Dhamma and Sangha. Instead of practicing 
meditation only for oneself or "I", we should practice 
meditation for others, for all, for Buddha, Dhamma and 
Sangha.  

Whatever we do, we should try to represent everyone, 
including Buddha, Dhamma, and Sangha. In this way, we 
can save more merits and also detach more and more from 
the idea of self or oneself. Traditionally, we have been 
working only for oneself or "I". As a meditator, we should 
work for everyone, including Buddha, Dhamma, and 
Sangha.  

Nothing is easy to succeed at, for sure, but if we work 
for everyone, we can save more and more merits, even if 
we don't succeed. With this right understanding, I have 
been working for all from 1999 till now. Whatever I do, I 
have been working for all. The more I work for non-self or 
all, the more I can detach from myself. The more I can 
detach from myself, the more I can work for all. 

In this guiding meditation, the main object is 
selflessness, or cause and effect, or action and the same 
reaction of selfless impermanent nature. We should try to 
stop what we used to do. In this way, we will be able to do 
what we should do.  

Doing only represents the cause and effect of selfless 
impermanent nature. No one is doing, nothing is doing. 
Doing itself is selfless impermanent nature. Doing only is 
not only for practicing meditation but also for every activity 
in this society.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   64RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   64 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   64RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   64 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



65

Sayadaw Ashin Ottamathara 

65 
 

Every knowing of the mind is also knowing only. No 
one is knowing, nothing is knowing. Knowing is just 
selfless impermanent nature. Non-knowing is also the 
same-selfless impermanent nature. 

Both doing and not doing are also selfless impermanent 
nature. Both experiencing and not experiencing are also 
selfless impermanent nature. All infinite living beings and 
infinite universes are not to be rejected or attached, but to 
be used only, to save more and more merits of dāna, sīla, 
and bhāvanā. 

 
BÀI PHÁP SỐ 2  

Hôm nay là ngày 9 tháng 6 năm 2025. Tất cả chúng ta 
sẽ cùng thực hành thiền với nhau trong thời khóa buổi sáng 
ngày hôm nay. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm với thân và tâm, chúng ta 
nên cố gắng chỉ làm hoặc chỉ không làm mà thôi, với sự xả 
ly ý tưởng về một cái tôi, bản ngã hay ai đó, thứ gì đó, hay 
một thời gian, một nơi chốn.  

Chúng ta chỉ cần chánh niệm về hành động hiện tại của 
thân hay tâm, chỉ để làm mà thôi. Chỉ có hành động ở trong 
giây phút hiện tại của thân và tâm của chúng ta là đối tượng 
để chánh niệm. Chúng ta càng chánh niệm vào hành động 
trong giây phút hiện tại của thân và tâm thì chúng ta càng 
có thể xả ly khỏi  vô minh và dính mắc.  

Nếu chúng ta chánh niệm ở mỗi giây phút hiện tại thì 
chúng ta đang sống cùng với chánh niệm và xả ly. Nếu 
chúng ta không chánh niệm trong mỗi giây phút hiện tại thì 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   65RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   65 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

65 
 

Every knowing of the mind is also knowing only. No 
one is knowing, nothing is knowing. Knowing is just 
selfless impermanent nature. Non-knowing is also the 
same-selfless impermanent nature. 

Both doing and not doing are also selfless impermanent 
nature. Both experiencing and not experiencing are also 
selfless impermanent nature. All infinite living beings and 
infinite universes are not to be rejected or attached, but to 
be used only, to save more and more merits of dāna, sīla, 
and bhāvanā. 

 
BÀI PHÁP SỐ 2  

Hôm nay là ngày 9 tháng 6 năm 2025. Tất cả chúng ta 
sẽ cùng thực hành thiền với nhau trong thời khóa buổi sáng 
ngày hôm nay. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm với thân và tâm, chúng ta 
nên cố gắng chỉ làm hoặc chỉ không làm mà thôi, với sự xả 
ly ý tưởng về một cái tôi, bản ngã hay ai đó, thứ gì đó, hay 
một thời gian, một nơi chốn.  

Chúng ta chỉ cần chánh niệm về hành động hiện tại của 
thân hay tâm, chỉ để làm mà thôi. Chỉ có hành động ở trong 
giây phút hiện tại của thân và tâm của chúng ta là đối tượng 
để chánh niệm. Chúng ta càng chánh niệm vào hành động 
trong giây phút hiện tại của thân và tâm thì chúng ta càng 
có thể xả ly khỏi  vô minh và dính mắc.  

Nếu chúng ta chánh niệm ở mỗi giây phút hiện tại thì 
chúng ta đang sống cùng với chánh niệm và xả ly. Nếu 
chúng ta không chánh niệm trong mỗi giây phút hiện tại thì 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

64 
 

the Buddha, Dhamma and Sangha. Instead of practicing 
meditation only for oneself or "I", we should practice 
meditation for others, for all, for Buddha, Dhamma and 
Sangha.  

Whatever we do, we should try to represent everyone, 
including Buddha, Dhamma, and Sangha. In this way, we 
can save more merits and also detach more and more from 
the idea of self or oneself. Traditionally, we have been 
working only for oneself or "I". As a meditator, we should 
work for everyone, including Buddha, Dhamma, and 
Sangha.  

Nothing is easy to succeed at, for sure, but if we work 
for everyone, we can save more and more merits, even if 
we don't succeed. With this right understanding, I have 
been working for all from 1999 till now. Whatever I do, I 
have been working for all. The more I work for non-self or 
all, the more I can detach from myself. The more I can 
detach from myself, the more I can work for all. 

In this guiding meditation, the main object is 
selflessness, or cause and effect, or action and the same 
reaction of selfless impermanent nature. We should try to 
stop what we used to do. In this way, we will be able to do 
what we should do.  

Doing only represents the cause and effect of selfless 
impermanent nature. No one is doing, nothing is doing. 
Doing itself is selfless impermanent nature. Doing only is 
not only for practicing meditation but also for every activity 
in this society.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   64RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   64 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   65RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   65 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



66

Sayadaw Ashin Ottamathara 

67 
 

nhiều phước báu hơn và chúng ta cũng có thể xả ly khỏi ý 
tưởng về tự ngã, về cái tôi ngày càng nhiều hơn.  

Một cách truyền thống, chúng ta chỉ làm việc cho cái 
tôi, tự ngã hay là tôi. Là một người hành thiền, chúng ta nên 
làm việc cho tất cả mọi người bao gồm cả Phật, Pháp và 
Tăng. Chắc chắn là không có điều gì có thể thành công một 
cách dễ dàng. Nhưng nếu mà chúng ta làm việc cho tất cả 
mọi người thì chúng ta có thể tích lũy được ngày một nhiều 
phước báu hơn ngay cả khi chúng ta không thành công. 

Với hiểu biết đúng đắn này, tôi đã làm việc cho tất cả từ 
năm 1999 cho đến nay. Bất cứ điều gì tôi làm,  tôi đã làm 
cho tất cả. Tôi càng làm việc cho vô ngã hay tất cả thì tôi 
càng có thể xả ly khỏi bản thân mình. Tôi càng có thể xả ly 
khỏi bản thân thì tôi càng có thể làm việc cho tất cả. 

Trong phần hướng dẫn thực hành thiền này, đối tượng 
chính là sự vô ngã hay nhân và quả, hay hành động và phản 
ứng tương tự của bản chất vô ngã. Chúng ta nên dừng lại 
những điều mà chúng ta đã quen thuộc để làm. Bằng cách 
này, chúng ta sẽ có thể làm những việc mà chúng ta nên 
làm.  

Chỉ làm mà thôi đại diện cho nhân và quả của bản chất 
vô thường vô ngã. Không có ai đang làm, không có thứ gì 
đó đang làm. Bản thân việc làm là tự nhiên vô thường, vô 
ngã. Việc chỉ làm mà thôi thì không chỉ dành cho thực hành 
thiền mà còn dành cho tất cả hoạt động trong xã hội.  

Mọi hay biết của tâm thì chỉ để hay biết mà thôi. Không 
có ai đang hay biết, không có thứ gì đang hay biết. Việc hay 
biết thì chỉ là bản chất vô thường vô ngã. Việc không hay 
biết thì cũng như vậy, chỉ là bản chất vô thường vô ngã. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   67RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   67 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

67 
 

nhiều phước báu hơn và chúng ta cũng có thể xả ly khỏi ý 
tưởng về tự ngã, về cái tôi ngày càng nhiều hơn.  

Một cách truyền thống, chúng ta chỉ làm việc cho cái 
tôi, tự ngã hay là tôi. Là một người hành thiền, chúng ta nên 
làm việc cho tất cả mọi người bao gồm cả Phật, Pháp và 
Tăng. Chắc chắn là không có điều gì có thể thành công một 
cách dễ dàng. Nhưng nếu mà chúng ta làm việc cho tất cả 
mọi người thì chúng ta có thể tích lũy được ngày một nhiều 
phước báu hơn ngay cả khi chúng ta không thành công. 

Với hiểu biết đúng đắn này, tôi đã làm việc cho tất cả từ 
năm 1999 cho đến nay. Bất cứ điều gì tôi làm,  tôi đã làm 
cho tất cả. Tôi càng làm việc cho vô ngã hay tất cả thì tôi 
càng có thể xả ly khỏi bản thân mình. Tôi càng có thể xả ly 
khỏi bản thân thì tôi càng có thể làm việc cho tất cả. 

Trong phần hướng dẫn thực hành thiền này, đối tượng 
chính là sự vô ngã hay nhân và quả, hay hành động và phản 
ứng tương tự của bản chất vô ngã. Chúng ta nên dừng lại 
những điều mà chúng ta đã quen thuộc để làm. Bằng cách 
này, chúng ta sẽ có thể làm những việc mà chúng ta nên 
làm.  

Chỉ làm mà thôi đại diện cho nhân và quả của bản chất 
vô thường vô ngã. Không có ai đang làm, không có thứ gì 
đó đang làm. Bản thân việc làm là tự nhiên vô thường, vô 
ngã. Việc chỉ làm mà thôi thì không chỉ dành cho thực hành 
thiền mà còn dành cho tất cả hoạt động trong xã hội.  

Mọi hay biết của tâm thì chỉ để hay biết mà thôi. Không 
có ai đang hay biết, không có thứ gì đang hay biết. Việc hay 
biết thì chỉ là bản chất vô thường vô ngã. Việc không hay 
biết thì cũng như vậy, chỉ là bản chất vô thường vô ngã. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

66 
 

chúng ta sống cùng với hành động vô minh và dính mắc ở 
trong giây phút hiện tại. 

Là một người hành thiền, các từ "bạn", "tôi" sẽ đại diện 
cho nhân và quả hay hành động và phản ứng tương tự của 
bản chất vô thường, vô ngã. Đối với phần lớn những người 
trong xã hội, các từ "tôi" hay "bạn", "chúng ta" sẽ đại diện 
cho một cái tôi, cái ngã, ai đó, thứ gì đó, hay là của tôi hoặc 
của chúng ta.  

Sự thật thì bản ngã hay một cái tôi là vô thường. Vô ngã 
hay tính vô ngã là thường hằng. Vì dính mắc vào cái ngã 
hay một cái tôi, thứ gì đó hay ai đó, vì tham, sân, si mà tâm 
của chúng sanh không khỏe mạnh. 

Việc thực hành thiền là sự xả ly của tâm khỏi ý tưởng 
về một tự ngã hay cái tôi, chuyển thành sự thật về vô ngã 
hay không có ngã của bản chất vô thường. Trước khi tôi bắt 
đầu thực hành thiền, bất cứ điều gì tôi làm, tôi làm cho tự 
ngã hay một cái tôi hay tôi. Bởi vì việc thực hành thiền, tôi 
đã có cơ hội để chỉ làm mà thôi hay chỉ không làm mà thôi, 
không phải cho ai đó hay tôi, không phải cho thứ gì đó hay 
cái của tôi, chỉ làm mà thôi hoặc chỉ không làm mà thôi.  

Hầu hết chúng ta vẫn còn trẻ và khỏe mạnh, do đó chúng 
ta có thể không chỉ làm việc cho bản thân mà còn cho những 
người khác, cho Phật pháp và Tăng. Thay vì chỉ thực hành 
thiền cho một cái tôi, tự ngã hay là tôi, chúng ta nên thực 
hành thiền cho những người khác, cho tất cả, cho Phật pháp 
và Tăng.  

Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta nên cố gắng đại 
diện cho tất cả mọi người bao gồm cả Phật, Pháp và Tăng. 
Bằng cách này, chúng ta có thể tích lũy được ngày càng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   66RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   66 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   66RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   66 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



67

Sayadaw Ashin Ottamathara 

67 
 

nhiều phước báu hơn và chúng ta cũng có thể xả ly khỏi ý 
tưởng về tự ngã, về cái tôi ngày càng nhiều hơn.  

Một cách truyền thống, chúng ta chỉ làm việc cho cái 
tôi, tự ngã hay là tôi. Là một người hành thiền, chúng ta nên 
làm việc cho tất cả mọi người bao gồm cả Phật, Pháp và 
Tăng. Chắc chắn là không có điều gì có thể thành công một 
cách dễ dàng. Nhưng nếu mà chúng ta làm việc cho tất cả 
mọi người thì chúng ta có thể tích lũy được ngày một nhiều 
phước báu hơn ngay cả khi chúng ta không thành công. 

Với hiểu biết đúng đắn này, tôi đã làm việc cho tất cả từ 
năm 1999 cho đến nay. Bất cứ điều gì tôi làm,  tôi đã làm 
cho tất cả. Tôi càng làm việc cho vô ngã hay tất cả thì tôi 
càng có thể xả ly khỏi bản thân mình. Tôi càng có thể xả ly 
khỏi bản thân thì tôi càng có thể làm việc cho tất cả. 

Trong phần hướng dẫn thực hành thiền này, đối tượng 
chính là sự vô ngã hay nhân và quả, hay hành động và phản 
ứng tương tự của bản chất vô ngã. Chúng ta nên dừng lại 
những điều mà chúng ta đã quen thuộc để làm. Bằng cách 
này, chúng ta sẽ có thể làm những việc mà chúng ta nên 
làm.  

Chỉ làm mà thôi đại diện cho nhân và quả của bản chất 
vô thường vô ngã. Không có ai đang làm, không có thứ gì 
đó đang làm. Bản thân việc làm là tự nhiên vô thường, vô 
ngã. Việc chỉ làm mà thôi thì không chỉ dành cho thực hành 
thiền mà còn dành cho tất cả hoạt động trong xã hội.  

Mọi hay biết của tâm thì chỉ để hay biết mà thôi. Không 
có ai đang hay biết, không có thứ gì đang hay biết. Việc hay 
biết thì chỉ là bản chất vô thường vô ngã. Việc không hay 
biết thì cũng như vậy, chỉ là bản chất vô thường vô ngã. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   67RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   67 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

67 
 

nhiều phước báu hơn và chúng ta cũng có thể xả ly khỏi ý 
tưởng về tự ngã, về cái tôi ngày càng nhiều hơn.  

Một cách truyền thống, chúng ta chỉ làm việc cho cái 
tôi, tự ngã hay là tôi. Là một người hành thiền, chúng ta nên 
làm việc cho tất cả mọi người bao gồm cả Phật, Pháp và 
Tăng. Chắc chắn là không có điều gì có thể thành công một 
cách dễ dàng. Nhưng nếu mà chúng ta làm việc cho tất cả 
mọi người thì chúng ta có thể tích lũy được ngày một nhiều 
phước báu hơn ngay cả khi chúng ta không thành công. 

Với hiểu biết đúng đắn này, tôi đã làm việc cho tất cả từ 
năm 1999 cho đến nay. Bất cứ điều gì tôi làm,  tôi đã làm 
cho tất cả. Tôi càng làm việc cho vô ngã hay tất cả thì tôi 
càng có thể xả ly khỏi bản thân mình. Tôi càng có thể xả ly 
khỏi bản thân thì tôi càng có thể làm việc cho tất cả. 

Trong phần hướng dẫn thực hành thiền này, đối tượng 
chính là sự vô ngã hay nhân và quả, hay hành động và phản 
ứng tương tự của bản chất vô ngã. Chúng ta nên dừng lại 
những điều mà chúng ta đã quen thuộc để làm. Bằng cách 
này, chúng ta sẽ có thể làm những việc mà chúng ta nên 
làm.  

Chỉ làm mà thôi đại diện cho nhân và quả của bản chất 
vô thường vô ngã. Không có ai đang làm, không có thứ gì 
đó đang làm. Bản thân việc làm là tự nhiên vô thường, vô 
ngã. Việc chỉ làm mà thôi thì không chỉ dành cho thực hành 
thiền mà còn dành cho tất cả hoạt động trong xã hội.  

Mọi hay biết của tâm thì chỉ để hay biết mà thôi. Không 
có ai đang hay biết, không có thứ gì đang hay biết. Việc hay 
biết thì chỉ là bản chất vô thường vô ngã. Việc không hay 
biết thì cũng như vậy, chỉ là bản chất vô thường vô ngã. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

66 
 

chúng ta sống cùng với hành động vô minh và dính mắc ở 
trong giây phút hiện tại. 

Là một người hành thiền, các từ "bạn", "tôi" sẽ đại diện 
cho nhân và quả hay hành động và phản ứng tương tự của 
bản chất vô thường, vô ngã. Đối với phần lớn những người 
trong xã hội, các từ "tôi" hay "bạn", "chúng ta" sẽ đại diện 
cho một cái tôi, cái ngã, ai đó, thứ gì đó, hay là của tôi hoặc 
của chúng ta.  

Sự thật thì bản ngã hay một cái tôi là vô thường. Vô ngã 
hay tính vô ngã là thường hằng. Vì dính mắc vào cái ngã 
hay một cái tôi, thứ gì đó hay ai đó, vì tham, sân, si mà tâm 
của chúng sanh không khỏe mạnh. 

Việc thực hành thiền là sự xả ly của tâm khỏi ý tưởng 
về một tự ngã hay cái tôi, chuyển thành sự thật về vô ngã 
hay không có ngã của bản chất vô thường. Trước khi tôi bắt 
đầu thực hành thiền, bất cứ điều gì tôi làm, tôi làm cho tự 
ngã hay một cái tôi hay tôi. Bởi vì việc thực hành thiền, tôi 
đã có cơ hội để chỉ làm mà thôi hay chỉ không làm mà thôi, 
không phải cho ai đó hay tôi, không phải cho thứ gì đó hay 
cái của tôi, chỉ làm mà thôi hoặc chỉ không làm mà thôi.  

Hầu hết chúng ta vẫn còn trẻ và khỏe mạnh, do đó chúng 
ta có thể không chỉ làm việc cho bản thân mà còn cho những 
người khác, cho Phật pháp và Tăng. Thay vì chỉ thực hành 
thiền cho một cái tôi, tự ngã hay là tôi, chúng ta nên thực 
hành thiền cho những người khác, cho tất cả, cho Phật pháp 
và Tăng.  

Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta nên cố gắng đại 
diện cho tất cả mọi người bao gồm cả Phật, Pháp và Tăng. 
Bằng cách này, chúng ta có thể tích lũy được ngày càng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   66RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   66 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   67RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   67 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



68

Sayadaw Ashin Ottamathara 

69 
 

In both learning or practicing or teaching meditation, 
firstly, we should try to do for oneself, and then we should 
try to do for none-self, to be doing only with detaching from 
self or oneself. 

Doing for oneself is not free. Doing only for none-self 
is free.  Self is limited. None-self or selflessness is limitless. 
We must try to use self or limit or discipline in order to go 
beyond self, our limits of discipline. 

In the meditation retreat of Thabarwa Center, we are not 
grasping on both self and selflessness. We are using both 
limit and limitlessness in doing all kinds of good deeds, 
together with anyone.  

Here in this Nirvana Memorial Garden Retreat, no 
arrangement for sleeping but you can sleep at your 
convenience. No arrangement for bedroom or shower, but 
you can take a shower at your convenience. There is 
freedom to eat or not to eat, to sleep or not to sleep, to take 
a shower or not to take a shower.  

There is discipline together with freedom. There is 
freedom together with discipline. There is self together with 
selflessness. There is selflessness together with self. We all 
are free to use both limit and limitlessness in the right way 
of using only, without rejecting and attaching.  

We should not be grasping on both discipline and 
freedom. We should try to use both discipline and freedom, 
or self and selflessness in the right way of using only.  

For those who attach on discipline, they can use 
discipline in doing good deeds. For those who attach on 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   69RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   69 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

69 
 

In both learning or practicing or teaching meditation, 
firstly, we should try to do for oneself, and then we should 
try to do for none-self, to be doing only with detaching from 
self or oneself. 

Doing for oneself is not free. Doing only for none-self 
is free.  Self is limited. None-self or selflessness is limitless. 
We must try to use self or limit or discipline in order to go 
beyond self, our limits of discipline. 

In the meditation retreat of Thabarwa Center, we are not 
grasping on both self and selflessness. We are using both 
limit and limitlessness in doing all kinds of good deeds, 
together with anyone.  

Here in this Nirvana Memorial Garden Retreat, no 
arrangement for sleeping but you can sleep at your 
convenience. No arrangement for bedroom or shower, but 
you can take a shower at your convenience. There is 
freedom to eat or not to eat, to sleep or not to sleep, to take 
a shower or not to take a shower.  

There is discipline together with freedom. There is 
freedom together with discipline. There is self together with 
selflessness. There is selflessness together with self. We all 
are free to use both limit and limitlessness in the right way 
of using only, without rejecting and attaching.  

We should not be grasping on both discipline and 
freedom. We should try to use both discipline and freedom, 
or self and selflessness in the right way of using only.  

For those who attach on discipline, they can use 
discipline in doing good deeds. For those who attach on 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

68 
 

Cả việc làm hay việc không làm thì cũng là bản chất vô 
thường vô ngã. Cả trải nghiệm và không trải nghiệm thì 
cũng là bản chất vô thường vô ngã. Tất cả vô lượng chúng 
sanh và vô lượng vũ trụ thì không phải để chối bỏ hay dính 
mắc, mà chỉ để sử dụng mà thôi, để tích lũy ngày càng nhiều 
phước báu hơn về bố thí, giữ giới và hành thiền. 
 

DHAMMA TALK 3 
Today is June 10, 2025. We all will meditate together in 

this morning session, in Nirvana Memorial Garden. We are 
able to do. Now we should abandon whatever we do.  

In order to know the natural doing of selfless 
impermanent nature, we should stop or let go of every 
present action of our body and mind.  

Doing is the cause of happening. If we do, we can do. If 
we stop doing, we will be able not to do. Both of doing and 
not doing are essential to do or practice to be doing or not 
doing only with a detaching mind. Both of doing and not 
doing are not to reject and attach, but to be doing and not 
doing only with the detaching mind. 

We are able to do for oneself or one person, one time, 
one place, and one condition or situation. Besides, we 
should try to do for none-self or not someone, not one 
person, not one thing, not for one time and one place.  

This is detachment from self or oneself. The more we 
can detach from oneself, the more we can work for others 
or for all, including Buddha, Dhamma, and Sangha.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   68RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   68 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   68RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   68 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



69

Sayadaw Ashin Ottamathara 

69 
 

In both learning or practicing or teaching meditation, 
firstly, we should try to do for oneself, and then we should 
try to do for none-self, to be doing only with detaching from 
self or oneself. 

Doing for oneself is not free. Doing only for none-self 
is free.  Self is limited. None-self or selflessness is limitless. 
We must try to use self or limit or discipline in order to go 
beyond self, our limits of discipline. 

In the meditation retreat of Thabarwa Center, we are not 
grasping on both self and selflessness. We are using both 
limit and limitlessness in doing all kinds of good deeds, 
together with anyone.  

Here in this Nirvana Memorial Garden Retreat, no 
arrangement for sleeping but you can sleep at your 
convenience. No arrangement for bedroom or shower, but 
you can take a shower at your convenience. There is 
freedom to eat or not to eat, to sleep or not to sleep, to take 
a shower or not to take a shower.  

There is discipline together with freedom. There is 
freedom together with discipline. There is self together with 
selflessness. There is selflessness together with self. We all 
are free to use both limit and limitlessness in the right way 
of using only, without rejecting and attaching.  

We should not be grasping on both discipline and 
freedom. We should try to use both discipline and freedom, 
or self and selflessness in the right way of using only.  

For those who attach on discipline, they can use 
discipline in doing good deeds. For those who attach on 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   69RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   69 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

69 
 

In both learning or practicing or teaching meditation, 
firstly, we should try to do for oneself, and then we should 
try to do for none-self, to be doing only with detaching from 
self or oneself. 

Doing for oneself is not free. Doing only for none-self 
is free.  Self is limited. None-self or selflessness is limitless. 
We must try to use self or limit or discipline in order to go 
beyond self, our limits of discipline. 

In the meditation retreat of Thabarwa Center, we are not 
grasping on both self and selflessness. We are using both 
limit and limitlessness in doing all kinds of good deeds, 
together with anyone.  

Here in this Nirvana Memorial Garden Retreat, no 
arrangement for sleeping but you can sleep at your 
convenience. No arrangement for bedroom or shower, but 
you can take a shower at your convenience. There is 
freedom to eat or not to eat, to sleep or not to sleep, to take 
a shower or not to take a shower.  

There is discipline together with freedom. There is 
freedom together with discipline. There is self together with 
selflessness. There is selflessness together with self. We all 
are free to use both limit and limitlessness in the right way 
of using only, without rejecting and attaching.  

We should not be grasping on both discipline and 
freedom. We should try to use both discipline and freedom, 
or self and selflessness in the right way of using only.  

For those who attach on discipline, they can use 
discipline in doing good deeds. For those who attach on 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

68 
 

Cả việc làm hay việc không làm thì cũng là bản chất vô 
thường vô ngã. Cả trải nghiệm và không trải nghiệm thì 
cũng là bản chất vô thường vô ngã. Tất cả vô lượng chúng 
sanh và vô lượng vũ trụ thì không phải để chối bỏ hay dính 
mắc, mà chỉ để sử dụng mà thôi, để tích lũy ngày càng nhiều 
phước báu hơn về bố thí, giữ giới và hành thiền. 
 

DHAMMA TALK 3 
Today is June 10, 2025. We all will meditate together in 

this morning session, in Nirvana Memorial Garden. We are 
able to do. Now we should abandon whatever we do.  

In order to know the natural doing of selfless 
impermanent nature, we should stop or let go of every 
present action of our body and mind.  

Doing is the cause of happening. If we do, we can do. If 
we stop doing, we will be able not to do. Both of doing and 
not doing are essential to do or practice to be doing or not 
doing only with a detaching mind. Both of doing and not 
doing are not to reject and attach, but to be doing and not 
doing only with the detaching mind. 

We are able to do for oneself or one person, one time, 
one place, and one condition or situation. Besides, we 
should try to do for none-self or not someone, not one 
person, not one thing, not for one time and one place.  

This is detachment from self or oneself. The more we 
can detach from oneself, the more we can work for others 
or for all, including Buddha, Dhamma, and Sangha.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   68RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   68 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   69RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   69 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



70

Sayadaw Ashin Ottamathara 

71 
 

chối bỏ hay dính mắc, mà chỉ để làm mà thôi hoặc chỉ để 
không làm mà thôi với tâm xả ly. 

Chúng ta có khả năng để làm cho một cái tôi tự ngã hay 
một người, một thời gian, một nơi chốn, một điều kiện hay 
một tình huống. Ngoài ra, chúng ta nên cố gắng để làm cho 
vô ngã hay không phải ai đó, không phải một người, không 
phải một cái gì đó, không phải một thời gian hay một nơi 
chốn.  

Điều này là sự xả ly khỏi ngã hay một cái tôi tự ngã. 
Chúng ta càng xả ly khỏi một cái tôi tự ngã thì chúng ta 
càng có thể làm việc cho những người khác, cho tất cả bao 
gồm cả Phật, Pháp và Tăng.  

Trong cả việc học, thực hành hay dạy thiền, đầu tiên 
chúng ta nên cố gắng làm cho một cái tôi tự ngã và sau đó 
chúng ta nên cố gắng làm cho vô ngã, chỉ làm mà thôi cùng 
với sự xả ly khỏi một cái tôi tự ngã.  

Làm cho một cái tôi tự ngã thì không tự do. Chỉ làm mà 
thôi cho vô ngã thì tự do. Tự ngã thì giới hạn. Vô ngã hay 
sự không có cái ngã là không giới hạn. Chúng ta phải cố 
gắng sử dụng cái tôi tự ngã hay giới hạn hay những kỷ luật 
để có thể vượt lên trên cái tôi hoặc giới hạn hoặc những kỷ 
luật. 

Trong những khóa thiền của Trung tâm Thabarwa, 
chúng ta không nắm chặt, nắm níu vào cả cái tôi hay vô 
ngã. Chúng ta sử dụng giới hạn và tính không giới hạn để 
làm tất cả những loại thiện pháp cùng với nhau với bất kỳ 
ai.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   71RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   71 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

71 
 

chối bỏ hay dính mắc, mà chỉ để làm mà thôi hoặc chỉ để 
không làm mà thôi với tâm xả ly. 

Chúng ta có khả năng để làm cho một cái tôi tự ngã hay 
một người, một thời gian, một nơi chốn, một điều kiện hay 
một tình huống. Ngoài ra, chúng ta nên cố gắng để làm cho 
vô ngã hay không phải ai đó, không phải một người, không 
phải một cái gì đó, không phải một thời gian hay một nơi 
chốn.  

Điều này là sự xả ly khỏi ngã hay một cái tôi tự ngã. 
Chúng ta càng xả ly khỏi một cái tôi tự ngã thì chúng ta 
càng có thể làm việc cho những người khác, cho tất cả bao 
gồm cả Phật, Pháp và Tăng.  

Trong cả việc học, thực hành hay dạy thiền, đầu tiên 
chúng ta nên cố gắng làm cho một cái tôi tự ngã và sau đó 
chúng ta nên cố gắng làm cho vô ngã, chỉ làm mà thôi cùng 
với sự xả ly khỏi một cái tôi tự ngã.  

Làm cho một cái tôi tự ngã thì không tự do. Chỉ làm mà 
thôi cho vô ngã thì tự do. Tự ngã thì giới hạn. Vô ngã hay 
sự không có cái ngã là không giới hạn. Chúng ta phải cố 
gắng sử dụng cái tôi tự ngã hay giới hạn hay những kỷ luật 
để có thể vượt lên trên cái tôi hoặc giới hạn hoặc những kỷ 
luật. 

Trong những khóa thiền của Trung tâm Thabarwa, 
chúng ta không nắm chặt, nắm níu vào cả cái tôi hay vô 
ngã. Chúng ta sử dụng giới hạn và tính không giới hạn để 
làm tất cả những loại thiện pháp cùng với nhau với bất kỳ 
ai.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

70 
 

freedom, they can do good deeds freely. In my side, I try to 
make a balance between discipline and freedom. I have 
been teaching and helping to detach from both discipline 
and freedom, to be using only with detaching mind.  

That's why in this kind of meditation retreat of 
Thabarwa Center, there are combinations of three different 
powers. The first is the power of discipline. The second is 
the power of freedom. The third is the power of doing only 
with detaching mind. 

Guided meditation is over. Now we will share our 
merits. 

 
BÀI PHÁP SỐ 3  

Hôm nay là ngày 10 tháng 6, 2025. Tất cả chúng ta sẽ 
cùng thực hành thiền với nhau trong thời khóa buổi sáng 
hôm nay tại Trung tâm Nirvana Singapore. 

Chúng ta có khả năng để làm một thứ gì đó và bây giờ 
chúng ta nên từ bỏ bất cứ điều gì chúng ta đang làm. Để 
biết về việc làm tự nhiên của bản chất vô thường vô ngã, 
chúng ta nên dừng lại hoặc buông bỏ mọi hành động hiện 
tại của thân và tâm.  

Hành động làm là nhân của hiện hữu (sự đang diễn ra). 
Nếu chúng ta làm, chúng ta có thể làm. Nếu chúng ta dừng 
hành động làm, thì chúng ta sẽ có khả năng để không làm.  

Cả việc làm và không làm vô cùng quan trọng để thực 
hành chỉ để làm mà thôi hoặc chỉ để không làm mà thôi 
cùng với tâm xả ly. Cả làm và không làm không phải để 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   70RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   70 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   70RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   70 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



71

Sayadaw Ashin Ottamathara 

71 
 

chối bỏ hay dính mắc, mà chỉ để làm mà thôi hoặc chỉ để 
không làm mà thôi với tâm xả ly. 

Chúng ta có khả năng để làm cho một cái tôi tự ngã hay 
một người, một thời gian, một nơi chốn, một điều kiện hay 
một tình huống. Ngoài ra, chúng ta nên cố gắng để làm cho 
vô ngã hay không phải ai đó, không phải một người, không 
phải một cái gì đó, không phải một thời gian hay một nơi 
chốn.  

Điều này là sự xả ly khỏi ngã hay một cái tôi tự ngã. 
Chúng ta càng xả ly khỏi một cái tôi tự ngã thì chúng ta 
càng có thể làm việc cho những người khác, cho tất cả bao 
gồm cả Phật, Pháp và Tăng.  

Trong cả việc học, thực hành hay dạy thiền, đầu tiên 
chúng ta nên cố gắng làm cho một cái tôi tự ngã và sau đó 
chúng ta nên cố gắng làm cho vô ngã, chỉ làm mà thôi cùng 
với sự xả ly khỏi một cái tôi tự ngã.  

Làm cho một cái tôi tự ngã thì không tự do. Chỉ làm mà 
thôi cho vô ngã thì tự do. Tự ngã thì giới hạn. Vô ngã hay 
sự không có cái ngã là không giới hạn. Chúng ta phải cố 
gắng sử dụng cái tôi tự ngã hay giới hạn hay những kỷ luật 
để có thể vượt lên trên cái tôi hoặc giới hạn hoặc những kỷ 
luật. 

Trong những khóa thiền của Trung tâm Thabarwa, 
chúng ta không nắm chặt, nắm níu vào cả cái tôi hay vô 
ngã. Chúng ta sử dụng giới hạn và tính không giới hạn để 
làm tất cả những loại thiện pháp cùng với nhau với bất kỳ 
ai.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   71RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   71 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

71 
 

chối bỏ hay dính mắc, mà chỉ để làm mà thôi hoặc chỉ để 
không làm mà thôi với tâm xả ly. 

Chúng ta có khả năng để làm cho một cái tôi tự ngã hay 
một người, một thời gian, một nơi chốn, một điều kiện hay 
một tình huống. Ngoài ra, chúng ta nên cố gắng để làm cho 
vô ngã hay không phải ai đó, không phải một người, không 
phải một cái gì đó, không phải một thời gian hay một nơi 
chốn.  

Điều này là sự xả ly khỏi ngã hay một cái tôi tự ngã. 
Chúng ta càng xả ly khỏi một cái tôi tự ngã thì chúng ta 
càng có thể làm việc cho những người khác, cho tất cả bao 
gồm cả Phật, Pháp và Tăng.  

Trong cả việc học, thực hành hay dạy thiền, đầu tiên 
chúng ta nên cố gắng làm cho một cái tôi tự ngã và sau đó 
chúng ta nên cố gắng làm cho vô ngã, chỉ làm mà thôi cùng 
với sự xả ly khỏi một cái tôi tự ngã.  

Làm cho một cái tôi tự ngã thì không tự do. Chỉ làm mà 
thôi cho vô ngã thì tự do. Tự ngã thì giới hạn. Vô ngã hay 
sự không có cái ngã là không giới hạn. Chúng ta phải cố 
gắng sử dụng cái tôi tự ngã hay giới hạn hay những kỷ luật 
để có thể vượt lên trên cái tôi hoặc giới hạn hoặc những kỷ 
luật. 

Trong những khóa thiền của Trung tâm Thabarwa, 
chúng ta không nắm chặt, nắm níu vào cả cái tôi hay vô 
ngã. Chúng ta sử dụng giới hạn và tính không giới hạn để 
làm tất cả những loại thiện pháp cùng với nhau với bất kỳ 
ai.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

70 
 

freedom, they can do good deeds freely. In my side, I try to 
make a balance between discipline and freedom. I have 
been teaching and helping to detach from both discipline 
and freedom, to be using only with detaching mind.  

That's why in this kind of meditation retreat of 
Thabarwa Center, there are combinations of three different 
powers. The first is the power of discipline. The second is 
the power of freedom. The third is the power of doing only 
with detaching mind. 

Guided meditation is over. Now we will share our 
merits. 

 
BÀI PHÁP SỐ 3  

Hôm nay là ngày 10 tháng 6, 2025. Tất cả chúng ta sẽ 
cùng thực hành thiền với nhau trong thời khóa buổi sáng 
hôm nay tại Trung tâm Nirvana Singapore. 

Chúng ta có khả năng để làm một thứ gì đó và bây giờ 
chúng ta nên từ bỏ bất cứ điều gì chúng ta đang làm. Để 
biết về việc làm tự nhiên của bản chất vô thường vô ngã, 
chúng ta nên dừng lại hoặc buông bỏ mọi hành động hiện 
tại của thân và tâm.  

Hành động làm là nhân của hiện hữu (sự đang diễn ra). 
Nếu chúng ta làm, chúng ta có thể làm. Nếu chúng ta dừng 
hành động làm, thì chúng ta sẽ có khả năng để không làm.  

Cả việc làm và không làm vô cùng quan trọng để thực 
hành chỉ để làm mà thôi hoặc chỉ để không làm mà thôi 
cùng với tâm xả ly. Cả làm và không làm không phải để 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   70RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   70 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   71RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   71 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



72

Sayadaw Ashin Ottamathara 

73 
 

 
DHAMMA TALK 4 

Now we all will meditate together and then there will be 
sharing experiences and answering questions. 

The real meditation is mindfulness with detachment. 
We should emphasize not losing mindfulness in the present 
moment. 

Close the eyes gently, not forcefully, release the whole 
body and mind. We need to release our body and mind as 
much as we still grasp them as our own. Presentation of 
mindfulness is to be doing only, not to misunderstand as "I 
am mindful" or "presentation of mindfulness is mine". 

Presentation of mindfulness is detachment from 
ignorance. The more we are mindful of every present 
moment continuously and seriously, the more we can 
detach from the ignorance of the mind. 

Instead of using for oneself or someone or I, we should 
try to do for none-self or not-someone or no-I. Doing 
goodies and everything for oneself is common for the 
people in the society. Now we must do everything 
including doing good deeds for none-self or not someone, 
no I, not something, no mine. 

The real actor or creator is not someone, not something 
- just cause and effect - action and the same reaction of 
selfless impermanent nature. 

 Doing is doing only. No one is doing it. Nothing is 
doing it. Doing is just cause and effect - our action and the 
same reaction of selfless impermanent nature. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   73RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   73 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

73 
 

 
DHAMMA TALK 4 

Now we all will meditate together and then there will be 
sharing experiences and answering questions. 

The real meditation is mindfulness with detachment. 
We should emphasize not losing mindfulness in the present 
moment. 

Close the eyes gently, not forcefully, release the whole 
body and mind. We need to release our body and mind as 
much as we still grasp them as our own. Presentation of 
mindfulness is to be doing only, not to misunderstand as "I 
am mindful" or "presentation of mindfulness is mine". 

Presentation of mindfulness is detachment from 
ignorance. The more we are mindful of every present 
moment continuously and seriously, the more we can 
detach from the ignorance of the mind. 

Instead of using for oneself or someone or I, we should 
try to do for none-self or not-someone or no-I. Doing 
goodies and everything for oneself is common for the 
people in the society. Now we must do everything 
including doing good deeds for none-self or not someone, 
no I, not something, no mine. 

The real actor or creator is not someone, not something 
- just cause and effect - action and the same reaction of 
selfless impermanent nature. 

 Doing is doing only. No one is doing it. Nothing is 
doing it. Doing is just cause and effect - our action and the 
same reaction of selfless impermanent nature. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

72 
 

Ở đây, ở tại khóa thiền Trung tâm Tưởng Niệm Nirvana, 
không có sự sắp xếp cho việc ngủ nhưng các bạn có thể ngủ 
tùy theo nhu cầu. Không có phòng tắm nhưng các bạn có 
thể tắm nếu thuận tiện tùy theo nhu cầu. Có sự tự do để ăn 
hoặc không ăn, ngủ hoặc không ngủ, tắm hoặc không tắm.  

Có kỷ luật song hành cùng tự do và có tự do song hành 
cùng với kỷ luật. Có tự ngã song hành cùng với tính vô ngã. 
Có tính vô ngã song hành cùng với tự ngã. Chúng ta tự do. 
Tất cả chúng ta tự do để sử dụng cả những giới hạn và tính 
không giới hạn theo cách đúng đắn - là chỉ sử dụng mà thôi, 
không chối bỏ hay dính mắc.  

Chúng ta không nên chấp thủ vào cả kỷ luật và tự do. 
Chúng ta nên cố gắng sử dụng cả kỷ luật và tự do hay ngã 
và vô ngã theo cách đúng đắn - đó là chỉ sử dụng mà thôi.  

Đối với những người dính mắc vào kỷ luật thì họ có thể 
sử dụng kỷ luật để làm thiện pháp. Đối với những người 
dính mắc vào sự tự do thì họ có thể làm thiện pháp một cách 
tự do. Về phía tôi, tôi cố gắng để tạo ra sự cân bằng giữa kỷ 
luật và tự do.  

Tôi đã và đang dạy và giúp đỡ để xả ly cả kỷ luật và tự 
do, để chỉ sử dụng mà thôi với tâm xả ly. 

Do đó trong khóa thiền như thế này của Trung tâm 
Thabarwa, có sự kết hợp của ba loại sức mạnh khác nhau. 
Thứ nhất, sức mạnh của kỷ luật. Thứ hai, sức mạnh của sự 
tự do. Thứ ba, sức mạnh của chỉ làm mà thôi cùng với tâm 
xả ly. 

Thời khóa thiền có hướng dẫn đã kết thúc và bây giờ 
chúng ta sẽ chia phước 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   72RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   72 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   72RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   72 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



73

Sayadaw Ashin Ottamathara 

73 
 

 
DHAMMA TALK 4 

Now we all will meditate together and then there will be 
sharing experiences and answering questions. 

The real meditation is mindfulness with detachment. 
We should emphasize not losing mindfulness in the present 
moment. 

Close the eyes gently, not forcefully, release the whole 
body and mind. We need to release our body and mind as 
much as we still grasp them as our own. Presentation of 
mindfulness is to be doing only, not to misunderstand as "I 
am mindful" or "presentation of mindfulness is mine". 

Presentation of mindfulness is detachment from 
ignorance. The more we are mindful of every present 
moment continuously and seriously, the more we can 
detach from the ignorance of the mind. 

Instead of using for oneself or someone or I, we should 
try to do for none-self or not-someone or no-I. Doing 
goodies and everything for oneself is common for the 
people in the society. Now we must do everything 
including doing good deeds for none-self or not someone, 
no I, not something, no mine. 

The real actor or creator is not someone, not something 
- just cause and effect - action and the same reaction of 
selfless impermanent nature. 

 Doing is doing only. No one is doing it. Nothing is 
doing it. Doing is just cause and effect - our action and the 
same reaction of selfless impermanent nature. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   73RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   73 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

73 
 

 
DHAMMA TALK 4 

Now we all will meditate together and then there will be 
sharing experiences and answering questions. 

The real meditation is mindfulness with detachment. 
We should emphasize not losing mindfulness in the present 
moment. 

Close the eyes gently, not forcefully, release the whole 
body and mind. We need to release our body and mind as 
much as we still grasp them as our own. Presentation of 
mindfulness is to be doing only, not to misunderstand as "I 
am mindful" or "presentation of mindfulness is mine". 

Presentation of mindfulness is detachment from 
ignorance. The more we are mindful of every present 
moment continuously and seriously, the more we can 
detach from the ignorance of the mind. 

Instead of using for oneself or someone or I, we should 
try to do for none-self or not-someone or no-I. Doing 
goodies and everything for oneself is common for the 
people in the society. Now we must do everything 
including doing good deeds for none-self or not someone, 
no I, not something, no mine. 

The real actor or creator is not someone, not something 
- just cause and effect - action and the same reaction of 
selfless impermanent nature. 

 Doing is doing only. No one is doing it. Nothing is 
doing it. Doing is just cause and effect - our action and the 
same reaction of selfless impermanent nature. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

72 
 

Ở đây, ở tại khóa thiền Trung tâm Tưởng Niệm Nirvana, 
không có sự sắp xếp cho việc ngủ nhưng các bạn có thể ngủ 
tùy theo nhu cầu. Không có phòng tắm nhưng các bạn có 
thể tắm nếu thuận tiện tùy theo nhu cầu. Có sự tự do để ăn 
hoặc không ăn, ngủ hoặc không ngủ, tắm hoặc không tắm.  

Có kỷ luật song hành cùng tự do và có tự do song hành 
cùng với kỷ luật. Có tự ngã song hành cùng với tính vô ngã. 
Có tính vô ngã song hành cùng với tự ngã. Chúng ta tự do. 
Tất cả chúng ta tự do để sử dụng cả những giới hạn và tính 
không giới hạn theo cách đúng đắn - là chỉ sử dụng mà thôi, 
không chối bỏ hay dính mắc.  

Chúng ta không nên chấp thủ vào cả kỷ luật và tự do. 
Chúng ta nên cố gắng sử dụng cả kỷ luật và tự do hay ngã 
và vô ngã theo cách đúng đắn - đó là chỉ sử dụng mà thôi.  

Đối với những người dính mắc vào kỷ luật thì họ có thể 
sử dụng kỷ luật để làm thiện pháp. Đối với những người 
dính mắc vào sự tự do thì họ có thể làm thiện pháp một cách 
tự do. Về phía tôi, tôi cố gắng để tạo ra sự cân bằng giữa kỷ 
luật và tự do.  

Tôi đã và đang dạy và giúp đỡ để xả ly cả kỷ luật và tự 
do, để chỉ sử dụng mà thôi với tâm xả ly. 

Do đó trong khóa thiền như thế này của Trung tâm 
Thabarwa, có sự kết hợp của ba loại sức mạnh khác nhau. 
Thứ nhất, sức mạnh của kỷ luật. Thứ hai, sức mạnh của sự 
tự do. Thứ ba, sức mạnh của chỉ làm mà thôi cùng với tâm 
xả ly. 

Thời khóa thiền có hướng dẫn đã kết thúc và bây giờ 
chúng ta sẽ chia phước 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   72RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   72 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   73RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   73 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



74

Sayadaw Ashin Ottamathara 

75 
 

Thiền thực sự là chánh niệm và xả ly, chúng ta nên chú 
trọng không để đánh mất hành động chánh niệm trong giây 
phút hiện tại. 

Hãy từ từ khép mắt lại một cách nhẹ nhàng, không 
cưỡng ép. Thả lỏng toàn bộ thân và tâm. Chúng ta cần phải 
thư giãn, thả lỏng thân và tâm nhiều như thói quen chúng 
ta nắm giữ  thân và tâm là của chúng ta. 

Hành động chánh niệm trong giây phút hiện tại thì chỉ 
để làm mà thôi, không phải để hiểu nhầm rằng “tôi đang 
chánh niệm” hay “hành động chánh niệm là của tôi”. 

Hành động chánh niệm trong giây phút hiện tại là xả ly 
khỏi vô minh. Chúng ta càng chánh niệm trong mỗi khoảnh 
khắc một cách liên tục, nghiêm túc thì chúng ta càng có thể 
xả ly khỏi vô minh trong tâm. 

Thay vì sử dụng cho một cái tôi, tự ngã hay ai đó, hay 
tôi, chúng ta nên cố gắng làm vì vô ngã, hay không phải ai 
đó, hay không có tôi. 

Làm thiện pháp và làm mọi thứ cho một cái tôi, tự ngã 
là điều bình thường đối với mọi người trong xã hội. Giờ đây 
chúng ta phải làm tất cả mọi thứ, gồm cả thiện pháp, cho vô 
ngã, hay không phải ai đó, không có tôi, không phải thứ gì 
đó, không phải  của tôi. 

Thứ mà tạo tác thật sự không phải là ai đó, không phải 
thứ gì đó - chỉ là nhân và quả, hành động và phản ứng tương 
tự của bản chất vô thường, vô ngã. 

Làm chỉ là làm, không có ai đang làm, không có thứ gì 
đó đang làm. Làm chỉ là nhân và quả, hay hành động và 
phản ứng tương tự của tự nhiên vô thường, vô ngã. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   75RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   75 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

75 
 

Thiền thực sự là chánh niệm và xả ly, chúng ta nên chú 
trọng không để đánh mất hành động chánh niệm trong giây 
phút hiện tại. 

Hãy từ từ khép mắt lại một cách nhẹ nhàng, không 
cưỡng ép. Thả lỏng toàn bộ thân và tâm. Chúng ta cần phải 
thư giãn, thả lỏng thân và tâm nhiều như thói quen chúng 
ta nắm giữ  thân và tâm là của chúng ta. 

Hành động chánh niệm trong giây phút hiện tại thì chỉ 
để làm mà thôi, không phải để hiểu nhầm rằng “tôi đang 
chánh niệm” hay “hành động chánh niệm là của tôi”. 

Hành động chánh niệm trong giây phút hiện tại là xả ly 
khỏi vô minh. Chúng ta càng chánh niệm trong mỗi khoảnh 
khắc một cách liên tục, nghiêm túc thì chúng ta càng có thể 
xả ly khỏi vô minh trong tâm. 

Thay vì sử dụng cho một cái tôi, tự ngã hay ai đó, hay 
tôi, chúng ta nên cố gắng làm vì vô ngã, hay không phải ai 
đó, hay không có tôi. 

Làm thiện pháp và làm mọi thứ cho một cái tôi, tự ngã 
là điều bình thường đối với mọi người trong xã hội. Giờ đây 
chúng ta phải làm tất cả mọi thứ, gồm cả thiện pháp, cho vô 
ngã, hay không phải ai đó, không có tôi, không phải thứ gì 
đó, không phải  của tôi. 

Thứ mà tạo tác thật sự không phải là ai đó, không phải 
thứ gì đó - chỉ là nhân và quả, hành động và phản ứng tương 
tự của bản chất vô thường, vô ngã. 

Làm chỉ là làm, không có ai đang làm, không có thứ gì 
đó đang làm. Làm chỉ là nhân và quả, hay hành động và 
phản ứng tương tự của tự nhiên vô thường, vô ngã. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

74 
 

 Every physical and verbal action is to be mindful. 
Every present happening in our body and  mind is also to 
be mindful. Mindfulness is the cause of wisdom or 
enlightenment. The more we are mindful of every cause 
and effect of our body and mind, the more we can 
understand the nothingness or emptiness or selflessness of 
whatever we do and whatever happens in our body and 
mind.  

Detachment is the cause of freedom. Because of 
attachment to oneself or I, we can know only oneself or I. 
Only when we can detach from oneself or I, we can 
understand about selflessness or cause and effect of 
impermanent nature. 

 We need to understand and use the truth of cause and 
effect or action and the same reaction of selfless 
impermanent nature of nama and rupa in order to detach 
from the idea of oneself or someone or I, something or 
mine. 

Detaching from oneself by relying on oneself is not the 
right way. We should accept non-self or selflessness or the 
law of karma in order to detach from the idea of oneself or 
someone or something. 

 
BÀI PHÁP SỐ 4  

Bây giờ tất cả chúng ta sẽ cùng thực hành thiền với 
nhau. Sau đó sẽ đến phần chia sẻ kinh nghiệm và hỏi đáp. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   74RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   74 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   74RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   74 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



75

Sayadaw Ashin Ottamathara 

75 
 

Thiền thực sự là chánh niệm và xả ly, chúng ta nên chú 
trọng không để đánh mất hành động chánh niệm trong giây 
phút hiện tại. 

Hãy từ từ khép mắt lại một cách nhẹ nhàng, không 
cưỡng ép. Thả lỏng toàn bộ thân và tâm. Chúng ta cần phải 
thư giãn, thả lỏng thân và tâm nhiều như thói quen chúng 
ta nắm giữ  thân và tâm là của chúng ta. 

Hành động chánh niệm trong giây phút hiện tại thì chỉ 
để làm mà thôi, không phải để hiểu nhầm rằng “tôi đang 
chánh niệm” hay “hành động chánh niệm là của tôi”. 

Hành động chánh niệm trong giây phút hiện tại là xả ly 
khỏi vô minh. Chúng ta càng chánh niệm trong mỗi khoảnh 
khắc một cách liên tục, nghiêm túc thì chúng ta càng có thể 
xả ly khỏi vô minh trong tâm. 

Thay vì sử dụng cho một cái tôi, tự ngã hay ai đó, hay 
tôi, chúng ta nên cố gắng làm vì vô ngã, hay không phải ai 
đó, hay không có tôi. 

Làm thiện pháp và làm mọi thứ cho một cái tôi, tự ngã 
là điều bình thường đối với mọi người trong xã hội. Giờ đây 
chúng ta phải làm tất cả mọi thứ, gồm cả thiện pháp, cho vô 
ngã, hay không phải ai đó, không có tôi, không phải thứ gì 
đó, không phải  của tôi. 

Thứ mà tạo tác thật sự không phải là ai đó, không phải 
thứ gì đó - chỉ là nhân và quả, hành động và phản ứng tương 
tự của bản chất vô thường, vô ngã. 

Làm chỉ là làm, không có ai đang làm, không có thứ gì 
đó đang làm. Làm chỉ là nhân và quả, hay hành động và 
phản ứng tương tự của tự nhiên vô thường, vô ngã. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   75RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   75 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

75 
 

Thiền thực sự là chánh niệm và xả ly, chúng ta nên chú 
trọng không để đánh mất hành động chánh niệm trong giây 
phút hiện tại. 

Hãy từ từ khép mắt lại một cách nhẹ nhàng, không 
cưỡng ép. Thả lỏng toàn bộ thân và tâm. Chúng ta cần phải 
thư giãn, thả lỏng thân và tâm nhiều như thói quen chúng 
ta nắm giữ  thân và tâm là của chúng ta. 

Hành động chánh niệm trong giây phút hiện tại thì chỉ 
để làm mà thôi, không phải để hiểu nhầm rằng “tôi đang 
chánh niệm” hay “hành động chánh niệm là của tôi”. 

Hành động chánh niệm trong giây phút hiện tại là xả ly 
khỏi vô minh. Chúng ta càng chánh niệm trong mỗi khoảnh 
khắc một cách liên tục, nghiêm túc thì chúng ta càng có thể 
xả ly khỏi vô minh trong tâm. 

Thay vì sử dụng cho một cái tôi, tự ngã hay ai đó, hay 
tôi, chúng ta nên cố gắng làm vì vô ngã, hay không phải ai 
đó, hay không có tôi. 

Làm thiện pháp và làm mọi thứ cho một cái tôi, tự ngã 
là điều bình thường đối với mọi người trong xã hội. Giờ đây 
chúng ta phải làm tất cả mọi thứ, gồm cả thiện pháp, cho vô 
ngã, hay không phải ai đó, không có tôi, không phải thứ gì 
đó, không phải  của tôi. 

Thứ mà tạo tác thật sự không phải là ai đó, không phải 
thứ gì đó - chỉ là nhân và quả, hành động và phản ứng tương 
tự của bản chất vô thường, vô ngã. 

Làm chỉ là làm, không có ai đang làm, không có thứ gì 
đó đang làm. Làm chỉ là nhân và quả, hay hành động và 
phản ứng tương tự của tự nhiên vô thường, vô ngã. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

74 
 

 Every physical and verbal action is to be mindful. 
Every present happening in our body and  mind is also to 
be mindful. Mindfulness is the cause of wisdom or 
enlightenment. The more we are mindful of every cause 
and effect of our body and mind, the more we can 
understand the nothingness or emptiness or selflessness of 
whatever we do and whatever happens in our body and 
mind.  

Detachment is the cause of freedom. Because of 
attachment to oneself or I, we can know only oneself or I. 
Only when we can detach from oneself or I, we can 
understand about selflessness or cause and effect of 
impermanent nature. 

 We need to understand and use the truth of cause and 
effect or action and the same reaction of selfless 
impermanent nature of nama and rupa in order to detach 
from the idea of oneself or someone or I, something or 
mine. 

Detaching from oneself by relying on oneself is not the 
right way. We should accept non-self or selflessness or the 
law of karma in order to detach from the idea of oneself or 
someone or something. 

 
BÀI PHÁP SỐ 4  

Bây giờ tất cả chúng ta sẽ cùng thực hành thiền với 
nhau. Sau đó sẽ đến phần chia sẻ kinh nghiệm và hỏi đáp. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   74RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   74 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   75RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   75 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



76

Sayadaw Ashin Ottamathara 

77 
 

Grasping use is wrong. Using only with detaching from 
grasping is right. 

Doing intentionally or deliberately is not complete. 
We should try to be doing accordingly or naturally. 
We are able to represent oneself, someone, or "I". 
Now, we must try to represent non-self or selflessness 

or just cause and effect, or action and the same reaction of 
impermanent nature. 

As a human being, our intelligence and abilities are 
limited. 

In practicing meditation or following the Middle Way, 
we should do all kinds of good deeds, including 
mindfulness and detachment.  

To go beyond the limits of our intelligence and ability, 
we need to try to understand what we don't understand. We 
need to try to practice what we cannot practice. 

We are what we do. If we are mindful, we are 
mindfulness. If we are not mindful, we are ignorant.  

What we or I should represent is non-self or selfless, or 
cause and effect, or action and the same reaction of 
impermanent nature.  

We need to be able to represent none self, or not 
someone, or not something, as much as we can represent to 
oneself, or someone, or I, something, or mine. 

Not only in sitting meditation but also in whatever we 
do, we should try to be doing only with detaching mind 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   77RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   77 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

77 
 

Grasping use is wrong. Using only with detaching from 
grasping is right. 

Doing intentionally or deliberately is not complete. 
We should try to be doing accordingly or naturally. 
We are able to represent oneself, someone, or "I". 
Now, we must try to represent non-self or selflessness 

or just cause and effect, or action and the same reaction of 
impermanent nature. 

As a human being, our intelligence and abilities are 
limited. 

In practicing meditation or following the Middle Way, 
we should do all kinds of good deeds, including 
mindfulness and detachment.  

To go beyond the limits of our intelligence and ability, 
we need to try to understand what we don't understand. We 
need to try to practice what we cannot practice. 

We are what we do. If we are mindful, we are 
mindfulness. If we are not mindful, we are ignorant.  

What we or I should represent is non-self or selfless, or 
cause and effect, or action and the same reaction of 
impermanent nature.  

We need to be able to represent none self, or not 
someone, or not something, as much as we can represent to 
oneself, or someone, or I, something, or mine. 

Not only in sitting meditation but also in whatever we 
do, we should try to be doing only with detaching mind 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

76 
 

Mọi hành động thân, khẩu, ý là để chánh niệm. Mọi việc 
đang diễn ra trên thân và tâm là để chánh niệm. Chánh niệm 
là nhân của trí tuệ hay sự giác ngộ. Chúng ta càng chánh 
niệm về nhân và quả của thân và tâm chúng ta, thì chúng ta 
càng có thể hiểu về tính không, sự trống rỗng hay tính vô 
ngã của bất cứ điều gì chúng ta làm và bất cứ điều gì đang 
diễn ra trên thân và tâm của chúng ta. 

Xả ly là nhân của sự tự do. Vì dính mắc vào một cái tôi, 
tự ngã hay tôi, chúng ta chỉ có thể biết về một cái tôi, tự ngã 
hay là tôi. Chỉ khi nào chúng ta có thể xả ly khỏi tôi hay tự 
ngã thì chúng ta có thể hiểu về tính vô ngã hay là nhân và 
quả của bản chất vô thường. 

Chúng ta cần hiểu và sử dụng sự thật của nhân và quả, 
hay hành động và phản ứng tương tự của bản chất vô 
thường, vô ngã của nama rupa - danh và sắc, hay là thân 
tâm - để xả ly ý tưởng về một cái tôi, hay ai đó, hay tôi, thứ 
gì đó, hay cái của tôi. 

Việc xả ly khỏi ai đó bằng việc dựa vào ai đó không phải 
là con đường đúng đắn, chân chánh. Chúng ta nên chấp 
nhận rằng không có ngã, hay tính vô ngã, hay định luật của 
nghiệp để xả ly ý tưởng về một cái tôi, tự ngã, hay ai đó, 
hay thứ gì đó. 
 

DHAMMA TALK 5 
Close your eyes gently, not forcefully. Release the 

whole body and mind. We need to release as much as we 
are grasping our body and mind. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   76RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   76 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   76RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   76 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



77

Sayadaw Ashin Ottamathara 

77 
 

Grasping use is wrong. Using only with detaching from 
grasping is right. 

Doing intentionally or deliberately is not complete. 
We should try to be doing accordingly or naturally. 
We are able to represent oneself, someone, or "I". 
Now, we must try to represent non-self or selflessness 

or just cause and effect, or action and the same reaction of 
impermanent nature. 

As a human being, our intelligence and abilities are 
limited. 

In practicing meditation or following the Middle Way, 
we should do all kinds of good deeds, including 
mindfulness and detachment.  

To go beyond the limits of our intelligence and ability, 
we need to try to understand what we don't understand. We 
need to try to practice what we cannot practice. 

We are what we do. If we are mindful, we are 
mindfulness. If we are not mindful, we are ignorant.  

What we or I should represent is non-self or selfless, or 
cause and effect, or action and the same reaction of 
impermanent nature.  

We need to be able to represent none self, or not 
someone, or not something, as much as we can represent to 
oneself, or someone, or I, something, or mine. 

Not only in sitting meditation but also in whatever we 
do, we should try to be doing only with detaching mind 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   77RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   77 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

77 
 

Grasping use is wrong. Using only with detaching from 
grasping is right. 

Doing intentionally or deliberately is not complete. 
We should try to be doing accordingly or naturally. 
We are able to represent oneself, someone, or "I". 
Now, we must try to represent non-self or selflessness 

or just cause and effect, or action and the same reaction of 
impermanent nature. 

As a human being, our intelligence and abilities are 
limited. 

In practicing meditation or following the Middle Way, 
we should do all kinds of good deeds, including 
mindfulness and detachment.  

To go beyond the limits of our intelligence and ability, 
we need to try to understand what we don't understand. We 
need to try to practice what we cannot practice. 

We are what we do. If we are mindful, we are 
mindfulness. If we are not mindful, we are ignorant.  

What we or I should represent is non-self or selfless, or 
cause and effect, or action and the same reaction of 
impermanent nature.  

We need to be able to represent none self, or not 
someone, or not something, as much as we can represent to 
oneself, or someone, or I, something, or mine. 

Not only in sitting meditation but also in whatever we 
do, we should try to be doing only with detaching mind 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

76 
 

Mọi hành động thân, khẩu, ý là để chánh niệm. Mọi việc 
đang diễn ra trên thân và tâm là để chánh niệm. Chánh niệm 
là nhân của trí tuệ hay sự giác ngộ. Chúng ta càng chánh 
niệm về nhân và quả của thân và tâm chúng ta, thì chúng ta 
càng có thể hiểu về tính không, sự trống rỗng hay tính vô 
ngã của bất cứ điều gì chúng ta làm và bất cứ điều gì đang 
diễn ra trên thân và tâm của chúng ta. 

Xả ly là nhân của sự tự do. Vì dính mắc vào một cái tôi, 
tự ngã hay tôi, chúng ta chỉ có thể biết về một cái tôi, tự ngã 
hay là tôi. Chỉ khi nào chúng ta có thể xả ly khỏi tôi hay tự 
ngã thì chúng ta có thể hiểu về tính vô ngã hay là nhân và 
quả của bản chất vô thường. 

Chúng ta cần hiểu và sử dụng sự thật của nhân và quả, 
hay hành động và phản ứng tương tự của bản chất vô 
thường, vô ngã của nama rupa - danh và sắc, hay là thân 
tâm - để xả ly ý tưởng về một cái tôi, hay ai đó, hay tôi, thứ 
gì đó, hay cái của tôi. 

Việc xả ly khỏi ai đó bằng việc dựa vào ai đó không phải 
là con đường đúng đắn, chân chánh. Chúng ta nên chấp 
nhận rằng không có ngã, hay tính vô ngã, hay định luật của 
nghiệp để xả ly ý tưởng về một cái tôi, tự ngã, hay ai đó, 
hay thứ gì đó. 
 

DHAMMA TALK 5 
Close your eyes gently, not forcefully. Release the 

whole body and mind. We need to release as much as we 
are grasping our body and mind. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   76RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   76 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   77RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   77 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



78

Sayadaw Ashin Ottamathara 

79 
 

Làm một cách có chủ ý, một cách có cá nhân, thì chưa 
trọn vẹn. 

Chúng ta hãy làm mọi thứ một cách tự nhiên - chỉ làm 
mà thôi. 

Chúng ta có khả năng đại diện cho tự ngã, cho một ai 
đó, cho chính mình. 

Thì bây giờ, chúng ta hãy cố gắng để chỉ đại diện cho 
vô ngã, cho nhân và quả của sự vô ngã, 

hoặc là hành động và những phản ứng của hành động, 
dựa theo bản chất vô thường mà thôi. 

Là con người, trí thông minh và khả năng của chúng ta 
là có giới hạn. 

Trong việc thực hành thiền hay đi theo con đường Trung 
Đạo, chúng ta nên làm tất cả những loại thiện pháp - bao 
gồm cả chánh niệm và xả ly. 

Để vượt lên trên những giới hạn của trí thông minh và 
khả năng của chính mình, chúng ta cần cố gắng hiểu những 
điều mà chúng ta chưa hiểu. Chúng ta cần cố gắng thực 
hành những điều mà chúng ta chưa thể thực hành. 

Chúng ta là điều chúng ta làm. Nếu chúng ta chánh 
niệm, chúng ta là chánh niệm. Nếu chúng ta không chánh 
niệm, chúng ta là vô minh. 

Điều mà chúng ta hay tôi nên đại diện là vô ngã, hay 
tính không, hay nhân và quả, hay hành động và phản ứng 
tương tự của bản chất vô thường.  

Chúng ta nên có thể đại diện cho vô ngã, hay không phải 
ai đó, không phải thứ gì đó, nhiều như là chúng ta có thể 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   79RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   79 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

79 
 

Làm một cách có chủ ý, một cách có cá nhân, thì chưa 
trọn vẹn. 

Chúng ta hãy làm mọi thứ một cách tự nhiên - chỉ làm 
mà thôi. 

Chúng ta có khả năng đại diện cho tự ngã, cho một ai 
đó, cho chính mình. 

Thì bây giờ, chúng ta hãy cố gắng để chỉ đại diện cho 
vô ngã, cho nhân và quả của sự vô ngã, 

hoặc là hành động và những phản ứng của hành động, 
dựa theo bản chất vô thường mà thôi. 

Là con người, trí thông minh và khả năng của chúng ta 
là có giới hạn. 

Trong việc thực hành thiền hay đi theo con đường Trung 
Đạo, chúng ta nên làm tất cả những loại thiện pháp - bao 
gồm cả chánh niệm và xả ly. 

Để vượt lên trên những giới hạn của trí thông minh và 
khả năng của chính mình, chúng ta cần cố gắng hiểu những 
điều mà chúng ta chưa hiểu. Chúng ta cần cố gắng thực 
hành những điều mà chúng ta chưa thể thực hành. 

Chúng ta là điều chúng ta làm. Nếu chúng ta chánh 
niệm, chúng ta là chánh niệm. Nếu chúng ta không chánh 
niệm, chúng ta là vô minh. 

Điều mà chúng ta hay tôi nên đại diện là vô ngã, hay 
tính không, hay nhân và quả, hay hành động và phản ứng 
tương tự của bản chất vô thường.  

Chúng ta nên có thể đại diện cho vô ngã, hay không phải 
ai đó, không phải thứ gì đó, nhiều như là chúng ta có thể 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

78 
 

from limited time, place, person, and condition concerned 
with our actions. 

In practice meditation and doing everything, there will 
be easiness and difficulties, understanding and not 
understanding, desire to do and not to do, failure and 
success. All these are to be experiencing only with 
detaching mind. In this way, we are trying to be doing only 
without rejecting and attaching mistakes. 

In this guided meditation, the object of mindfulness is 
Dhamma or the truth of Vipassana meditation. In the 
beginning, you can understand the truth by listening to my 
guided meditation. In the long term, you will understand by 
your own practice or experience. 

In this practice, instead of using self or oneself or 
someone or I, we are trying to use the truth of none self or 
not someone or not something or no I - not mine. This 
practice is helpful to be doing only or practicing only, with 
mindfulness and detachment. 

 
BÀI PHÁP SỐ 5 

Nhẹ nhàng khép mắt lại, không có sự cưỡng ép. Thư 
giãn toàn bộ thân và tâm. 

Hãy thư giãn những gì mà chúng ta đang chấp chặt, bám 
víu trên thân và tâm. 

Chấp chặt, bám víu là sai. Chỉ sử dụng mà thôi, với sự 
xả ly khỏi hành động chấp chặt, là đúng. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   78RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   78 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   78RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   78 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



79

Sayadaw Ashin Ottamathara 

79 
 

Làm một cách có chủ ý, một cách có cá nhân, thì chưa 
trọn vẹn. 

Chúng ta hãy làm mọi thứ một cách tự nhiên - chỉ làm 
mà thôi. 

Chúng ta có khả năng đại diện cho tự ngã, cho một ai 
đó, cho chính mình. 

Thì bây giờ, chúng ta hãy cố gắng để chỉ đại diện cho 
vô ngã, cho nhân và quả của sự vô ngã, 

hoặc là hành động và những phản ứng của hành động, 
dựa theo bản chất vô thường mà thôi. 

Là con người, trí thông minh và khả năng của chúng ta 
là có giới hạn. 

Trong việc thực hành thiền hay đi theo con đường Trung 
Đạo, chúng ta nên làm tất cả những loại thiện pháp - bao 
gồm cả chánh niệm và xả ly. 

Để vượt lên trên những giới hạn của trí thông minh và 
khả năng của chính mình, chúng ta cần cố gắng hiểu những 
điều mà chúng ta chưa hiểu. Chúng ta cần cố gắng thực 
hành những điều mà chúng ta chưa thể thực hành. 

Chúng ta là điều chúng ta làm. Nếu chúng ta chánh 
niệm, chúng ta là chánh niệm. Nếu chúng ta không chánh 
niệm, chúng ta là vô minh. 

Điều mà chúng ta hay tôi nên đại diện là vô ngã, hay 
tính không, hay nhân và quả, hay hành động và phản ứng 
tương tự của bản chất vô thường.  

Chúng ta nên có thể đại diện cho vô ngã, hay không phải 
ai đó, không phải thứ gì đó, nhiều như là chúng ta có thể 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   79RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   79 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

79 
 

Làm một cách có chủ ý, một cách có cá nhân, thì chưa 
trọn vẹn. 

Chúng ta hãy làm mọi thứ một cách tự nhiên - chỉ làm 
mà thôi. 

Chúng ta có khả năng đại diện cho tự ngã, cho một ai 
đó, cho chính mình. 

Thì bây giờ, chúng ta hãy cố gắng để chỉ đại diện cho 
vô ngã, cho nhân và quả của sự vô ngã, 

hoặc là hành động và những phản ứng của hành động, 
dựa theo bản chất vô thường mà thôi. 

Là con người, trí thông minh và khả năng của chúng ta 
là có giới hạn. 

Trong việc thực hành thiền hay đi theo con đường Trung 
Đạo, chúng ta nên làm tất cả những loại thiện pháp - bao 
gồm cả chánh niệm và xả ly. 

Để vượt lên trên những giới hạn của trí thông minh và 
khả năng của chính mình, chúng ta cần cố gắng hiểu những 
điều mà chúng ta chưa hiểu. Chúng ta cần cố gắng thực 
hành những điều mà chúng ta chưa thể thực hành. 

Chúng ta là điều chúng ta làm. Nếu chúng ta chánh 
niệm, chúng ta là chánh niệm. Nếu chúng ta không chánh 
niệm, chúng ta là vô minh. 

Điều mà chúng ta hay tôi nên đại diện là vô ngã, hay 
tính không, hay nhân và quả, hay hành động và phản ứng 
tương tự của bản chất vô thường.  

Chúng ta nên có thể đại diện cho vô ngã, hay không phải 
ai đó, không phải thứ gì đó, nhiều như là chúng ta có thể 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

78 
 

from limited time, place, person, and condition concerned 
with our actions. 

In practice meditation and doing everything, there will 
be easiness and difficulties, understanding and not 
understanding, desire to do and not to do, failure and 
success. All these are to be experiencing only with 
detaching mind. In this way, we are trying to be doing only 
without rejecting and attaching mistakes. 

In this guided meditation, the object of mindfulness is 
Dhamma or the truth of Vipassana meditation. In the 
beginning, you can understand the truth by listening to my 
guided meditation. In the long term, you will understand by 
your own practice or experience. 

In this practice, instead of using self or oneself or 
someone or I, we are trying to use the truth of none self or 
not someone or not something or no I - not mine. This 
practice is helpful to be doing only or practicing only, with 
mindfulness and detachment. 

 
BÀI PHÁP SỐ 5 

Nhẹ nhàng khép mắt lại, không có sự cưỡng ép. Thư 
giãn toàn bộ thân và tâm. 

Hãy thư giãn những gì mà chúng ta đang chấp chặt, bám 
víu trên thân và tâm. 

Chấp chặt, bám víu là sai. Chỉ sử dụng mà thôi, với sự 
xả ly khỏi hành động chấp chặt, là đúng. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   78RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   78 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   79RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   79 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



80

Sayadaw Ashin Ottamathara 

81 
 

are human beings. So also for the meditators, we are 
originally Nama and Rupa, or five khandas, or selfless 
impermanent nature.  

As a meditator, we need to understand and use the truth 
of selfless impermanent nature. In order to know, use, and 
represent selfless impermanent nature, we need to detach 
the idea of “oneself” from the mind. 

The mind of living beings is a created mind, not the 
original mind. If we cannot detach from the created mind 
of man, woman, animals, we are. We need to detach from 
the mind of man, woman, children, adult, mother, parents, 
children, teacher, student - in order to know the original 
mind of selfless impermanent nature. 

The original mind, or Nama and Rupa of the five 
khandas, is permanent or selfless impermanent nature. 
Even if the Earth, the Moon, the stars, and the universe 
disappear, Nama and Rupa will still remain as selfless 
impermanent nature. 

So, the power of Nama and Rupa is limitless and 
permanent. We need to represent and use the selfless 
impermanent nature by getting the help of Buddha, 
Dharma, and Sangha. 

The endless life cycle is caused by the endless 
attachment of the mind of living beings - the various 
attachment in the mind of living beings. That’s why the 
lives of living beings are not stable - always changing, up 
and down, rise and fall. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   81RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   81 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

81 
 

are human beings. So also for the meditators, we are 
originally Nama and Rupa, or five khandas, or selfless 
impermanent nature.  

As a meditator, we need to understand and use the truth 
of selfless impermanent nature. In order to know, use, and 
represent selfless impermanent nature, we need to detach 
the idea of “oneself” from the mind. 

The mind of living beings is a created mind, not the 
original mind. If we cannot detach from the created mind 
of man, woman, animals, we are. We need to detach from 
the mind of man, woman, children, adult, mother, parents, 
children, teacher, student - in order to know the original 
mind of selfless impermanent nature. 

The original mind, or Nama and Rupa of the five 
khandas, is permanent or selfless impermanent nature. 
Even if the Earth, the Moon, the stars, and the universe 
disappear, Nama and Rupa will still remain as selfless 
impermanent nature. 

So, the power of Nama and Rupa is limitless and 
permanent. We need to represent and use the selfless 
impermanent nature by getting the help of Buddha, 
Dharma, and Sangha. 

The endless life cycle is caused by the endless 
attachment of the mind of living beings - the various 
attachment in the mind of living beings. That’s why the 
lives of living beings are not stable - always changing, up 
and down, rise and fall. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

80 
 

đại diện cho một cái tôi, tự ngã, hay thứ gì đó, ai đó, hay 
cái của tôi. 

Không chỉ lúc ngồi thiền mà còn trong bất cứ những gì 
mà chúng ta làm, hãy cố gắng chỉ làm mà thôi với tâm xả 
ly để xả ly khỏi thời gian giới hạn, nơi chốn giới hạn, con 
người và những điều kiện liên quan đến hành động của 
chúng ta. 

Trong việc thực hành thiền và làm tất cả mọi thứ, sẽ có 
sự dễ dàng và khó khăn, hiểu và không hiểu, muốn làm và 
không muốn làm, thành công và thất bại. Tất cả những thứ 
này thì chỉ để trải nghiệm mà thôi, với tâm xả ly. Bằng cách 
này, chúng ta cố gắng chỉ làm mà thôi, mà không có lỗi lầm 
- là dính mắc hay chối bỏ. 

Trong thời thiền có hướng dẫn này, đối tượng của chánh 
niệm là Dhamma (Pháp) hay sự thật của thiền Vipassana. 
Lúc bắt đầu thì bạn có thể hiểu sự thật bằng việc nghe 
những thời thiền có hướng dẫn của tôi. Về lâu dài, thì bạn 
sẽ hiểu bằng thực hành và trải nghiệm của chính bạn. 

Trong thực hành này, thay vì sử dụng tự ngã, hay một 
cái tôi, ai đó, hay tôi, chúng ta cố gắng sử dụng sự thật của 
vô ngã - hay không phải ai đó, không phải thứ gì đó, không 
có tôi, không có cái của tôi. Thực hành này thì hữu ích để 
chỉ làm và chỉ trải nghiệm mà thôi, cùng với chánh niệm và 
xả ly. 
 

DHAMMA TALK 6 
Human beings are acting as various characters - as the 

villain, as the hero, as the prince or princess. Actually, all 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   80RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   80 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   80RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   80 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



81

Sayadaw Ashin Ottamathara 

81 
 

are human beings. So also for the meditators, we are 
originally Nama and Rupa, or five khandas, or selfless 
impermanent nature.  

As a meditator, we need to understand and use the truth 
of selfless impermanent nature. In order to know, use, and 
represent selfless impermanent nature, we need to detach 
the idea of “oneself” from the mind. 

The mind of living beings is a created mind, not the 
original mind. If we cannot detach from the created mind 
of man, woman, animals, we are. We need to detach from 
the mind of man, woman, children, adult, mother, parents, 
children, teacher, student - in order to know the original 
mind of selfless impermanent nature. 

The original mind, or Nama and Rupa of the five 
khandas, is permanent or selfless impermanent nature. 
Even if the Earth, the Moon, the stars, and the universe 
disappear, Nama and Rupa will still remain as selfless 
impermanent nature. 

So, the power of Nama and Rupa is limitless and 
permanent. We need to represent and use the selfless 
impermanent nature by getting the help of Buddha, 
Dharma, and Sangha. 

The endless life cycle is caused by the endless 
attachment of the mind of living beings - the various 
attachment in the mind of living beings. That’s why the 
lives of living beings are not stable - always changing, up 
and down, rise and fall. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   81RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   81 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

81 
 

are human beings. So also for the meditators, we are 
originally Nama and Rupa, or five khandas, or selfless 
impermanent nature.  

As a meditator, we need to understand and use the truth 
of selfless impermanent nature. In order to know, use, and 
represent selfless impermanent nature, we need to detach 
the idea of “oneself” from the mind. 

The mind of living beings is a created mind, not the 
original mind. If we cannot detach from the created mind 
of man, woman, animals, we are. We need to detach from 
the mind of man, woman, children, adult, mother, parents, 
children, teacher, student - in order to know the original 
mind of selfless impermanent nature. 

The original mind, or Nama and Rupa of the five 
khandas, is permanent or selfless impermanent nature. 
Even if the Earth, the Moon, the stars, and the universe 
disappear, Nama and Rupa will still remain as selfless 
impermanent nature. 

So, the power of Nama and Rupa is limitless and 
permanent. We need to represent and use the selfless 
impermanent nature by getting the help of Buddha, 
Dharma, and Sangha. 

The endless life cycle is caused by the endless 
attachment of the mind of living beings - the various 
attachment in the mind of living beings. That’s why the 
lives of living beings are not stable - always changing, up 
and down, rise and fall. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

80 
 

đại diện cho một cái tôi, tự ngã, hay thứ gì đó, ai đó, hay 
cái của tôi. 

Không chỉ lúc ngồi thiền mà còn trong bất cứ những gì 
mà chúng ta làm, hãy cố gắng chỉ làm mà thôi với tâm xả 
ly để xả ly khỏi thời gian giới hạn, nơi chốn giới hạn, con 
người và những điều kiện liên quan đến hành động của 
chúng ta. 

Trong việc thực hành thiền và làm tất cả mọi thứ, sẽ có 
sự dễ dàng và khó khăn, hiểu và không hiểu, muốn làm và 
không muốn làm, thành công và thất bại. Tất cả những thứ 
này thì chỉ để trải nghiệm mà thôi, với tâm xả ly. Bằng cách 
này, chúng ta cố gắng chỉ làm mà thôi, mà không có lỗi lầm 
- là dính mắc hay chối bỏ. 

Trong thời thiền có hướng dẫn này, đối tượng của chánh 
niệm là Dhamma (Pháp) hay sự thật của thiền Vipassana. 
Lúc bắt đầu thì bạn có thể hiểu sự thật bằng việc nghe 
những thời thiền có hướng dẫn của tôi. Về lâu dài, thì bạn 
sẽ hiểu bằng thực hành và trải nghiệm của chính bạn. 

Trong thực hành này, thay vì sử dụng tự ngã, hay một 
cái tôi, ai đó, hay tôi, chúng ta cố gắng sử dụng sự thật của 
vô ngã - hay không phải ai đó, không phải thứ gì đó, không 
có tôi, không có cái của tôi. Thực hành này thì hữu ích để 
chỉ làm và chỉ trải nghiệm mà thôi, cùng với chánh niệm và 
xả ly. 
 

DHAMMA TALK 6 
Human beings are acting as various characters - as the 

villain, as the hero, as the prince or princess. Actually, all 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   80RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   80 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   81RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   81 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



82

Sayadaw Ashin Ottamathara 

83 
 

Bởi vậy cho nên, chúng ta cần phải xả ly khỏi cái tâm 
tạo tác này - với hình tướng của một người đàn ông, đàn bà; 
của người nam, người nữ; của con người, của động vật. 
Chúng ta cần phải xả ly khỏi những ý tưởng này: ý tưởng 
về người đàn ông, về người đàn bà, về con cái, về cha mẹ, 
về các diễn viên, về thầy, về trò, v.v... 

Tất cả những vai trò đó, chúng ta cần phải hiểu rằng: 
tâm nguyên thủy chính là đại diện của bản chất vô thường, 
vô ngã. Tâm nguyên thủy, hay sự thật gốc, chính là danh và 
sắc, chính là năm uẩn. Và đây chính là chân đế, là tự tánh 
vô thường, vô ngã, là thường hằng theo nghĩa bản chất - 
hoặc nói cách khác, nó là sự đại diện cho tự nhiên, cho sự 
vận hành khách quan không lệ thuộc vào một ngã thể. 

Ngay cả những yếu tố như là đất, là mặt trăng, là mặt 
trời, là ngôi sao và cả thiên hà vũ trụ này - dẫu cho có biến 
mất đi chăng nữa - thì danh và sắc vẫn tồn tại ở đó. Nó 
chính là đại diện của bản chất vô thường, vô ngã, và nó 
chính là sức mạnh của tự nhiên, sức mạnh của danh và sắc, 
và sức mạnh này là vô tận, vô biên và thường hằng. 

Chúng ta cần hiểu về sự thật này để có thể sử dụng được 
bản chất vô thường, vô ngã, và chỉ có một sự trợ giúp duy 
nhất: chính là nương tựa vào Phật, Pháp, Tăng - Tam bảo. 

Vô tận các kiếp sống luân hồi được tạo tác là do vô tận, 
vô biên những cái tâm đang sinh khởi, tạo tác. Và nó cũng 
tạo ra vô số - không đếm được - các kiếp sống, do bởi dính 
mắc, tham ái. Đây chính là sự cấu tạo nên tâm của chúng 
sinh hữu tình. 

Đó là lý do tại sao đời sống của chúng sinh hữu tình thì 
bấp bênh, không ổn định, và luôn luôn thay đổi, luôn luôn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   83RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   83 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

83 
 

Bởi vậy cho nên, chúng ta cần phải xả ly khỏi cái tâm 
tạo tác này - với hình tướng của một người đàn ông, đàn bà; 
của người nam, người nữ; của con người, của động vật. 
Chúng ta cần phải xả ly khỏi những ý tưởng này: ý tưởng 
về người đàn ông, về người đàn bà, về con cái, về cha mẹ, 
về các diễn viên, về thầy, về trò, v.v... 

Tất cả những vai trò đó, chúng ta cần phải hiểu rằng: 
tâm nguyên thủy chính là đại diện của bản chất vô thường, 
vô ngã. Tâm nguyên thủy, hay sự thật gốc, chính là danh và 
sắc, chính là năm uẩn. Và đây chính là chân đế, là tự tánh 
vô thường, vô ngã, là thường hằng theo nghĩa bản chất - 
hoặc nói cách khác, nó là sự đại diện cho tự nhiên, cho sự 
vận hành khách quan không lệ thuộc vào một ngã thể. 

Ngay cả những yếu tố như là đất, là mặt trăng, là mặt 
trời, là ngôi sao và cả thiên hà vũ trụ này - dẫu cho có biến 
mất đi chăng nữa - thì danh và sắc vẫn tồn tại ở đó. Nó 
chính là đại diện của bản chất vô thường, vô ngã, và nó 
chính là sức mạnh của tự nhiên, sức mạnh của danh và sắc, 
và sức mạnh này là vô tận, vô biên và thường hằng. 

Chúng ta cần hiểu về sự thật này để có thể sử dụng được 
bản chất vô thường, vô ngã, và chỉ có một sự trợ giúp duy 
nhất: chính là nương tựa vào Phật, Pháp, Tăng - Tam bảo. 

Vô tận các kiếp sống luân hồi được tạo tác là do vô tận, 
vô biên những cái tâm đang sinh khởi, tạo tác. Và nó cũng 
tạo ra vô số - không đếm được - các kiếp sống, do bởi dính 
mắc, tham ái. Đây chính là sự cấu tạo nên tâm của chúng 
sinh hữu tình. 

Đó là lý do tại sao đời sống của chúng sinh hữu tình thì 
bấp bênh, không ổn định, và luôn luôn thay đổi, luôn luôn 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

82 
 

Many different attachments of the mind create many 
different life cycles for every living being. If we cannot 
control and purify the mind, we cannot stop our endless life 
cycle, for sure. 

An unstable mind is the cause of an unstable life, even 
in the life of a human being. An angry mind is the cause of 
an angry life. A greedy mind is the cause of a greedy life. 
An ignorant mind is the cause of life as an animal. 

 
BÀI PHÁP SỐ 6 

Giống như các nhân vật trong các bộ phim, thì đời sống 
con người cũng đang diễn ra giống như vậy. Có rất nhiều 
những vai diễn như là: người thường, người anh hùng dân 
tộc, hoặc là các hoàng tử, công chúa, v.v... 

Thật ra thì kiếp người, đời sống của con người, đều là 
giống nhau. Chúng ta đều được cấu tạo bởi danh và sắc, hay 
ngũ uẩn, và đó chính là đại diện của bản chất vô thường, vô 
ngã. 

Bởi vậy, là hành giả, thiền sinh, chúng ta cần phải hiểu 
và có thể sử dụng được sự thật này - sự thật về bản chất vô 
thường, vô ngã - để có thể quán triệt, thấu hiểu và vận dụng 
bản chất đó. 

Chúng ta cần phải xả ly khỏi ý tưởng về tự ngã, khỏi ý 
niệm về một ai đó, khỏi một cái tâm đang tạo tác. 

Tâm của chúng sinh, của con người, chính là tâm tạo - 
nó không phải là cái tâm nguyên thủy, thường hằng. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   82RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   82 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   82RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   82 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



83

Sayadaw Ashin Ottamathara 

83 
 

Bởi vậy cho nên, chúng ta cần phải xả ly khỏi cái tâm 
tạo tác này - với hình tướng của một người đàn ông, đàn bà; 
của người nam, người nữ; của con người, của động vật. 
Chúng ta cần phải xả ly khỏi những ý tưởng này: ý tưởng 
về người đàn ông, về người đàn bà, về con cái, về cha mẹ, 
về các diễn viên, về thầy, về trò, v.v... 

Tất cả những vai trò đó, chúng ta cần phải hiểu rằng: 
tâm nguyên thủy chính là đại diện của bản chất vô thường, 
vô ngã. Tâm nguyên thủy, hay sự thật gốc, chính là danh và 
sắc, chính là năm uẩn. Và đây chính là chân đế, là tự tánh 
vô thường, vô ngã, là thường hằng theo nghĩa bản chất - 
hoặc nói cách khác, nó là sự đại diện cho tự nhiên, cho sự 
vận hành khách quan không lệ thuộc vào một ngã thể. 

Ngay cả những yếu tố như là đất, là mặt trăng, là mặt 
trời, là ngôi sao và cả thiên hà vũ trụ này - dẫu cho có biến 
mất đi chăng nữa - thì danh và sắc vẫn tồn tại ở đó. Nó 
chính là đại diện của bản chất vô thường, vô ngã, và nó 
chính là sức mạnh của tự nhiên, sức mạnh của danh và sắc, 
và sức mạnh này là vô tận, vô biên và thường hằng. 

Chúng ta cần hiểu về sự thật này để có thể sử dụng được 
bản chất vô thường, vô ngã, và chỉ có một sự trợ giúp duy 
nhất: chính là nương tựa vào Phật, Pháp, Tăng - Tam bảo. 

Vô tận các kiếp sống luân hồi được tạo tác là do vô tận, 
vô biên những cái tâm đang sinh khởi, tạo tác. Và nó cũng 
tạo ra vô số - không đếm được - các kiếp sống, do bởi dính 
mắc, tham ái. Đây chính là sự cấu tạo nên tâm của chúng 
sinh hữu tình. 

Đó là lý do tại sao đời sống của chúng sinh hữu tình thì 
bấp bênh, không ổn định, và luôn luôn thay đổi, luôn luôn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   83RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   83 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

83 
 

Bởi vậy cho nên, chúng ta cần phải xả ly khỏi cái tâm 
tạo tác này - với hình tướng của một người đàn ông, đàn bà; 
của người nam, người nữ; của con người, của động vật. 
Chúng ta cần phải xả ly khỏi những ý tưởng này: ý tưởng 
về người đàn ông, về người đàn bà, về con cái, về cha mẹ, 
về các diễn viên, về thầy, về trò, v.v... 

Tất cả những vai trò đó, chúng ta cần phải hiểu rằng: 
tâm nguyên thủy chính là đại diện của bản chất vô thường, 
vô ngã. Tâm nguyên thủy, hay sự thật gốc, chính là danh và 
sắc, chính là năm uẩn. Và đây chính là chân đế, là tự tánh 
vô thường, vô ngã, là thường hằng theo nghĩa bản chất - 
hoặc nói cách khác, nó là sự đại diện cho tự nhiên, cho sự 
vận hành khách quan không lệ thuộc vào một ngã thể. 

Ngay cả những yếu tố như là đất, là mặt trăng, là mặt 
trời, là ngôi sao và cả thiên hà vũ trụ này - dẫu cho có biến 
mất đi chăng nữa - thì danh và sắc vẫn tồn tại ở đó. Nó 
chính là đại diện của bản chất vô thường, vô ngã, và nó 
chính là sức mạnh của tự nhiên, sức mạnh của danh và sắc, 
và sức mạnh này là vô tận, vô biên và thường hằng. 

Chúng ta cần hiểu về sự thật này để có thể sử dụng được 
bản chất vô thường, vô ngã, và chỉ có một sự trợ giúp duy 
nhất: chính là nương tựa vào Phật, Pháp, Tăng - Tam bảo. 

Vô tận các kiếp sống luân hồi được tạo tác là do vô tận, 
vô biên những cái tâm đang sinh khởi, tạo tác. Và nó cũng 
tạo ra vô số - không đếm được - các kiếp sống, do bởi dính 
mắc, tham ái. Đây chính là sự cấu tạo nên tâm của chúng 
sinh hữu tình. 

Đó là lý do tại sao đời sống của chúng sinh hữu tình thì 
bấp bênh, không ổn định, và luôn luôn thay đổi, luôn luôn 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

82 
 

Many different attachments of the mind create many 
different life cycles for every living being. If we cannot 
control and purify the mind, we cannot stop our endless life 
cycle, for sure. 

An unstable mind is the cause of an unstable life, even 
in the life of a human being. An angry mind is the cause of 
an angry life. A greedy mind is the cause of a greedy life. 
An ignorant mind is the cause of life as an animal. 

 
BÀI PHÁP SỐ 6 

Giống như các nhân vật trong các bộ phim, thì đời sống 
con người cũng đang diễn ra giống như vậy. Có rất nhiều 
những vai diễn như là: người thường, người anh hùng dân 
tộc, hoặc là các hoàng tử, công chúa, v.v... 

Thật ra thì kiếp người, đời sống của con người, đều là 
giống nhau. Chúng ta đều được cấu tạo bởi danh và sắc, hay 
ngũ uẩn, và đó chính là đại diện của bản chất vô thường, vô 
ngã. 

Bởi vậy, là hành giả, thiền sinh, chúng ta cần phải hiểu 
và có thể sử dụng được sự thật này - sự thật về bản chất vô 
thường, vô ngã - để có thể quán triệt, thấu hiểu và vận dụng 
bản chất đó. 

Chúng ta cần phải xả ly khỏi ý tưởng về tự ngã, khỏi ý 
niệm về một ai đó, khỏi một cái tâm đang tạo tác. 

Tâm của chúng sinh, của con người, chính là tâm tạo - 
nó không phải là cái tâm nguyên thủy, thường hằng. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   82RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   82 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   83RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   83 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



84

Sayadaw Ashin Ottamathara 

85 
 

We need to relax the whole body and mind, relaxing is 
detachment from the grasping habit caused by the idea of 
oneself or someone or something. Close their eyes gently, 
not forcefully. This is detachment from using our 
intelligence and ability and strength as our belongings. 

 Whatever we do, we used to use one-self. Now we are 
trying to use zero or none self. Self is impermanent, non-
self is permanent. 

We need to worry for oneself or someone or something, 
but we don't need to worry for non-self or not someone, not 
something. Compared with non-self or selflessness, one 
self is not real. 

In order to know the truth of cause and effect or action 
and the same reaction of selfless impermanent nature, we 
need to do Dana, Sila and Bhavana, doing good deeds 
continuously and seriously. 

We can detach from oneself or someone or something 
as much as we understand the truth of non-self or not 
someone or not something. 

The aim of using self or someone or something or 
limited time and place should be to know the truth of cause 
and effect or action and the same reaction of selfless 
impermanent nature. 

Because of attachment to oneself, we are practicing 
meditation for ourselves and we are doing everything for 
ourselves. Now we must practice to be doing only for non-
self or not someone or not something. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   85RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   85 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

85 
 

We need to relax the whole body and mind, relaxing is 
detachment from the grasping habit caused by the idea of 
oneself or someone or something. Close their eyes gently, 
not forcefully. This is detachment from using our 
intelligence and ability and strength as our belongings. 

 Whatever we do, we used to use one-self. Now we are 
trying to use zero or none self. Self is impermanent, non-
self is permanent. 

We need to worry for oneself or someone or something, 
but we don't need to worry for non-self or not someone, not 
something. Compared with non-self or selflessness, one 
self is not real. 

In order to know the truth of cause and effect or action 
and the same reaction of selfless impermanent nature, we 
need to do Dana, Sila and Bhavana, doing good deeds 
continuously and seriously. 

We can detach from oneself or someone or something 
as much as we understand the truth of non-self or not 
someone or not something. 

The aim of using self or someone or something or 
limited time and place should be to know the truth of cause 
and effect or action and the same reaction of selfless 
impermanent nature. 

Because of attachment to oneself, we are practicing 
meditation for ourselves and we are doing everything for 
ourselves. Now we must practice to be doing only for non-
self or not someone or not something. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

84 
 

lên và xuống, luôn luôn có sự sinh khởi và hoại diệt, luôn 
luôn có cái tiến và cái lùi, cái được và cái mất, thành đạt và 
thất bại, v.v... 

Chính bởi do tất cả sự tham ái, một cách khác biệt, đã 
tạo nên những cuộc đời như vậy, làm cho các kiếp sống 
luân hồi không ngừng được luân phiên, phát triển. Và như 
vậy thì đó chính là đời sống của tất cả những chúng sinh 
hữu tình. 

Nếu chúng ta không thể kiểm soát được tâm trí, chúng 
ta không thể tịnh hóa được tâm tính của mình, thì chúng ta 
sẽ không bao giờ có thể dừng được vô vàn những kiếp sống 
của chuỗi luân hồi vô tận. Đây là điều chắc chắn. 

Một cái tâm dao động, bấp bênh, không ổn định chính 
là nhân để tạo ra một đời sống bấp bênh, không ổn định. Và 
như vậy, nó chính là đời sống của kiếp người. 

Ví như: tâm sân hận chính là tạo nên một cuộc đời đầy 
sân hận; tâm tham lam thì cũng tạo nên một cuộc đời đầy 
tham lam; tâm vô minh, dính mắc thì tạo nên kiếp sống của 
thú vật. 
 

DHAMMA TALK 7 
Today is 20 June 2025, we all will meditate together and 

then there will be sharing experiences or answering the 
questions. 

Whatever we do, we used to do with oneself or someone 
or I, something or mine. Now in practicing meditation we 
should let go of the idea of self or one-self or someone or I, 
something or mine, from the mind. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   84RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   84 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   84RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   84 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



85

Sayadaw Ashin Ottamathara 

85 
 

We need to relax the whole body and mind, relaxing is 
detachment from the grasping habit caused by the idea of 
oneself or someone or something. Close their eyes gently, 
not forcefully. This is detachment from using our 
intelligence and ability and strength as our belongings. 

 Whatever we do, we used to use one-self. Now we are 
trying to use zero or none self. Self is impermanent, non-
self is permanent. 

We need to worry for oneself or someone or something, 
but we don't need to worry for non-self or not someone, not 
something. Compared with non-self or selflessness, one 
self is not real. 

In order to know the truth of cause and effect or action 
and the same reaction of selfless impermanent nature, we 
need to do Dana, Sila and Bhavana, doing good deeds 
continuously and seriously. 

We can detach from oneself or someone or something 
as much as we understand the truth of non-self or not 
someone or not something. 

The aim of using self or someone or something or 
limited time and place should be to know the truth of cause 
and effect or action and the same reaction of selfless 
impermanent nature. 

Because of attachment to oneself, we are practicing 
meditation for ourselves and we are doing everything for 
ourselves. Now we must practice to be doing only for non-
self or not someone or not something. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   85RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   85 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

85 
 

We need to relax the whole body and mind, relaxing is 
detachment from the grasping habit caused by the idea of 
oneself or someone or something. Close their eyes gently, 
not forcefully. This is detachment from using our 
intelligence and ability and strength as our belongings. 

 Whatever we do, we used to use one-self. Now we are 
trying to use zero or none self. Self is impermanent, non-
self is permanent. 

We need to worry for oneself or someone or something, 
but we don't need to worry for non-self or not someone, not 
something. Compared with non-self or selflessness, one 
self is not real. 

In order to know the truth of cause and effect or action 
and the same reaction of selfless impermanent nature, we 
need to do Dana, Sila and Bhavana, doing good deeds 
continuously and seriously. 

We can detach from oneself or someone or something 
as much as we understand the truth of non-self or not 
someone or not something. 

The aim of using self or someone or something or 
limited time and place should be to know the truth of cause 
and effect or action and the same reaction of selfless 
impermanent nature. 

Because of attachment to oneself, we are practicing 
meditation for ourselves and we are doing everything for 
ourselves. Now we must practice to be doing only for non-
self or not someone or not something. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

84 
 

lên và xuống, luôn luôn có sự sinh khởi và hoại diệt, luôn 
luôn có cái tiến và cái lùi, cái được và cái mất, thành đạt và 
thất bại, v.v... 

Chính bởi do tất cả sự tham ái, một cách khác biệt, đã 
tạo nên những cuộc đời như vậy, làm cho các kiếp sống 
luân hồi không ngừng được luân phiên, phát triển. Và như 
vậy thì đó chính là đời sống của tất cả những chúng sinh 
hữu tình. 

Nếu chúng ta không thể kiểm soát được tâm trí, chúng 
ta không thể tịnh hóa được tâm tính của mình, thì chúng ta 
sẽ không bao giờ có thể dừng được vô vàn những kiếp sống 
của chuỗi luân hồi vô tận. Đây là điều chắc chắn. 

Một cái tâm dao động, bấp bênh, không ổn định chính 
là nhân để tạo ra một đời sống bấp bênh, không ổn định. Và 
như vậy, nó chính là đời sống của kiếp người. 

Ví như: tâm sân hận chính là tạo nên một cuộc đời đầy 
sân hận; tâm tham lam thì cũng tạo nên một cuộc đời đầy 
tham lam; tâm vô minh, dính mắc thì tạo nên kiếp sống của 
thú vật. 
 

DHAMMA TALK 7 
Today is 20 June 2025, we all will meditate together and 

then there will be sharing experiences or answering the 
questions. 

Whatever we do, we used to do with oneself or someone 
or I, something or mine. Now in practicing meditation we 
should let go of the idea of self or one-self or someone or I, 
something or mine, from the mind. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   84RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   84 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   85RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   85 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



86

Sayadaw Ashin Ottamathara 

87 
 

Chúng ta cần lo lắng cho tự ngã, thứ gì đó hay ai đó. 
Nhưng chúng ta không cần lo lắng cho vô ngã, không phải 
ai đó, không phải thứ gì đó. Khi so sánh với vô ngã hay tính 
không, tự ngã hay một cái tôi thì không có thật. 

Để biết về sự thật của nhân và quả, hay hành động và 
phản ứng tương tự của bản chất vô thường vô ngã, chúng ta 
cần phải bố thí giữ giới và hành thiền, làm thiện pháp một 
cách liên tục và nghiêm túc. 

Chúng ta càng hiểu về sự thật của vô ngã hay không có 
ai đó, không có thứ gì đó thì chúng ta càng có thể xả ly khỏi 
cái tôi, tự ngã hay ai đó hay thứ gì đó. 

Mục tiêu của việc sử dụng cái tôi, tự ngã hay ai đó hay 
cái gì đó, hay thời gian và nơi chốn giới hạn là để biết về 
sự thật của nhân và quả, hay hành động và phản ứng tương 
tự của bản chất vô thường vô ngã. 

Bởi vì dính mắc vào tự ngã, một cái tôi, chúng ta thực 
hành thiền cho bản thân và chúng ta làm mọi thứ cho bản 
thân. Giờ đây chúng ta cần phải thực hành chỉ làm mà thôi 
cho vô ngã hay không phải ai đó hay không phải thứ gì đó. 

Tôi đang cố gắng nỗ lực giảng dạy về sự thật về cái ngã 
và vô ngã theo cách chỉ để dạy mà thôi. Và tất cả các bạn 
cũng nên học cách chỉ học mà thôi cùng với chánh niệm và 
xả ly hay hiểu biết đúng đắn như thế này.  

Tính không hay sự trống rỗng hay vô ngã thì vĩnh hằng 
bất biến nhưng cái tôi tự ngã hay ai đó hay thứ gì đó thì 
không có tồn tại mãi mãi, không thường hằng. 

Thời gian thiền có hướng dẫn đã kết thúc và bây giờ quý 
vị có thể chia sẻ kinh nghiệm cũng như là hỏi đáp. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   87RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   87 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

87 
 

Chúng ta cần lo lắng cho tự ngã, thứ gì đó hay ai đó. 
Nhưng chúng ta không cần lo lắng cho vô ngã, không phải 
ai đó, không phải thứ gì đó. Khi so sánh với vô ngã hay tính 
không, tự ngã hay một cái tôi thì không có thật. 

Để biết về sự thật của nhân và quả, hay hành động và 
phản ứng tương tự của bản chất vô thường vô ngã, chúng ta 
cần phải bố thí giữ giới và hành thiền, làm thiện pháp một 
cách liên tục và nghiêm túc. 

Chúng ta càng hiểu về sự thật của vô ngã hay không có 
ai đó, không có thứ gì đó thì chúng ta càng có thể xả ly khỏi 
cái tôi, tự ngã hay ai đó hay thứ gì đó. 

Mục tiêu của việc sử dụng cái tôi, tự ngã hay ai đó hay 
cái gì đó, hay thời gian và nơi chốn giới hạn là để biết về 
sự thật của nhân và quả, hay hành động và phản ứng tương 
tự của bản chất vô thường vô ngã. 

Bởi vì dính mắc vào tự ngã, một cái tôi, chúng ta thực 
hành thiền cho bản thân và chúng ta làm mọi thứ cho bản 
thân. Giờ đây chúng ta cần phải thực hành chỉ làm mà thôi 
cho vô ngã hay không phải ai đó hay không phải thứ gì đó. 

Tôi đang cố gắng nỗ lực giảng dạy về sự thật về cái ngã 
và vô ngã theo cách chỉ để dạy mà thôi. Và tất cả các bạn 
cũng nên học cách chỉ học mà thôi cùng với chánh niệm và 
xả ly hay hiểu biết đúng đắn như thế này.  

Tính không hay sự trống rỗng hay vô ngã thì vĩnh hằng 
bất biến nhưng cái tôi tự ngã hay ai đó hay thứ gì đó thì 
không có tồn tại mãi mãi, không thường hằng. 

Thời gian thiền có hướng dẫn đã kết thúc và bây giờ quý 
vị có thể chia sẻ kinh nghiệm cũng như là hỏi đáp. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

86 
 

I'm also trying to teach about the truth of self and non-
self to be teaching only. You all should learn to be learning 
only with mindfulness and detachment or right 
understanding like this. 

Nothingness or selflessness is permanent but oneself or 
someone or something is not permanent.  

Guiding meditation is over, now you can share your 
experience or ask the question. 

 
BÀI PHÁP SỐ 7 

Hôm nay là 20/06/2025, tất cả chúng ta sẽ cùng thực 
hành thiền với nhau và sau đó sẽ có thời gian cho sự chia 
sẻ và hỏi đáp. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta đã quen làm với 
một cái tôi tự ngã hay ai đó hay tôi, thứ gì đó hay “của tôi”. 
Bây giờ trong lúc thực hành thiền, chúng ta nên buông bỏ 
ý tưởng về một cái tôi, về tự ngã, về ai đó hay tôi, thứ gì đó 
hay là cái của tôi ra khỏi tâm trí. 

Chúng ta cần thả lỏng thư giãn toàn bộ thân và tâm. Sự 
thư giãn thả lỏng là xả ly khỏi thói quen chấp giữ gây ra bởi 
ý tưởng về một cái tôi, tự ngã hay ai đó hay thứ gì đó. Hãy 
từ từ khép mắt lại một cách nhẹ nhàng không cưỡng ép, đây 
chính là xả ly khỏi việc sử dụng trí thông minh, khả năng, 
sức mạnh của chúng ta như là tài sản của chúng ta. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta đã quen sử dụng 
ý tưởng về một cái tôi, tự ngã. Và bây giờ chúng ta cố gắng 
thử để sử dụng ý tưởng về vô ngã. Tự ngã thì vô thường. 
Vô ngã thì thường hằng bất biến. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   86RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   86 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   86RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   86 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



87

Sayadaw Ashin Ottamathara 

87 
 

Chúng ta cần lo lắng cho tự ngã, thứ gì đó hay ai đó. 
Nhưng chúng ta không cần lo lắng cho vô ngã, không phải 
ai đó, không phải thứ gì đó. Khi so sánh với vô ngã hay tính 
không, tự ngã hay một cái tôi thì không có thật. 

Để biết về sự thật của nhân và quả, hay hành động và 
phản ứng tương tự của bản chất vô thường vô ngã, chúng ta 
cần phải bố thí giữ giới và hành thiền, làm thiện pháp một 
cách liên tục và nghiêm túc. 

Chúng ta càng hiểu về sự thật của vô ngã hay không có 
ai đó, không có thứ gì đó thì chúng ta càng có thể xả ly khỏi 
cái tôi, tự ngã hay ai đó hay thứ gì đó. 

Mục tiêu của việc sử dụng cái tôi, tự ngã hay ai đó hay 
cái gì đó, hay thời gian và nơi chốn giới hạn là để biết về 
sự thật của nhân và quả, hay hành động và phản ứng tương 
tự của bản chất vô thường vô ngã. 

Bởi vì dính mắc vào tự ngã, một cái tôi, chúng ta thực 
hành thiền cho bản thân và chúng ta làm mọi thứ cho bản 
thân. Giờ đây chúng ta cần phải thực hành chỉ làm mà thôi 
cho vô ngã hay không phải ai đó hay không phải thứ gì đó. 

Tôi đang cố gắng nỗ lực giảng dạy về sự thật về cái ngã 
và vô ngã theo cách chỉ để dạy mà thôi. Và tất cả các bạn 
cũng nên học cách chỉ học mà thôi cùng với chánh niệm và 
xả ly hay hiểu biết đúng đắn như thế này.  

Tính không hay sự trống rỗng hay vô ngã thì vĩnh hằng 
bất biến nhưng cái tôi tự ngã hay ai đó hay thứ gì đó thì 
không có tồn tại mãi mãi, không thường hằng. 

Thời gian thiền có hướng dẫn đã kết thúc và bây giờ quý 
vị có thể chia sẻ kinh nghiệm cũng như là hỏi đáp. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   87RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   87 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

87 
 

Chúng ta cần lo lắng cho tự ngã, thứ gì đó hay ai đó. 
Nhưng chúng ta không cần lo lắng cho vô ngã, không phải 
ai đó, không phải thứ gì đó. Khi so sánh với vô ngã hay tính 
không, tự ngã hay một cái tôi thì không có thật. 

Để biết về sự thật của nhân và quả, hay hành động và 
phản ứng tương tự của bản chất vô thường vô ngã, chúng ta 
cần phải bố thí giữ giới và hành thiền, làm thiện pháp một 
cách liên tục và nghiêm túc. 

Chúng ta càng hiểu về sự thật của vô ngã hay không có 
ai đó, không có thứ gì đó thì chúng ta càng có thể xả ly khỏi 
cái tôi, tự ngã hay ai đó hay thứ gì đó. 

Mục tiêu của việc sử dụng cái tôi, tự ngã hay ai đó hay 
cái gì đó, hay thời gian và nơi chốn giới hạn là để biết về 
sự thật của nhân và quả, hay hành động và phản ứng tương 
tự của bản chất vô thường vô ngã. 

Bởi vì dính mắc vào tự ngã, một cái tôi, chúng ta thực 
hành thiền cho bản thân và chúng ta làm mọi thứ cho bản 
thân. Giờ đây chúng ta cần phải thực hành chỉ làm mà thôi 
cho vô ngã hay không phải ai đó hay không phải thứ gì đó. 

Tôi đang cố gắng nỗ lực giảng dạy về sự thật về cái ngã 
và vô ngã theo cách chỉ để dạy mà thôi. Và tất cả các bạn 
cũng nên học cách chỉ học mà thôi cùng với chánh niệm và 
xả ly hay hiểu biết đúng đắn như thế này.  

Tính không hay sự trống rỗng hay vô ngã thì vĩnh hằng 
bất biến nhưng cái tôi tự ngã hay ai đó hay thứ gì đó thì 
không có tồn tại mãi mãi, không thường hằng. 

Thời gian thiền có hướng dẫn đã kết thúc và bây giờ quý 
vị có thể chia sẻ kinh nghiệm cũng như là hỏi đáp. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

86 
 

I'm also trying to teach about the truth of self and non-
self to be teaching only. You all should learn to be learning 
only with mindfulness and detachment or right 
understanding like this. 

Nothingness or selflessness is permanent but oneself or 
someone or something is not permanent.  

Guiding meditation is over, now you can share your 
experience or ask the question. 

 
BÀI PHÁP SỐ 7 

Hôm nay là 20/06/2025, tất cả chúng ta sẽ cùng thực 
hành thiền với nhau và sau đó sẽ có thời gian cho sự chia 
sẻ và hỏi đáp. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta đã quen làm với 
một cái tôi tự ngã hay ai đó hay tôi, thứ gì đó hay “của tôi”. 
Bây giờ trong lúc thực hành thiền, chúng ta nên buông bỏ 
ý tưởng về một cái tôi, về tự ngã, về ai đó hay tôi, thứ gì đó 
hay là cái của tôi ra khỏi tâm trí. 

Chúng ta cần thả lỏng thư giãn toàn bộ thân và tâm. Sự 
thư giãn thả lỏng là xả ly khỏi thói quen chấp giữ gây ra bởi 
ý tưởng về một cái tôi, tự ngã hay ai đó hay thứ gì đó. Hãy 
từ từ khép mắt lại một cách nhẹ nhàng không cưỡng ép, đây 
chính là xả ly khỏi việc sử dụng trí thông minh, khả năng, 
sức mạnh của chúng ta như là tài sản của chúng ta. 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, chúng ta đã quen sử dụng 
ý tưởng về một cái tôi, tự ngã. Và bây giờ chúng ta cố gắng 
thử để sử dụng ý tưởng về vô ngã. Tự ngã thì vô thường. 
Vô ngã thì thường hằng bất biến. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   86RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   86 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   87RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   87 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



88

Sayadaw Ashin Ottamathara 

89 
 

Only when there is right action, there will be right 
understanding. Only when there is right understanding, 
there will be right action. 

For those who are attached to action, trying to do right 
action is the cause of right understanding. For those who 
are attached to understanding, trying to do right 
understanding is the cause of right action. 

 
BÀI PHÁP SỐ 8 

Hôm nay ngày 21 tháng Sáu năm 2025, tất cả chúng ta 
sẽ cùng hành thiền với nhau. 

Hãy chánh niệm để biết về bản chất của Nāma-Rūpa - 
danh và sắc, thân và tâm. Bản thân chúng tự xuất hiện và 
biến mất. 

Để biết về bản chất vô thường của thân và tâm, chúng 
ta cần dừng lại, hoặc buông bỏ những khát vọng, những 
hành động mà chúng ta đã quen làm với vai trò là “tôi” hay 
“ai đó.” 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, hãy cố gắng chỉ làm mà 
thôi, không có ý tưởng về “ai đó” hay “tôi,” “thứ gì đó” hay 
“cái của tôi.” Chúng ta nên cẩn trọng, không làm như là 
chúng ta hiểu biết, hay theo một thói quen. Chúng ta nên 
cẩn thận, không làm và không sử dụng như sức mạnh hay 
lòng tự cao của chúng sanh. 

Làm mọi thứ với hiểu biết sai lầm về một tự ngã hay 
“tôi” là điều mà chúng ta đã quen làm. Ngay bây giờ, chúng 
ta nên cố gắng để chỉ làm mà thôi, mà không có một ý tưởng 
về tự ngã hay “tôi.” 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   89RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   89 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

89 
 

Only when there is right action, there will be right 
understanding. Only when there is right understanding, 
there will be right action. 

For those who are attached to action, trying to do right 
action is the cause of right understanding. For those who 
are attached to understanding, trying to do right 
understanding is the cause of right action. 

 
BÀI PHÁP SỐ 8 

Hôm nay ngày 21 tháng Sáu năm 2025, tất cả chúng ta 
sẽ cùng hành thiền với nhau. 

Hãy chánh niệm để biết về bản chất của Nāma-Rūpa - 
danh và sắc, thân và tâm. Bản thân chúng tự xuất hiện và 
biến mất. 

Để biết về bản chất vô thường của thân và tâm, chúng 
ta cần dừng lại, hoặc buông bỏ những khát vọng, những 
hành động mà chúng ta đã quen làm với vai trò là “tôi” hay 
“ai đó.” 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, hãy cố gắng chỉ làm mà 
thôi, không có ý tưởng về “ai đó” hay “tôi,” “thứ gì đó” hay 
“cái của tôi.” Chúng ta nên cẩn trọng, không làm như là 
chúng ta hiểu biết, hay theo một thói quen. Chúng ta nên 
cẩn thận, không làm và không sử dụng như sức mạnh hay 
lòng tự cao của chúng sanh. 

Làm mọi thứ với hiểu biết sai lầm về một tự ngã hay 
“tôi” là điều mà chúng ta đã quen làm. Ngay bây giờ, chúng 
ta nên cố gắng để chỉ làm mà thôi, mà không có một ý tưởng 
về tự ngã hay “tôi.” 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

88 
 

DHAMMA TALK 8 
Today is 21st of June 2025 we will all meditate together. 
Be mindful to know the nature of Nāma and Rūpa, those 

are appearing and disappearing by themselves. In order to 
know the impermanent nature of Nāma and Rūpa, we need 
to stop or let go of the desire and action we used to do as 
someone or “I.” 

Whatever we do, we should try to be doing only, 
without the idea of someone, or “I,” something, or “my.” 
We should be careful not to do as we understand or are used 
to. We should be careful not to use our strength and pride 
of living beings. 

Doing everything with a misunderstanding of oneself or 
“I” is what we used to do. Now, we should try to be doing 
only without the idea of oneself or “I.” 

Doing all kinds of good deeds - including practicing 
meditation - needs to be done whether we understand or 
not, whether we are able to do or not. To be doing only is 
important. We can understand only when we do. We can do 
- we will be able to do - only when we do. 

There will be understanding and not understanding, 
ability and inability to do in doing all kinds of good deeds. 
But all these opposite conditions are to be used only, not to 
be grasped as something. 

Teaching about Dhamma is really difficult. Some 
Dhamma can be taught, some cannot. But I continue 
teaching like this for many years, continuously, with the 
knowing of teaching and not teaching only. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   88RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   88 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   88RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   88 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



89

Sayadaw Ashin Ottamathara 

89 
 

Only when there is right action, there will be right 
understanding. Only when there is right understanding, 
there will be right action. 

For those who are attached to action, trying to do right 
action is the cause of right understanding. For those who 
are attached to understanding, trying to do right 
understanding is the cause of right action. 

 
BÀI PHÁP SỐ 8 

Hôm nay ngày 21 tháng Sáu năm 2025, tất cả chúng ta 
sẽ cùng hành thiền với nhau. 

Hãy chánh niệm để biết về bản chất của Nāma-Rūpa - 
danh và sắc, thân và tâm. Bản thân chúng tự xuất hiện và 
biến mất. 

Để biết về bản chất vô thường của thân và tâm, chúng 
ta cần dừng lại, hoặc buông bỏ những khát vọng, những 
hành động mà chúng ta đã quen làm với vai trò là “tôi” hay 
“ai đó.” 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, hãy cố gắng chỉ làm mà 
thôi, không có ý tưởng về “ai đó” hay “tôi,” “thứ gì đó” hay 
“cái của tôi.” Chúng ta nên cẩn trọng, không làm như là 
chúng ta hiểu biết, hay theo một thói quen. Chúng ta nên 
cẩn thận, không làm và không sử dụng như sức mạnh hay 
lòng tự cao của chúng sanh. 

Làm mọi thứ với hiểu biết sai lầm về một tự ngã hay 
“tôi” là điều mà chúng ta đã quen làm. Ngay bây giờ, chúng 
ta nên cố gắng để chỉ làm mà thôi, mà không có một ý tưởng 
về tự ngã hay “tôi.” 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   89RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   89 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

89 
 

Only when there is right action, there will be right 
understanding. Only when there is right understanding, 
there will be right action. 

For those who are attached to action, trying to do right 
action is the cause of right understanding. For those who 
are attached to understanding, trying to do right 
understanding is the cause of right action. 

 
BÀI PHÁP SỐ 8 

Hôm nay ngày 21 tháng Sáu năm 2025, tất cả chúng ta 
sẽ cùng hành thiền với nhau. 

Hãy chánh niệm để biết về bản chất của Nāma-Rūpa - 
danh và sắc, thân và tâm. Bản thân chúng tự xuất hiện và 
biến mất. 

Để biết về bản chất vô thường của thân và tâm, chúng 
ta cần dừng lại, hoặc buông bỏ những khát vọng, những 
hành động mà chúng ta đã quen làm với vai trò là “tôi” hay 
“ai đó.” 

Bất cứ điều gì chúng ta làm, hãy cố gắng chỉ làm mà 
thôi, không có ý tưởng về “ai đó” hay “tôi,” “thứ gì đó” hay 
“cái của tôi.” Chúng ta nên cẩn trọng, không làm như là 
chúng ta hiểu biết, hay theo một thói quen. Chúng ta nên 
cẩn thận, không làm và không sử dụng như sức mạnh hay 
lòng tự cao của chúng sanh. 

Làm mọi thứ với hiểu biết sai lầm về một tự ngã hay 
“tôi” là điều mà chúng ta đã quen làm. Ngay bây giờ, chúng 
ta nên cố gắng để chỉ làm mà thôi, mà không có một ý tưởng 
về tự ngã hay “tôi.” 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

88 
 

DHAMMA TALK 8 
Today is 21st of June 2025 we will all meditate together. 
Be mindful to know the nature of Nāma and Rūpa, those 

are appearing and disappearing by themselves. In order to 
know the impermanent nature of Nāma and Rūpa, we need 
to stop or let go of the desire and action we used to do as 
someone or “I.” 

Whatever we do, we should try to be doing only, 
without the idea of someone, or “I,” something, or “my.” 
We should be careful not to do as we understand or are used 
to. We should be careful not to use our strength and pride 
of living beings. 

Doing everything with a misunderstanding of oneself or 
“I” is what we used to do. Now, we should try to be doing 
only without the idea of oneself or “I.” 

Doing all kinds of good deeds - including practicing 
meditation - needs to be done whether we understand or 
not, whether we are able to do or not. To be doing only is 
important. We can understand only when we do. We can do 
- we will be able to do - only when we do. 

There will be understanding and not understanding, 
ability and inability to do in doing all kinds of good deeds. 
But all these opposite conditions are to be used only, not to 
be grasped as something. 

Teaching about Dhamma is really difficult. Some 
Dhamma can be taught, some cannot. But I continue 
teaching like this for many years, continuously, with the 
knowing of teaching and not teaching only. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   88RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   88 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   89RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   89 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



90

Sayadaw Ashin Ottamathara 

91 
 

In order to detach from oneself, or one person, one 
thing, we all should accept and start from non-self or 
selflessness - or not one thing, not one person - just 
suffering, or the impermanent nature only. 

As a non-meditator, we, living beings, are using our 
body and mind with the idea of one self, or one person, or 
one thing, or one time, in one place. 

Now, as a meditator, we can use our body and mind, but 
we should change our understanding from "one self" to 
"non-self", or just "cause and effect", or "action and the 
same reaction of impermanent nature". 

As a meditator, we need to be limitless from every limit.  
Every limit needs to be limitless. Every attachment needs 
to be detachment. Every selfishness needs to be 
selflessness.  

We all need to open our hearts and minds as much as 
we close. As a meditator, every intentional action of our 
body and mind needs to stop or detach. We need to be 
mindful as much as we are ignoring. 

 
BÀI PHÁP SỐ 9 

Tất cả chúng ta sẽ cùng hành thiền với nhau trong thời 
khóa buổi sáng ngày hôm nay. 

Để xả ly khỏi tự ngã, một cái tôi hay một người, một thứ 
gì đó, tất cả chúng ta cần chấp nhận và bắt đầu từ vô ngã 
hay sự trống rỗng, hay không phải một thứ, không phải một 
người - chỉ có sự bất toại nguyện hay bản chất vô thường 
mà thôi. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   91RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   91 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

91 
 

In order to detach from oneself, or one person, one 
thing, we all should accept and start from non-self or 
selflessness - or not one thing, not one person - just 
suffering, or the impermanent nature only. 

As a non-meditator, we, living beings, are using our 
body and mind with the idea of one self, or one person, or 
one thing, or one time, in one place. 

Now, as a meditator, we can use our body and mind, but 
we should change our understanding from "one self" to 
"non-self", or just "cause and effect", or "action and the 
same reaction of impermanent nature". 

As a meditator, we need to be limitless from every limit.  
Every limit needs to be limitless. Every attachment needs 
to be detachment. Every selfishness needs to be 
selflessness.  

We all need to open our hearts and minds as much as 
we close. As a meditator, every intentional action of our 
body and mind needs to stop or detach. We need to be 
mindful as much as we are ignoring. 

 
BÀI PHÁP SỐ 9 

Tất cả chúng ta sẽ cùng hành thiền với nhau trong thời 
khóa buổi sáng ngày hôm nay. 

Để xả ly khỏi tự ngã, một cái tôi hay một người, một thứ 
gì đó, tất cả chúng ta cần chấp nhận và bắt đầu từ vô ngã 
hay sự trống rỗng, hay không phải một thứ, không phải một 
người - chỉ có sự bất toại nguyện hay bản chất vô thường 
mà thôi. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

90 
 

Làm tất cả những loại thiện pháp, bao gồm cả hành 
thiền, thì chúng ta cần làm - dù rằng chúng ta hiểu hay 
không, dù rằng chúng ta có thể làm hay không. Chỉ làm mà 
thôi là rất quan trọng. 

Chúng ta có thể thấu hiểu chỉ khi nào chúng ta làm. 
Chúng ta làm thì chúng ta càng có thể làm, càng có khả 
năng để làm. 

Sẽ có hiểu và không hiểu, có khả năng để làm và không 
có khả năng làm trong việc làm tất cả những loại thiện pháp. 
Nhưng tất cả những điều kiện trái ngược này chỉ để sử dụng 
mà thôi, không phải để chấp thủ, nắm giữ như là “thứ gì 
đó.” 

Dạy về Pháp - Dhamma - thực sự là khó. Một số Pháp 
có thể giảng dạy, một số thì không. Nhưng mà tôi đã tiếp 
tục giảng dạy như thế này trong rất nhiều năm, với hiểu biết 
về chỉ dạy hoặc chỉ không dạy mà thôi. 

Chỉ khi nào có hành động đúng đắn thì sẽ có hiểu biết 
đúng đắn - chánh kiến. Chỉ khi nào có chánh kiến thì chúng 
ta mới có hành động đúng đắn. 

Đối với những người mà dính mắc vào hành động, hãy 
cố gắng hành động đúng, vì đó là nhân của hiểu biết đúng - 
chánh kiến. 

Đối với những người mà dính mắc vào hiểu biết, hãy cố 
gắng hiểu biết đúng, vì đó là nhân của hành động đúng. 

 
DHAMMA TALK 9 

We all will meditate together in this morning session. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   90RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   90 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   90RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   90 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



91

Sayadaw Ashin Ottamathara 

91 
 

In order to detach from oneself, or one person, one 
thing, we all should accept and start from non-self or 
selflessness - or not one thing, not one person - just 
suffering, or the impermanent nature only. 

As a non-meditator, we, living beings, are using our 
body and mind with the idea of one self, or one person, or 
one thing, or one time, in one place. 

Now, as a meditator, we can use our body and mind, but 
we should change our understanding from "one self" to 
"non-self", or just "cause and effect", or "action and the 
same reaction of impermanent nature". 

As a meditator, we need to be limitless from every limit.  
Every limit needs to be limitless. Every attachment needs 
to be detachment. Every selfishness needs to be 
selflessness.  

We all need to open our hearts and minds as much as 
we close. As a meditator, every intentional action of our 
body and mind needs to stop or detach. We need to be 
mindful as much as we are ignoring. 

 
BÀI PHÁP SỐ 9 

Tất cả chúng ta sẽ cùng hành thiền với nhau trong thời 
khóa buổi sáng ngày hôm nay. 

Để xả ly khỏi tự ngã, một cái tôi hay một người, một thứ 
gì đó, tất cả chúng ta cần chấp nhận và bắt đầu từ vô ngã 
hay sự trống rỗng, hay không phải một thứ, không phải một 
người - chỉ có sự bất toại nguyện hay bản chất vô thường 
mà thôi. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   91RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   91 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

91 
 

In order to detach from oneself, or one person, one 
thing, we all should accept and start from non-self or 
selflessness - or not one thing, not one person - just 
suffering, or the impermanent nature only. 

As a non-meditator, we, living beings, are using our 
body and mind with the idea of one self, or one person, or 
one thing, or one time, in one place. 

Now, as a meditator, we can use our body and mind, but 
we should change our understanding from "one self" to 
"non-self", or just "cause and effect", or "action and the 
same reaction of impermanent nature". 

As a meditator, we need to be limitless from every limit.  
Every limit needs to be limitless. Every attachment needs 
to be detachment. Every selfishness needs to be 
selflessness.  

We all need to open our hearts and minds as much as 
we close. As a meditator, every intentional action of our 
body and mind needs to stop or detach. We need to be 
mindful as much as we are ignoring. 

 
BÀI PHÁP SỐ 9 

Tất cả chúng ta sẽ cùng hành thiền với nhau trong thời 
khóa buổi sáng ngày hôm nay. 

Để xả ly khỏi tự ngã, một cái tôi hay một người, một thứ 
gì đó, tất cả chúng ta cần chấp nhận và bắt đầu từ vô ngã 
hay sự trống rỗng, hay không phải một thứ, không phải một 
người - chỉ có sự bất toại nguyện hay bản chất vô thường 
mà thôi. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

90 
 

Làm tất cả những loại thiện pháp, bao gồm cả hành 
thiền, thì chúng ta cần làm - dù rằng chúng ta hiểu hay 
không, dù rằng chúng ta có thể làm hay không. Chỉ làm mà 
thôi là rất quan trọng. 

Chúng ta có thể thấu hiểu chỉ khi nào chúng ta làm. 
Chúng ta làm thì chúng ta càng có thể làm, càng có khả 
năng để làm. 

Sẽ có hiểu và không hiểu, có khả năng để làm và không 
có khả năng làm trong việc làm tất cả những loại thiện pháp. 
Nhưng tất cả những điều kiện trái ngược này chỉ để sử dụng 
mà thôi, không phải để chấp thủ, nắm giữ như là “thứ gì 
đó.” 

Dạy về Pháp - Dhamma - thực sự là khó. Một số Pháp 
có thể giảng dạy, một số thì không. Nhưng mà tôi đã tiếp 
tục giảng dạy như thế này trong rất nhiều năm, với hiểu biết 
về chỉ dạy hoặc chỉ không dạy mà thôi. 

Chỉ khi nào có hành động đúng đắn thì sẽ có hiểu biết 
đúng đắn - chánh kiến. Chỉ khi nào có chánh kiến thì chúng 
ta mới có hành động đúng đắn. 

Đối với những người mà dính mắc vào hành động, hãy 
cố gắng hành động đúng, vì đó là nhân của hiểu biết đúng - 
chánh kiến. 

Đối với những người mà dính mắc vào hiểu biết, hãy cố 
gắng hiểu biết đúng, vì đó là nhân của hành động đúng. 

 
DHAMMA TALK 9 

We all will meditate together in this morning session. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   90RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   90 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   91RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   91 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



92

Sayadaw Ashin Ottamathara 

93 
 

this intention I have been making new things one after 
another, new meditation centers one after another. I don't 
emphasize constructing expensive and beautiful Dhamma 
Hall like this. We emphasize convenience for the resident. 
So on my side, I am able to do what I want to do. 

Some of the monks and nuns, their intention is to make 
the Dhamma Hall or monastery with a standard. They 
emphasize finishing the Dhamma Hall or monastery. They 
don't have much intention to use it for learning Buddhist 
literature or practicing meditation. So they are also able to 
get success to fulfill their desire. 

I'm not grasping any of the desires and ways of doing 
good deeds. Construction monastery of the Dhamma Hall 
is doing good deeds, so also opening a full day meditation 
centre for the meditators and helping people desire is also 
doing good deeds. There are many needs concerned with 
Buddhism and people in this modern society. We are 
fulfilling as much as we can with the receiving donation of 
the money. My intention is to finish one donation after 
another. There are donors who want to donate, so also we 
are monks and nuns who are receiving donations. Donated 
items may be different. Because of various donors, some 
donors will donate only food, some will donate money. On 
our side, we will receive whatever they donate and then we 
will try to use it in the best way. 

As a meditation teacher, I have been donating even 
human beings. Some of the parents will donate their 
children to the Thabarwa center. Some of the mothers will 
donate their baby, so we are receiving whatever is donated 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   93RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   93 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

93 
 

this intention I have been making new things one after 
another, new meditation centers one after another. I don't 
emphasize constructing expensive and beautiful Dhamma 
Hall like this. We emphasize convenience for the resident. 
So on my side, I am able to do what I want to do. 

Some of the monks and nuns, their intention is to make 
the Dhamma Hall or monastery with a standard. They 
emphasize finishing the Dhamma Hall or monastery. They 
don't have much intention to use it for learning Buddhist 
literature or practicing meditation. So they are also able to 
get success to fulfill their desire. 

I'm not grasping any of the desires and ways of doing 
good deeds. Construction monastery of the Dhamma Hall 
is doing good deeds, so also opening a full day meditation 
centre for the meditators and helping people desire is also 
doing good deeds. There are many needs concerned with 
Buddhism and people in this modern society. We are 
fulfilling as much as we can with the receiving donation of 
the money. My intention is to finish one donation after 
another. There are donors who want to donate, so also we 
are monks and nuns who are receiving donations. Donated 
items may be different. Because of various donors, some 
donors will donate only food, some will donate money. On 
our side, we will receive whatever they donate and then we 
will try to use it in the best way. 

As a meditation teacher, I have been donating even 
human beings. Some of the parents will donate their 
children to the Thabarwa center. Some of the mothers will 
donate their baby, so we are receiving whatever is donated 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

92 
 

Khi không là người hành thiền, chúng ta - những chúng 
sanh hữu tình - sử dụng thân và tâm 

 với ý tưởng về một tự ngã, hay một người, hay một thứ, 
một thời gian, một nơi chốn. 

Và giờ đây, khi là một hành giả, người hành thiền, 
chúng ta có thể sử dụng thân và tâm của mình, nhưng chúng 
ta nên thay đổi hiểu biết của chúng ta, từ "tự ngã" thành "vô 
ngã", hay chỉ là "nhân và quả", "hành động và phản ứng 
tương ứng" của bản chất vô thường. 

Là một người hành thiền, chúng ta cần trở nên không có 
giới hạn từ mọi giới hạn. Mọi giới hạn cần trở thành không 
giới hạn. Mọi dính mắc cần được xả ly.  Mọi sự vị kỷ cần 
trở thành lòng vô ngã, vị tha. 

 Tất cả chúng ta cần cởi mở trái tim và tâm hồn, nhiều 
như chúng ta đã từng đóng kín. Là một hành giả, mọi hành 
động có chủ tâm, chủ đích của thân và tâm cần dừng lại hay 
xả ly. Chúng ta cần chánh niệm nhiều như chúng ta vô 
minh. 
 

DHAMMA TALK 10 
Here in this monastery the Mahar and hostel, everything 

is complete but no one is using this monastery. There are 
many monasteries like this in Myanmar also. Because of 
experiences like this, I emphasize it to be useful for 
construction in every Thabarwa center. We have to open 
new Thabarwa centers because we want to use them. We 
want to use them for the meditators, for the volunteers, for 
the homeless and helpless, and refugees of the society. With 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   92RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   92 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   92RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   92 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



93

Sayadaw Ashin Ottamathara 

93 
 

this intention I have been making new things one after 
another, new meditation centers one after another. I don't 
emphasize constructing expensive and beautiful Dhamma 
Hall like this. We emphasize convenience for the resident. 
So on my side, I am able to do what I want to do. 

Some of the monks and nuns, their intention is to make 
the Dhamma Hall or monastery with a standard. They 
emphasize finishing the Dhamma Hall or monastery. They 
don't have much intention to use it for learning Buddhist 
literature or practicing meditation. So they are also able to 
get success to fulfill their desire. 

I'm not grasping any of the desires and ways of doing 
good deeds. Construction monastery of the Dhamma Hall 
is doing good deeds, so also opening a full day meditation 
centre for the meditators and helping people desire is also 
doing good deeds. There are many needs concerned with 
Buddhism and people in this modern society. We are 
fulfilling as much as we can with the receiving donation of 
the money. My intention is to finish one donation after 
another. There are donors who want to donate, so also we 
are monks and nuns who are receiving donations. Donated 
items may be different. Because of various donors, some 
donors will donate only food, some will donate money. On 
our side, we will receive whatever they donate and then we 
will try to use it in the best way. 

As a meditation teacher, I have been donating even 
human beings. Some of the parents will donate their 
children to the Thabarwa center. Some of the mothers will 
donate their baby, so we are receiving whatever is donated 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   93RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   93 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

93 
 

this intention I have been making new things one after 
another, new meditation centers one after another. I don't 
emphasize constructing expensive and beautiful Dhamma 
Hall like this. We emphasize convenience for the resident. 
So on my side, I am able to do what I want to do. 

Some of the monks and nuns, their intention is to make 
the Dhamma Hall or monastery with a standard. They 
emphasize finishing the Dhamma Hall or monastery. They 
don't have much intention to use it for learning Buddhist 
literature or practicing meditation. So they are also able to 
get success to fulfill their desire. 

I'm not grasping any of the desires and ways of doing 
good deeds. Construction monastery of the Dhamma Hall 
is doing good deeds, so also opening a full day meditation 
centre for the meditators and helping people desire is also 
doing good deeds. There are many needs concerned with 
Buddhism and people in this modern society. We are 
fulfilling as much as we can with the receiving donation of 
the money. My intention is to finish one donation after 
another. There are donors who want to donate, so also we 
are monks and nuns who are receiving donations. Donated 
items may be different. Because of various donors, some 
donors will donate only food, some will donate money. On 
our side, we will receive whatever they donate and then we 
will try to use it in the best way. 

As a meditation teacher, I have been donating even 
human beings. Some of the parents will donate their 
children to the Thabarwa center. Some of the mothers will 
donate their baby, so we are receiving whatever is donated 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

92 
 

Khi không là người hành thiền, chúng ta - những chúng 
sanh hữu tình - sử dụng thân và tâm 

 với ý tưởng về một tự ngã, hay một người, hay một thứ, 
một thời gian, một nơi chốn. 

Và giờ đây, khi là một hành giả, người hành thiền, 
chúng ta có thể sử dụng thân và tâm của mình, nhưng chúng 
ta nên thay đổi hiểu biết của chúng ta, từ "tự ngã" thành "vô 
ngã", hay chỉ là "nhân và quả", "hành động và phản ứng 
tương ứng" của bản chất vô thường. 

Là một người hành thiền, chúng ta cần trở nên không có 
giới hạn từ mọi giới hạn. Mọi giới hạn cần trở thành không 
giới hạn. Mọi dính mắc cần được xả ly.  Mọi sự vị kỷ cần 
trở thành lòng vô ngã, vị tha. 

 Tất cả chúng ta cần cởi mở trái tim và tâm hồn, nhiều 
như chúng ta đã từng đóng kín. Là một hành giả, mọi hành 
động có chủ tâm, chủ đích của thân và tâm cần dừng lại hay 
xả ly. Chúng ta cần chánh niệm nhiều như chúng ta vô 
minh. 
 

DHAMMA TALK 10 
Here in this monastery the Mahar and hostel, everything 

is complete but no one is using this monastery. There are 
many monasteries like this in Myanmar also. Because of 
experiences like this, I emphasize it to be useful for 
construction in every Thabarwa center. We have to open 
new Thabarwa centers because we want to use them. We 
want to use them for the meditators, for the volunteers, for 
the homeless and helpless, and refugees of the society. With 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   92RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   92 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   93RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   93 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



94

Sayadaw Ashin Ottamathara 

95 
 

Because the Thabarwa Centre is also very useful for the 
people in the society. That's why the long lasting 
development of the Thabarwa Centre is needed for the 
society. I am the most responsible for the Thabarwa Center, 
that's why most of my donation, most of the receiving 
donation I will use for Thabarwa Center, to open a new 
Thabarwa Center also. I rarely ask someone to donate this 
or that. I'm trying to receive whatever they donate and then 
I will try to use it again in a better way for the benefit of the 
donors. 

Because most of the donors are not skilled enough to 
use their belongings, that's why they have to donate to me, 
to the Thabarwa Center. But for me, I'm skillful in how to 
use money, land, property and also everything in better 
way. Because I have been receiving donated items and 
using them again for over 17 years continuously from the 
beginnings of the Thabarwa Center. I'm doing good deeds 
like this not only for me but also for all. That's why I'm 
trying to teach like this continuously. In the future I will 
teach in the school also. I will establish our education 
system and then we can teach more freely in our own school 
system. 

 
BÀI PHÁP SỐ 10 

Chúng ta đang ở một thư viện và đây chính là thiền 
đường. Trong khuôn viên thư viện này, thiền đường cũng 
như các khu ở, ni xá, tăng xá và các khu chức năng, mọi thứ 
đã được xây dựng một cách rất trọn vẹn, đầy đủ cơ sở vật 
chất. Nhưng có một điểm là vắng bóng Chư Tăng Ni và ít 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   95RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   95 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

95 
 

Because the Thabarwa Centre is also very useful for the 
people in the society. That's why the long lasting 
development of the Thabarwa Centre is needed for the 
society. I am the most responsible for the Thabarwa Center, 
that's why most of my donation, most of the receiving 
donation I will use for Thabarwa Center, to open a new 
Thabarwa Center also. I rarely ask someone to donate this 
or that. I'm trying to receive whatever they donate and then 
I will try to use it again in a better way for the benefit of the 
donors. 

Because most of the donors are not skilled enough to 
use their belongings, that's why they have to donate to me, 
to the Thabarwa Center. But for me, I'm skillful in how to 
use money, land, property and also everything in better 
way. Because I have been receiving donated items and 
using them again for over 17 years continuously from the 
beginnings of the Thabarwa Center. I'm doing good deeds 
like this not only for me but also for all. That's why I'm 
trying to teach like this continuously. In the future I will 
teach in the school also. I will establish our education 
system and then we can teach more freely in our own school 
system. 

 
BÀI PHÁP SỐ 10 

Chúng ta đang ở một thư viện và đây chính là thiền 
đường. Trong khuôn viên thư viện này, thiền đường cũng 
như các khu ở, ni xá, tăng xá và các khu chức năng, mọi thứ 
đã được xây dựng một cách rất trọn vẹn, đầy đủ cơ sở vật 
chất. Nhưng có một điểm là vắng bóng Chư Tăng Ni và ít 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

94 
 

to us and then we will try to use it in the best way. For the 
babies, we can take care of them to be monks and samanera, 
to learn Buddhist literature and to practice meditation. But 
for some of the babies, we will donate back to the parents 
who don't have children. There are many ways of using 
everything  We are using. For me, I donated all my 
belongings and my life to Buddha, Dhamma, Sanga and for 
the society. Therefore I received it, belongings of the others 
and even the human resources. I received whatever I 
donated. Whatever I was donated, I will try to use only for 
Buddha, Dhamma, Sanga and for the society. In this way, I 
can save greater merits every time. 

On my side I don't pay attention to the donated items, 
money or food, everything. Whatever is donated to me, I 
will not differentiate much. I will not pay attention to how 
much money or how much food. I want people to donate. 
My aim of receiving donations is to encourage the donor to 
donate. As much as they can, I myself is also donating 
whatever I receive. Because of my own experience, I 
clearly understand this is right and good to do. Donating to 
Buddha, Dhamma, and Sanga has no side effects. Donating 
to the most needed people also does not have much side 
effect. Therefore I came to understand this, because I have 
been doing this for over 20 years continuously. So donating 
and redonation are not the problem. Whatever I receive, I 
will redonate again. Therefore, how much I receive is not 
important for me. I'm not using it for myself. I will use it 
for Thabarwa center, and I will use it for Buddha, Dama 
and Sanga. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   94RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   94 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   94RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   94 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



95

Sayadaw Ashin Ottamathara 

95 
 

Because the Thabarwa Centre is also very useful for the 
people in the society. That's why the long lasting 
development of the Thabarwa Centre is needed for the 
society. I am the most responsible for the Thabarwa Center, 
that's why most of my donation, most of the receiving 
donation I will use for Thabarwa Center, to open a new 
Thabarwa Center also. I rarely ask someone to donate this 
or that. I'm trying to receive whatever they donate and then 
I will try to use it again in a better way for the benefit of the 
donors. 

Because most of the donors are not skilled enough to 
use their belongings, that's why they have to donate to me, 
to the Thabarwa Center. But for me, I'm skillful in how to 
use money, land, property and also everything in better 
way. Because I have been receiving donated items and 
using them again for over 17 years continuously from the 
beginnings of the Thabarwa Center. I'm doing good deeds 
like this not only for me but also for all. That's why I'm 
trying to teach like this continuously. In the future I will 
teach in the school also. I will establish our education 
system and then we can teach more freely in our own school 
system. 

 
BÀI PHÁP SỐ 10 

Chúng ta đang ở một thư viện và đây chính là thiền 
đường. Trong khuôn viên thư viện này, thiền đường cũng 
như các khu ở, ni xá, tăng xá và các khu chức năng, mọi thứ 
đã được xây dựng một cách rất trọn vẹn, đầy đủ cơ sở vật 
chất. Nhưng có một điểm là vắng bóng Chư Tăng Ni và ít 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   95RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   95 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

95 
 

Because the Thabarwa Centre is also very useful for the 
people in the society. That's why the long lasting 
development of the Thabarwa Centre is needed for the 
society. I am the most responsible for the Thabarwa Center, 
that's why most of my donation, most of the receiving 
donation I will use for Thabarwa Center, to open a new 
Thabarwa Center also. I rarely ask someone to donate this 
or that. I'm trying to receive whatever they donate and then 
I will try to use it again in a better way for the benefit of the 
donors. 

Because most of the donors are not skilled enough to 
use their belongings, that's why they have to donate to me, 
to the Thabarwa Center. But for me, I'm skillful in how to 
use money, land, property and also everything in better 
way. Because I have been receiving donated items and 
using them again for over 17 years continuously from the 
beginnings of the Thabarwa Center. I'm doing good deeds 
like this not only for me but also for all. That's why I'm 
trying to teach like this continuously. In the future I will 
teach in the school also. I will establish our education 
system and then we can teach more freely in our own school 
system. 

 
BÀI PHÁP SỐ 10 

Chúng ta đang ở một thư viện và đây chính là thiền 
đường. Trong khuôn viên thư viện này, thiền đường cũng 
như các khu ở, ni xá, tăng xá và các khu chức năng, mọi thứ 
đã được xây dựng một cách rất trọn vẹn, đầy đủ cơ sở vật 
chất. Nhưng có một điểm là vắng bóng Chư Tăng Ni và ít 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

94 
 

to us and then we will try to use it in the best way. For the 
babies, we can take care of them to be monks and samanera, 
to learn Buddhist literature and to practice meditation. But 
for some of the babies, we will donate back to the parents 
who don't have children. There are many ways of using 
everything  We are using. For me, I donated all my 
belongings and my life to Buddha, Dhamma, Sanga and for 
the society. Therefore I received it, belongings of the others 
and even the human resources. I received whatever I 
donated. Whatever I was donated, I will try to use only for 
Buddha, Dhamma, Sanga and for the society. In this way, I 
can save greater merits every time. 

On my side I don't pay attention to the donated items, 
money or food, everything. Whatever is donated to me, I 
will not differentiate much. I will not pay attention to how 
much money or how much food. I want people to donate. 
My aim of receiving donations is to encourage the donor to 
donate. As much as they can, I myself is also donating 
whatever I receive. Because of my own experience, I 
clearly understand this is right and good to do. Donating to 
Buddha, Dhamma, and Sanga has no side effects. Donating 
to the most needed people also does not have much side 
effect. Therefore I came to understand this, because I have 
been doing this for over 20 years continuously. So donating 
and redonation are not the problem. Whatever I receive, I 
will redonate again. Therefore, how much I receive is not 
important for me. I'm not using it for myself. I will use it 
for Thabarwa center, and I will use it for Buddha, Dama 
and Sanga. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   94RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   94 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   95RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   95 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



96

Sayadaw Ashin Ottamathara 

97 
 

nương tựa tại Trung tâm Thabarwa. Hầu hết những công 
trình xây dựng mà Ngài đã và đang trực tiếp hỗ trợ cũng 
như tư vấn cho Trung tâm Thabarwa thì chỉ nhằm sử dụng 
một cách hài hòa. Bởi vậy cũng không cần phải xây dựng 
những nơi quá khang trang và rộng lớn như vậy, cũng 
không cần phải tìm những nơi phải phù hợp với việc đến sử 
dụng, nương tựa của những người cư dân ở dài hạn mà chỉ 
cần đủ để có thể sử dụng mà thôi. Theo góc nhìn của Ngài, 
Ngài chỉ muốn làm những điều Ngài cần làm. Một số Chư 
Tăng Ni khi xây dựng chùa chiền hoặc trú xứ, họ cũng sẽ 
có những ý định làm sao để xây dựng những khu thiền 
đường hoặc chánh điện khang trang, sạch đẹp giống như 
vậy với những tiêu chuẩn cao. Như vậy họ sẽ tập trung chú 
trọng vào tìm những nơi thiền đường hoặc chánh điện để có 
thể xây dựng đáp ứng được nhu cầu của chính họ mà thôi. 
Ví dụ những trú xứ này cũng có thể dễ dàng được tìm thấy 
ở các ngôi tự viện thiên về pháp học hoặc các trung tâm 
thiền. Đương nhiên rồi, với ý nghĩa cao đẹp như vậy, hầu 
hết các vị thành lập cũng sẽ thành tựu ước nguyện chân 
chánh của mình là làm sao để xây dựng những ngôi Phật 
đường, những ngôi tự viện khang trang, đẹp đẽ và ngăn nắp 
theo tiêu chuẩn. 

Đối với Ngài, Ngài không dính mắc vào việc phải xây 
dựng những ngôi tự viện theo kiểu mẫu, hoặc Ngài cũng 
không có bất kỳ một ham muốn về việc phải xây dựng theo 
cái này hoặc cái khác, mà chỉ là cách để có thể làm được 
nhiều phước thiện bằng việc cúng dường trú xứ mà thôi, 
hoặc bằng việc xây dựng các công trình liên quan đến thiền 
đường, liên quan đến trung tâm thiền chỉ để sử dụng cho 
việc làm phước thiện. Việc mở ra các trung tâm thiền toàn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   97RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   97 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

97 
 

nương tựa tại Trung tâm Thabarwa. Hầu hết những công 
trình xây dựng mà Ngài đã và đang trực tiếp hỗ trợ cũng 
như tư vấn cho Trung tâm Thabarwa thì chỉ nhằm sử dụng 
một cách hài hòa. Bởi vậy cũng không cần phải xây dựng 
những nơi quá khang trang và rộng lớn như vậy, cũng 
không cần phải tìm những nơi phải phù hợp với việc đến sử 
dụng, nương tựa của những người cư dân ở dài hạn mà chỉ 
cần đủ để có thể sử dụng mà thôi. Theo góc nhìn của Ngài, 
Ngài chỉ muốn làm những điều Ngài cần làm. Một số Chư 
Tăng Ni khi xây dựng chùa chiền hoặc trú xứ, họ cũng sẽ 
có những ý định làm sao để xây dựng những khu thiền 
đường hoặc chánh điện khang trang, sạch đẹp giống như 
vậy với những tiêu chuẩn cao. Như vậy họ sẽ tập trung chú 
trọng vào tìm những nơi thiền đường hoặc chánh điện để có 
thể xây dựng đáp ứng được nhu cầu của chính họ mà thôi. 
Ví dụ những trú xứ này cũng có thể dễ dàng được tìm thấy 
ở các ngôi tự viện thiên về pháp học hoặc các trung tâm 
thiền. Đương nhiên rồi, với ý nghĩa cao đẹp như vậy, hầu 
hết các vị thành lập cũng sẽ thành tựu ước nguyện chân 
chánh của mình là làm sao để xây dựng những ngôi Phật 
đường, những ngôi tự viện khang trang, đẹp đẽ và ngăn nắp 
theo tiêu chuẩn. 

Đối với Ngài, Ngài không dính mắc vào việc phải xây 
dựng những ngôi tự viện theo kiểu mẫu, hoặc Ngài cũng 
không có bất kỳ một ham muốn về việc phải xây dựng theo 
cái này hoặc cái khác, mà chỉ là cách để có thể làm được 
nhiều phước thiện bằng việc cúng dường trú xứ mà thôi, 
hoặc bằng việc xây dựng các công trình liên quan đến thiền 
đường, liên quan đến trung tâm thiền chỉ để sử dụng cho 
việc làm phước thiện. Việc mở ra các trung tâm thiền toàn 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

96 
 

người sử dụng thư viện này. Thật ra hiện trạng này cũng 
xảy ra ở đất nước Miến Điện, có rất nhiều thư viện đang bỏ 
trống. Bên cạnh đó, các vị viện chủ cũng như trụ trì cũng 
đã cố gắng hết sức để xây dựng các tòa, các Tu viện, sử 
dụng những nguồn lực rất phù hợp. Nhưng đối với Ngài, 
thay vì xây dựng những khu, những ngôi chùa cao Phật lớn 
hoặc ngôi tự viện khang trang như thế này, Ngài chú trọng 
vào việc làm sao để có thể xây dựng những công trình phù 
hợp, hoàn toàn đưa vào sử dụng cho công việc hoằng dương 
Phật pháp. Hầu hết các Trung tâm Thabarwa là dưới hình 
thức của những công trình xây dựng và được đưa vào sử 
dụng khi chưa hoàn thiện. Đây cũng là cách để Ngài cùng 
với lại Tăng đoàn có thể mở thêm nhiều Trung tâm 
Thabarwa mới, bằng cách để có thể thỏa ứng được những 
nhu cầu sử dụng chùa chiền, các ngôi tự viện tôn giáo của 
quý tình nguyện viên, quý vị hành giả, của những người cơ 
nhỡ, những người đang cần sự giúp đỡ. Như vậy thì các 
trung tâm cứu trợ cũng như các trung tâm hỗ trợ dưới tên 
Thabarwa đã được ra đời để đáp ứng nhu cầu của xã hội. 
Với nghĩa cử cao đẹp này, Ngài đã có thể xây dựng cũng 
như liên kết tạo ra rất nhiều những tòa nhà mới sử dụng cho 
những người cần sự giúp đỡ. Và như thế các trung tâm thiền 
cũng đã được ra đời, được tọa lạc tại nơi này đến nơi khác. 

Ngài không có ý định xây dựng những ngôi tự viện đắt 
đỏ hoặc với những chi phí lớn, hoành tráng, đẹp đẽ giống 
như chúng ta đang ngồi ở đây trong thiền đường này, một 
thiền đường rất khang trang, rộng lớn, sạch đẹp. Mục đích 
của Ngài là làm sao để xây dựng những nơi có khả năng 
đem vào sử dụng một cách dễ dàng cho những người cần 
sự giúp đỡ, và như vậy nhiều người hơn có thể đến và 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   96RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   96 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   96RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   96 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



97

Sayadaw Ashin Ottamathara 

97 
 

nương tựa tại Trung tâm Thabarwa. Hầu hết những công 
trình xây dựng mà Ngài đã và đang trực tiếp hỗ trợ cũng 
như tư vấn cho Trung tâm Thabarwa thì chỉ nhằm sử dụng 
một cách hài hòa. Bởi vậy cũng không cần phải xây dựng 
những nơi quá khang trang và rộng lớn như vậy, cũng 
không cần phải tìm những nơi phải phù hợp với việc đến sử 
dụng, nương tựa của những người cư dân ở dài hạn mà chỉ 
cần đủ để có thể sử dụng mà thôi. Theo góc nhìn của Ngài, 
Ngài chỉ muốn làm những điều Ngài cần làm. Một số Chư 
Tăng Ni khi xây dựng chùa chiền hoặc trú xứ, họ cũng sẽ 
có những ý định làm sao để xây dựng những khu thiền 
đường hoặc chánh điện khang trang, sạch đẹp giống như 
vậy với những tiêu chuẩn cao. Như vậy họ sẽ tập trung chú 
trọng vào tìm những nơi thiền đường hoặc chánh điện để có 
thể xây dựng đáp ứng được nhu cầu của chính họ mà thôi. 
Ví dụ những trú xứ này cũng có thể dễ dàng được tìm thấy 
ở các ngôi tự viện thiên về pháp học hoặc các trung tâm 
thiền. Đương nhiên rồi, với ý nghĩa cao đẹp như vậy, hầu 
hết các vị thành lập cũng sẽ thành tựu ước nguyện chân 
chánh của mình là làm sao để xây dựng những ngôi Phật 
đường, những ngôi tự viện khang trang, đẹp đẽ và ngăn nắp 
theo tiêu chuẩn. 

Đối với Ngài, Ngài không dính mắc vào việc phải xây 
dựng những ngôi tự viện theo kiểu mẫu, hoặc Ngài cũng 
không có bất kỳ một ham muốn về việc phải xây dựng theo 
cái này hoặc cái khác, mà chỉ là cách để có thể làm được 
nhiều phước thiện bằng việc cúng dường trú xứ mà thôi, 
hoặc bằng việc xây dựng các công trình liên quan đến thiền 
đường, liên quan đến trung tâm thiền chỉ để sử dụng cho 
việc làm phước thiện. Việc mở ra các trung tâm thiền toàn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   97RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   97 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

97 
 

nương tựa tại Trung tâm Thabarwa. Hầu hết những công 
trình xây dựng mà Ngài đã và đang trực tiếp hỗ trợ cũng 
như tư vấn cho Trung tâm Thabarwa thì chỉ nhằm sử dụng 
một cách hài hòa. Bởi vậy cũng không cần phải xây dựng 
những nơi quá khang trang và rộng lớn như vậy, cũng 
không cần phải tìm những nơi phải phù hợp với việc đến sử 
dụng, nương tựa của những người cư dân ở dài hạn mà chỉ 
cần đủ để có thể sử dụng mà thôi. Theo góc nhìn của Ngài, 
Ngài chỉ muốn làm những điều Ngài cần làm. Một số Chư 
Tăng Ni khi xây dựng chùa chiền hoặc trú xứ, họ cũng sẽ 
có những ý định làm sao để xây dựng những khu thiền 
đường hoặc chánh điện khang trang, sạch đẹp giống như 
vậy với những tiêu chuẩn cao. Như vậy họ sẽ tập trung chú 
trọng vào tìm những nơi thiền đường hoặc chánh điện để có 
thể xây dựng đáp ứng được nhu cầu của chính họ mà thôi. 
Ví dụ những trú xứ này cũng có thể dễ dàng được tìm thấy 
ở các ngôi tự viện thiên về pháp học hoặc các trung tâm 
thiền. Đương nhiên rồi, với ý nghĩa cao đẹp như vậy, hầu 
hết các vị thành lập cũng sẽ thành tựu ước nguyện chân 
chánh của mình là làm sao để xây dựng những ngôi Phật 
đường, những ngôi tự viện khang trang, đẹp đẽ và ngăn nắp 
theo tiêu chuẩn. 

Đối với Ngài, Ngài không dính mắc vào việc phải xây 
dựng những ngôi tự viện theo kiểu mẫu, hoặc Ngài cũng 
không có bất kỳ một ham muốn về việc phải xây dựng theo 
cái này hoặc cái khác, mà chỉ là cách để có thể làm được 
nhiều phước thiện bằng việc cúng dường trú xứ mà thôi, 
hoặc bằng việc xây dựng các công trình liên quan đến thiền 
đường, liên quan đến trung tâm thiền chỉ để sử dụng cho 
việc làm phước thiện. Việc mở ra các trung tâm thiền toàn 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

96 
 

người sử dụng thư viện này. Thật ra hiện trạng này cũng 
xảy ra ở đất nước Miến Điện, có rất nhiều thư viện đang bỏ 
trống. Bên cạnh đó, các vị viện chủ cũng như trụ trì cũng 
đã cố gắng hết sức để xây dựng các tòa, các Tu viện, sử 
dụng những nguồn lực rất phù hợp. Nhưng đối với Ngài, 
thay vì xây dựng những khu, những ngôi chùa cao Phật lớn 
hoặc ngôi tự viện khang trang như thế này, Ngài chú trọng 
vào việc làm sao để có thể xây dựng những công trình phù 
hợp, hoàn toàn đưa vào sử dụng cho công việc hoằng dương 
Phật pháp. Hầu hết các Trung tâm Thabarwa là dưới hình 
thức của những công trình xây dựng và được đưa vào sử 
dụng khi chưa hoàn thiện. Đây cũng là cách để Ngài cùng 
với lại Tăng đoàn có thể mở thêm nhiều Trung tâm 
Thabarwa mới, bằng cách để có thể thỏa ứng được những 
nhu cầu sử dụng chùa chiền, các ngôi tự viện tôn giáo của 
quý tình nguyện viên, quý vị hành giả, của những người cơ 
nhỡ, những người đang cần sự giúp đỡ. Như vậy thì các 
trung tâm cứu trợ cũng như các trung tâm hỗ trợ dưới tên 
Thabarwa đã được ra đời để đáp ứng nhu cầu của xã hội. 
Với nghĩa cử cao đẹp này, Ngài đã có thể xây dựng cũng 
như liên kết tạo ra rất nhiều những tòa nhà mới sử dụng cho 
những người cần sự giúp đỡ. Và như thế các trung tâm thiền 
cũng đã được ra đời, được tọa lạc tại nơi này đến nơi khác. 

Ngài không có ý định xây dựng những ngôi tự viện đắt 
đỏ hoặc với những chi phí lớn, hoành tráng, đẹp đẽ giống 
như chúng ta đang ngồi ở đây trong thiền đường này, một 
thiền đường rất khang trang, rộng lớn, sạch đẹp. Mục đích 
của Ngài là làm sao để xây dựng những nơi có khả năng 
đem vào sử dụng một cách dễ dàng cho những người cần 
sự giúp đỡ, và như vậy nhiều người hơn có thể đến và 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   96RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   96 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   97RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   97 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



98

Sayadaw Ashin Ottamathara 

99 
 

đó có thể sử dụng tốt nhất về phía góc độ mang đại phước 
báu cho thí chủ với những vật phẩm đã được dâng cúng. 

Là một thiền sư, Ngài đã và đang có cơ hội được thay 
mặt Tăng đoàn nhận rất nhiều các vật phẩm cúng dường, 
ngay cả được công nhận cả về nhân lực. Ví dụ có những ba 
mẹ đã đến và cúng dường đứa con của mình cho trung tâm 
thiền. Bên cạnh đó, cũng có những bà mẹ đơn thân đã đến 
cúng dường những đứa con mình không thể chăm sóc được 
đến cho Ngài, đến cho Tu viện để có thể được sử dụng tốt 
nhất cho Tam Bảo. Với những việc cúng dường này, Ngài 
và Tăng đoàn cũng đã cố gắng để có thể sử dụng ở những 
cách tốt đẹp nhất. Ví dụ với những em bé được bà mẹ cúng 
dường cho chùa, Ngài và Tăng đoàn cũng có thể chăm sóc, 
nuôi nấng, bên cạnh đó cũng tạo cơ hội cho tất cả những 
em bé này có cơ hội được trở thành tu nữ hoặc các vị sư 
nhỏ. Bên cạnh đó, cũng sẽ tạo nhiều điều kiện thuận duyên 
để các em bé có thể đến học pháp học hoặc đến tu thiền. 
Nhưng một số em bé được nhận như vậy cũng sẽ không 
được sử dụng theo cách này mà sẽ được cúng dường ngược 
lại cho những cặp vợ chồng hiếm muộn hoặc những người 
cha mẹ đang mong muốn có đứa con. Như vậy, có rất nhiều 
cách để sử dụng các vật phẩm cúng dường, tất cả mọi thứ 
bao gồm cả vật chất cũng như về con người. 

Chính bản thân Ngài cũng đã cúng dường cả thân và 
tâm, tất cả vật dụng, tài sản riêng cho Phật, Pháp, Tăng, 
Tam Bảo, cho xã hội. Như vậy, Ngài cũng đã có cơ hội nhận 
lại rất nhiều phẩm cúng dường từ vật này đến vật nọ, không 
những về vật chất mà cả về con người. Sau khi nhận được 
những vật phẩm cúng dường, Ngài sẽ cố gắng để có thể sử 
dụng hoặc cúng dường ngược lại tất cả những vật dụng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   99RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   99 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

99 
 

đó có thể sử dụng tốt nhất về phía góc độ mang đại phước 
báu cho thí chủ với những vật phẩm đã được dâng cúng. 

Là một thiền sư, Ngài đã và đang có cơ hội được thay 
mặt Tăng đoàn nhận rất nhiều các vật phẩm cúng dường, 
ngay cả được công nhận cả về nhân lực. Ví dụ có những ba 
mẹ đã đến và cúng dường đứa con của mình cho trung tâm 
thiền. Bên cạnh đó, cũng có những bà mẹ đơn thân đã đến 
cúng dường những đứa con mình không thể chăm sóc được 
đến cho Ngài, đến cho Tu viện để có thể được sử dụng tốt 
nhất cho Tam Bảo. Với những việc cúng dường này, Ngài 
và Tăng đoàn cũng đã cố gắng để có thể sử dụng ở những 
cách tốt đẹp nhất. Ví dụ với những em bé được bà mẹ cúng 
dường cho chùa, Ngài và Tăng đoàn cũng có thể chăm sóc, 
nuôi nấng, bên cạnh đó cũng tạo cơ hội cho tất cả những 
em bé này có cơ hội được trở thành tu nữ hoặc các vị sư 
nhỏ. Bên cạnh đó, cũng sẽ tạo nhiều điều kiện thuận duyên 
để các em bé có thể đến học pháp học hoặc đến tu thiền. 
Nhưng một số em bé được nhận như vậy cũng sẽ không 
được sử dụng theo cách này mà sẽ được cúng dường ngược 
lại cho những cặp vợ chồng hiếm muộn hoặc những người 
cha mẹ đang mong muốn có đứa con. Như vậy, có rất nhiều 
cách để sử dụng các vật phẩm cúng dường, tất cả mọi thứ 
bao gồm cả vật chất cũng như về con người. 

Chính bản thân Ngài cũng đã cúng dường cả thân và 
tâm, tất cả vật dụng, tài sản riêng cho Phật, Pháp, Tăng, 
Tam Bảo, cho xã hội. Như vậy, Ngài cũng đã có cơ hội nhận 
lại rất nhiều phẩm cúng dường từ vật này đến vật nọ, không 
những về vật chất mà cả về con người. Sau khi nhận được 
những vật phẩm cúng dường, Ngài sẽ cố gắng để có thể sử 
dụng hoặc cúng dường ngược lại tất cả những vật dụng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

98 
 

thời gian cho các Phật tử, cho quý hành giả đến thực hành 
chính là điều Ngài mong muốn, bởi vì từ đây có thể làm 
được rất nhiều các loại phước thiện. Với ý nghĩa này, sẽ có 
rất nhiều cách để chúng ta có thể xây dựng chùa chiền, trú 
xứ, thiền đường, hoặc chánh điện liên quan đến việc hộ trì 
Tam Bảo Phật, Pháp, Tăng, liên quan đến việc hoằng dương 
chánh pháp, cũng như liên quan đến việc giúp đỡ những 
người cần sự hỗ trợ trong xã hội. Đây cũng chính là cách 
để có thể phát triển Phật pháp trong thời kỳ xã hội hiện đại, 
bằng cách để có thể đáp ứng mong muốn của quý vị tu sĩ, 
Chư Tăng, Chư Ni nhiều nhất có thể, của quý vị thực hành 
giả thực hành nhiều nhất có thể. 

Liên quan đến việc nhận tiền cúng dường hoặc tứ vật 
dụng hợp luật, về phía Ngài, Ngài không có bất cứ một đòi 
hỏi hoặc yêu cầu gì trong việc ai đó phải cúng dường tịnh 
tài cho Ngài hoặc tứ vật dụng hợp luật. Ngài chỉ mong 
muốn tạo ra những nhân duyên thuận duyên để cho các vị 
thí chủ có cơ hội được cúng dường hộ trì đến Tam Bảo và 
Pháp Tăng. Bởi vì chúng tôi là Chư Tăng và tu nữ, những 
người có trách nhiệm và cơ hội được nhận những phần cúng 
dường, đây là cách Ngài sẽ đại diện cho tăng đoàn nhận 
phần cúng dường liên quan đến tịnh tài vật. Về tứ vật dụng 
hợp luật, về tịnh tài hay bất cứ một vật phẩm cúng dường 
nào cũng không phải là điều Ngài mảy may đắn đo, bởi vì 
Ngài không có bất kỳ một nhu cầu nào đối với việc nhận 
vật này hay vật nọ từ các thí chủ. Sẽ có rất nhiều đa dạng 
các vật phẩm cúng dường của các thí chủ được dâng cúng 
lên Tăng đoàn, có thể là vật phẩm, cũng có thể là tịnh tài, 
tứ vật dụng. Về phía Ngài, Ngài chỉ có một nhiệm vụ chính 
là thay mặt Tăng đoàn nhận vật phẩm cúng dường và sau 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   98RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   98 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   98RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   98 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



99

Sayadaw Ashin Ottamathara 

99 
 

đó có thể sử dụng tốt nhất về phía góc độ mang đại phước 
báu cho thí chủ với những vật phẩm đã được dâng cúng. 

Là một thiền sư, Ngài đã và đang có cơ hội được thay 
mặt Tăng đoàn nhận rất nhiều các vật phẩm cúng dường, 
ngay cả được công nhận cả về nhân lực. Ví dụ có những ba 
mẹ đã đến và cúng dường đứa con của mình cho trung tâm 
thiền. Bên cạnh đó, cũng có những bà mẹ đơn thân đã đến 
cúng dường những đứa con mình không thể chăm sóc được 
đến cho Ngài, đến cho Tu viện để có thể được sử dụng tốt 
nhất cho Tam Bảo. Với những việc cúng dường này, Ngài 
và Tăng đoàn cũng đã cố gắng để có thể sử dụng ở những 
cách tốt đẹp nhất. Ví dụ với những em bé được bà mẹ cúng 
dường cho chùa, Ngài và Tăng đoàn cũng có thể chăm sóc, 
nuôi nấng, bên cạnh đó cũng tạo cơ hội cho tất cả những 
em bé này có cơ hội được trở thành tu nữ hoặc các vị sư 
nhỏ. Bên cạnh đó, cũng sẽ tạo nhiều điều kiện thuận duyên 
để các em bé có thể đến học pháp học hoặc đến tu thiền. 
Nhưng một số em bé được nhận như vậy cũng sẽ không 
được sử dụng theo cách này mà sẽ được cúng dường ngược 
lại cho những cặp vợ chồng hiếm muộn hoặc những người 
cha mẹ đang mong muốn có đứa con. Như vậy, có rất nhiều 
cách để sử dụng các vật phẩm cúng dường, tất cả mọi thứ 
bao gồm cả vật chất cũng như về con người. 

Chính bản thân Ngài cũng đã cúng dường cả thân và 
tâm, tất cả vật dụng, tài sản riêng cho Phật, Pháp, Tăng, 
Tam Bảo, cho xã hội. Như vậy, Ngài cũng đã có cơ hội nhận 
lại rất nhiều phẩm cúng dường từ vật này đến vật nọ, không 
những về vật chất mà cả về con người. Sau khi nhận được 
những vật phẩm cúng dường, Ngài sẽ cố gắng để có thể sử 
dụng hoặc cúng dường ngược lại tất cả những vật dụng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   99RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   99 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

99 
 

đó có thể sử dụng tốt nhất về phía góc độ mang đại phước 
báu cho thí chủ với những vật phẩm đã được dâng cúng. 

Là một thiền sư, Ngài đã và đang có cơ hội được thay 
mặt Tăng đoàn nhận rất nhiều các vật phẩm cúng dường, 
ngay cả được công nhận cả về nhân lực. Ví dụ có những ba 
mẹ đã đến và cúng dường đứa con của mình cho trung tâm 
thiền. Bên cạnh đó, cũng có những bà mẹ đơn thân đã đến 
cúng dường những đứa con mình không thể chăm sóc được 
đến cho Ngài, đến cho Tu viện để có thể được sử dụng tốt 
nhất cho Tam Bảo. Với những việc cúng dường này, Ngài 
và Tăng đoàn cũng đã cố gắng để có thể sử dụng ở những 
cách tốt đẹp nhất. Ví dụ với những em bé được bà mẹ cúng 
dường cho chùa, Ngài và Tăng đoàn cũng có thể chăm sóc, 
nuôi nấng, bên cạnh đó cũng tạo cơ hội cho tất cả những 
em bé này có cơ hội được trở thành tu nữ hoặc các vị sư 
nhỏ. Bên cạnh đó, cũng sẽ tạo nhiều điều kiện thuận duyên 
để các em bé có thể đến học pháp học hoặc đến tu thiền. 
Nhưng một số em bé được nhận như vậy cũng sẽ không 
được sử dụng theo cách này mà sẽ được cúng dường ngược 
lại cho những cặp vợ chồng hiếm muộn hoặc những người 
cha mẹ đang mong muốn có đứa con. Như vậy, có rất nhiều 
cách để sử dụng các vật phẩm cúng dường, tất cả mọi thứ 
bao gồm cả vật chất cũng như về con người. 

Chính bản thân Ngài cũng đã cúng dường cả thân và 
tâm, tất cả vật dụng, tài sản riêng cho Phật, Pháp, Tăng, 
Tam Bảo, cho xã hội. Như vậy, Ngài cũng đã có cơ hội nhận 
lại rất nhiều phẩm cúng dường từ vật này đến vật nọ, không 
những về vật chất mà cả về con người. Sau khi nhận được 
những vật phẩm cúng dường, Ngài sẽ cố gắng để có thể sử 
dụng hoặc cúng dường ngược lại tất cả những vật dụng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

98 
 

thời gian cho các Phật tử, cho quý hành giả đến thực hành 
chính là điều Ngài mong muốn, bởi vì từ đây có thể làm 
được rất nhiều các loại phước thiện. Với ý nghĩa này, sẽ có 
rất nhiều cách để chúng ta có thể xây dựng chùa chiền, trú 
xứ, thiền đường, hoặc chánh điện liên quan đến việc hộ trì 
Tam Bảo Phật, Pháp, Tăng, liên quan đến việc hoằng dương 
chánh pháp, cũng như liên quan đến việc giúp đỡ những 
người cần sự hỗ trợ trong xã hội. Đây cũng chính là cách 
để có thể phát triển Phật pháp trong thời kỳ xã hội hiện đại, 
bằng cách để có thể đáp ứng mong muốn của quý vị tu sĩ, 
Chư Tăng, Chư Ni nhiều nhất có thể, của quý vị thực hành 
giả thực hành nhiều nhất có thể. 

Liên quan đến việc nhận tiền cúng dường hoặc tứ vật 
dụng hợp luật, về phía Ngài, Ngài không có bất cứ một đòi 
hỏi hoặc yêu cầu gì trong việc ai đó phải cúng dường tịnh 
tài cho Ngài hoặc tứ vật dụng hợp luật. Ngài chỉ mong 
muốn tạo ra những nhân duyên thuận duyên để cho các vị 
thí chủ có cơ hội được cúng dường hộ trì đến Tam Bảo và 
Pháp Tăng. Bởi vì chúng tôi là Chư Tăng và tu nữ, những 
người có trách nhiệm và cơ hội được nhận những phần cúng 
dường, đây là cách Ngài sẽ đại diện cho tăng đoàn nhận 
phần cúng dường liên quan đến tịnh tài vật. Về tứ vật dụng 
hợp luật, về tịnh tài hay bất cứ một vật phẩm cúng dường 
nào cũng không phải là điều Ngài mảy may đắn đo, bởi vì 
Ngài không có bất kỳ một nhu cầu nào đối với việc nhận 
vật này hay vật nọ từ các thí chủ. Sẽ có rất nhiều đa dạng 
các vật phẩm cúng dường của các thí chủ được dâng cúng 
lên Tăng đoàn, có thể là vật phẩm, cũng có thể là tịnh tài, 
tứ vật dụng. Về phía Ngài, Ngài chỉ có một nhiệm vụ chính 
là thay mặt Tăng đoàn nhận vật phẩm cúng dường và sau 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   98RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   98 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   99RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   99 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



100

Sayadaw Ashin Ottamathara 

101 
 

hiểu rất rõ về cách thức để làm nên như vậy, vừa cúng 
dường và tạo ra phẩm cúng dường một cách liên tục. Đối 
với Ngài, Ngài cũng không có vấn đề gì liên quan đến việc 
nhận cúng dường và hỗ trợ chia sẻ lại những vật phẩm đấy. 
Ngài không giữ gì cho chính bản thân mình, Ngài đã sử 
dụng hết tất cả cho Phật, Pháp, Tăng, Tam Bảo. Trung tâm 
Thabarwa rất hữu ích cho tất cả mọi người, cho xã hội. 
Phước báu được nhận cúng dường và làm các phước thiện 
liên quan đến các vật phẩm cúng dường là lý do tại sao 
Trung tâm có thể tồn tại lâu dài và giải quyết được các vấn 
đề cần thiết trong xã hội. 

Đối với Ngài, Ngài là người chịu trách nhiệm lớn nhất 
đối với Trung tâm Thabarwa. Hầu hết những phần cúng 
dường được sử dụng cho Trung tâm Thabarwa là với sự sắp 
xếp của Ngài và đây cũng chính là cách mà Trung tâm có 
thể mở ra nhiều trung tâm mới bằng việc sử dụng những 
nguồn lực cúng dường phù hợp. Điều cần thiết trong việc 
nhận và cúng dường của Trung tâm Thabarwa chính là trú 
xứ, là việc mở ra những trú xứ mới từ nơi này đến nơi khác. 
Đây cũng là một trong những thiện pháp mà Ngài đã, có và 
đang được tạo ra và làm trong hiện tại. Ngài rất hiếm khi 
đến hỏi riêng các vị thí chủ cúng dường cho riêng mình, 
Ngài chỉ nhận những phần phẩm cúng dường theo tùy tâm 
của thí chủ và sau đó cố gắng để có thể cúng dường hoặc 
sử dụng nó theo cách tốt nhất. Như vậy, Ngài đã có thể sử 
dụng được những vật phẩm cúng dường thay cho thí chủ 
một cách thuận lợi. Đây cũng là một cách để Trung tâm 
Thabarwa có thể tạo ra nhiều địa điểm thuận lợi, Trung tâm 
có thể mở ra từ nơi này đến nơi khác. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   101RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   101 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

101 
 

hiểu rất rõ về cách thức để làm nên như vậy, vừa cúng 
dường và tạo ra phẩm cúng dường một cách liên tục. Đối 
với Ngài, Ngài cũng không có vấn đề gì liên quan đến việc 
nhận cúng dường và hỗ trợ chia sẻ lại những vật phẩm đấy. 
Ngài không giữ gì cho chính bản thân mình, Ngài đã sử 
dụng hết tất cả cho Phật, Pháp, Tăng, Tam Bảo. Trung tâm 
Thabarwa rất hữu ích cho tất cả mọi người, cho xã hội. 
Phước báu được nhận cúng dường và làm các phước thiện 
liên quan đến các vật phẩm cúng dường là lý do tại sao 
Trung tâm có thể tồn tại lâu dài và giải quyết được các vấn 
đề cần thiết trong xã hội. 

Đối với Ngài, Ngài là người chịu trách nhiệm lớn nhất 
đối với Trung tâm Thabarwa. Hầu hết những phần cúng 
dường được sử dụng cho Trung tâm Thabarwa là với sự sắp 
xếp của Ngài và đây cũng chính là cách mà Trung tâm có 
thể mở ra nhiều trung tâm mới bằng việc sử dụng những 
nguồn lực cúng dường phù hợp. Điều cần thiết trong việc 
nhận và cúng dường của Trung tâm Thabarwa chính là trú 
xứ, là việc mở ra những trú xứ mới từ nơi này đến nơi khác. 
Đây cũng là một trong những thiện pháp mà Ngài đã, có và 
đang được tạo ra và làm trong hiện tại. Ngài rất hiếm khi 
đến hỏi riêng các vị thí chủ cúng dường cho riêng mình, 
Ngài chỉ nhận những phần phẩm cúng dường theo tùy tâm 
của thí chủ và sau đó cố gắng để có thể cúng dường hoặc 
sử dụng nó theo cách tốt nhất. Như vậy, Ngài đã có thể sử 
dụng được những vật phẩm cúng dường thay cho thí chủ 
một cách thuận lợi. Đây cũng là một cách để Trung tâm 
Thabarwa có thể tạo ra nhiều địa điểm thuận lợi, Trung tâm 
có thể mở ra từ nơi này đến nơi khác. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

100 
 

mình đã nhận được cho Tam Bảo hoặc cho lợi ích của 
chúng sinh và loài người trong xã hội. Bên cạnh đó, Ngài 
cũng nhận được rất nhiều phước báu, những kết quả thù 
thắng khi đến thời điểm thuận duyên thì rất nhiều quả lành 
đã trổ nhờ vào thiện pháp nhận cúng dường và cúng dường 
của Ngài. 

Về phía Ngài, Ngài không chú trọng vào những vật 
được cúng dường, cho dù là tiền bạc hay vật phẩm, vật thực 
hay tất cả mọi vật cúng dường. Ngài không phân biệt nó 
nhưng Ngài cố gắng làm sao để sử dụng nó theo cách tốt 
nhất, cả về tiền bạc lẫn thuốc, lẫn thực phẩm, với một mong 
muốn duy nhất rằng làm sao cho các vị thí chủ cúng dường 
có thể nhận được những phước báo thù thắng nhất. Đối với 
các vị thí chủ, tùy duyên họ có thể cúng dường tùy vào năng 
lực của mình, và Ngài sẽ cố gắng sử dụng trọn vẹn những 
vật phẩm cúng dường đó, hoặc Ngài sẽ cúng dường ngược 
lại cho Tam Bảo. Ngài không giữ những gì cho riêng mình, 
bởi vì Ngài có khả năng nhận và sử dụng vật cúng dường 
một cách rất rõ ràng. Ngài hiểu rất rõ về cách sử dụng nó 
một cách mang lại phước báu và Ngài cũng chỉ làm mà thôi 
liên quan đến những vật phẩm cúng dường đó. 

Cúng dường đến Phật, Pháp, Tăng, Tam Bảo thì không 
có tác dụng phụ. Hỗ trợ, chia sẻ lại những vật phẩm cúng 
dường cho những người cần thiết trong xã hội cũng không 
có nhiều tác dụng phụ. Ngài hiểu rất rõ những công việc 
như vậy. Ngài đã và đang làm những công việc liên quan 
đến cúng dường đến Tam Bảo, chia sẻ cho những người cần 
hỗ trợ liên tục trong vòng hơn hai mươi năm qua. Việc vật 
phẩm cúng dường được nhận và được trao lại cũng không 
quan trọng bởi vì nó được sử dụng trong cách tốt nhất. Ngài 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   100RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   100 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   100RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   100 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



101

Sayadaw Ashin Ottamathara 

101 
 

hiểu rất rõ về cách thức để làm nên như vậy, vừa cúng 
dường và tạo ra phẩm cúng dường một cách liên tục. Đối 
với Ngài, Ngài cũng không có vấn đề gì liên quan đến việc 
nhận cúng dường và hỗ trợ chia sẻ lại những vật phẩm đấy. 
Ngài không giữ gì cho chính bản thân mình, Ngài đã sử 
dụng hết tất cả cho Phật, Pháp, Tăng, Tam Bảo. Trung tâm 
Thabarwa rất hữu ích cho tất cả mọi người, cho xã hội. 
Phước báu được nhận cúng dường và làm các phước thiện 
liên quan đến các vật phẩm cúng dường là lý do tại sao 
Trung tâm có thể tồn tại lâu dài và giải quyết được các vấn 
đề cần thiết trong xã hội. 

Đối với Ngài, Ngài là người chịu trách nhiệm lớn nhất 
đối với Trung tâm Thabarwa. Hầu hết những phần cúng 
dường được sử dụng cho Trung tâm Thabarwa là với sự sắp 
xếp của Ngài và đây cũng chính là cách mà Trung tâm có 
thể mở ra nhiều trung tâm mới bằng việc sử dụng những 
nguồn lực cúng dường phù hợp. Điều cần thiết trong việc 
nhận và cúng dường của Trung tâm Thabarwa chính là trú 
xứ, là việc mở ra những trú xứ mới từ nơi này đến nơi khác. 
Đây cũng là một trong những thiện pháp mà Ngài đã, có và 
đang được tạo ra và làm trong hiện tại. Ngài rất hiếm khi 
đến hỏi riêng các vị thí chủ cúng dường cho riêng mình, 
Ngài chỉ nhận những phần phẩm cúng dường theo tùy tâm 
của thí chủ và sau đó cố gắng để có thể cúng dường hoặc 
sử dụng nó theo cách tốt nhất. Như vậy, Ngài đã có thể sử 
dụng được những vật phẩm cúng dường thay cho thí chủ 
một cách thuận lợi. Đây cũng là một cách để Trung tâm 
Thabarwa có thể tạo ra nhiều địa điểm thuận lợi, Trung tâm 
có thể mở ra từ nơi này đến nơi khác. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   101RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   101 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

101 
 

hiểu rất rõ về cách thức để làm nên như vậy, vừa cúng 
dường và tạo ra phẩm cúng dường một cách liên tục. Đối 
với Ngài, Ngài cũng không có vấn đề gì liên quan đến việc 
nhận cúng dường và hỗ trợ chia sẻ lại những vật phẩm đấy. 
Ngài không giữ gì cho chính bản thân mình, Ngài đã sử 
dụng hết tất cả cho Phật, Pháp, Tăng, Tam Bảo. Trung tâm 
Thabarwa rất hữu ích cho tất cả mọi người, cho xã hội. 
Phước báu được nhận cúng dường và làm các phước thiện 
liên quan đến các vật phẩm cúng dường là lý do tại sao 
Trung tâm có thể tồn tại lâu dài và giải quyết được các vấn 
đề cần thiết trong xã hội. 

Đối với Ngài, Ngài là người chịu trách nhiệm lớn nhất 
đối với Trung tâm Thabarwa. Hầu hết những phần cúng 
dường được sử dụng cho Trung tâm Thabarwa là với sự sắp 
xếp của Ngài và đây cũng chính là cách mà Trung tâm có 
thể mở ra nhiều trung tâm mới bằng việc sử dụng những 
nguồn lực cúng dường phù hợp. Điều cần thiết trong việc 
nhận và cúng dường của Trung tâm Thabarwa chính là trú 
xứ, là việc mở ra những trú xứ mới từ nơi này đến nơi khác. 
Đây cũng là một trong những thiện pháp mà Ngài đã, có và 
đang được tạo ra và làm trong hiện tại. Ngài rất hiếm khi 
đến hỏi riêng các vị thí chủ cúng dường cho riêng mình, 
Ngài chỉ nhận những phần phẩm cúng dường theo tùy tâm 
của thí chủ và sau đó cố gắng để có thể cúng dường hoặc 
sử dụng nó theo cách tốt nhất. Như vậy, Ngài đã có thể sử 
dụng được những vật phẩm cúng dường thay cho thí chủ 
một cách thuận lợi. Đây cũng là một cách để Trung tâm 
Thabarwa có thể tạo ra nhiều địa điểm thuận lợi, Trung tâm 
có thể mở ra từ nơi này đến nơi khác. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

100 
 

mình đã nhận được cho Tam Bảo hoặc cho lợi ích của 
chúng sinh và loài người trong xã hội. Bên cạnh đó, Ngài 
cũng nhận được rất nhiều phước báu, những kết quả thù 
thắng khi đến thời điểm thuận duyên thì rất nhiều quả lành 
đã trổ nhờ vào thiện pháp nhận cúng dường và cúng dường 
của Ngài. 

Về phía Ngài, Ngài không chú trọng vào những vật 
được cúng dường, cho dù là tiền bạc hay vật phẩm, vật thực 
hay tất cả mọi vật cúng dường. Ngài không phân biệt nó 
nhưng Ngài cố gắng làm sao để sử dụng nó theo cách tốt 
nhất, cả về tiền bạc lẫn thuốc, lẫn thực phẩm, với một mong 
muốn duy nhất rằng làm sao cho các vị thí chủ cúng dường 
có thể nhận được những phước báo thù thắng nhất. Đối với 
các vị thí chủ, tùy duyên họ có thể cúng dường tùy vào năng 
lực của mình, và Ngài sẽ cố gắng sử dụng trọn vẹn những 
vật phẩm cúng dường đó, hoặc Ngài sẽ cúng dường ngược 
lại cho Tam Bảo. Ngài không giữ những gì cho riêng mình, 
bởi vì Ngài có khả năng nhận và sử dụng vật cúng dường 
một cách rất rõ ràng. Ngài hiểu rất rõ về cách sử dụng nó 
một cách mang lại phước báu và Ngài cũng chỉ làm mà thôi 
liên quan đến những vật phẩm cúng dường đó. 

Cúng dường đến Phật, Pháp, Tăng, Tam Bảo thì không 
có tác dụng phụ. Hỗ trợ, chia sẻ lại những vật phẩm cúng 
dường cho những người cần thiết trong xã hội cũng không 
có nhiều tác dụng phụ. Ngài hiểu rất rõ những công việc 
như vậy. Ngài đã và đang làm những công việc liên quan 
đến cúng dường đến Tam Bảo, chia sẻ cho những người cần 
hỗ trợ liên tục trong vòng hơn hai mươi năm qua. Việc vật 
phẩm cúng dường được nhận và được trao lại cũng không 
quan trọng bởi vì nó được sử dụng trong cách tốt nhất. Ngài 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   100RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   100 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   101RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   101 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



102

Sayadaw Ashin Ottamathara 

103 
 

alms round, for Buddhist meditation, sharing experience 
and question and answer. 

Five-day meditation retreat in Singapore, and 19-day 
meditation retreat in Malaysia – this year, 2025 –  I could 
make the decision to conduct more and more meditation 
retreats here in Malaysia, to establish more and more new 
Thabarwa Meditation Centers in Malaysia. 

And also, in 2026, a three-month Vassa meditation 
retreat in Malaysia – also nearly one month meditation 
retreat with hundred visitors, hundred international 
meditators – is the best test to do more and more good 
deeds, in Malaysia, Singapore, and Indonesia. 

This is one of the biggest teamworks between 
Myanmar, Vietnam, and Chinese meditators and volunteers 
and donors. Practice makes perfect, complete, because of 
practicing 24 days meditation retreat in June 2025 here in 
Malaysia and Singapore. 

We are sure this is the beginning of doing more and 
more good deeds – meditation and helping people more and 
more here in this country. Because we already stayed with 
a hundred participants, we already go amls round every 
day, we already practice meditation together, share 
experience and answer questions. 

There are some difficulties – but everything is 
changeable for sure. Because of this meditation retreat, we 
can prepare for the best for another meditation retreat and 
the three-month Vassa retreat in 2026. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   103RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   103 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

103 
 

alms round, for Buddhist meditation, sharing experience 
and question and answer. 

Five-day meditation retreat in Singapore, and 19-day 
meditation retreat in Malaysia – this year, 2025 –  I could 
make the decision to conduct more and more meditation 
retreats here in Malaysia, to establish more and more new 
Thabarwa Meditation Centers in Malaysia. 

And also, in 2026, a three-month Vassa meditation 
retreat in Malaysia – also nearly one month meditation 
retreat with hundred visitors, hundred international 
meditators – is the best test to do more and more good 
deeds, in Malaysia, Singapore, and Indonesia. 

This is one of the biggest teamworks between 
Myanmar, Vietnam, and Chinese meditators and volunteers 
and donors. Practice makes perfect, complete, because of 
practicing 24 days meditation retreat in June 2025 here in 
Malaysia and Singapore. 

We are sure this is the beginning of doing more and 
more good deeds – meditation and helping people more and 
more here in this country. Because we already stayed with 
a hundred participants, we already go amls round every 
day, we already practice meditation together, share 
experience and answer questions. 

There are some difficulties – but everything is 
changeable for sure. Because of this meditation retreat, we 
can prepare for the best for another meditation retreat and 
the three-month Vassa retreat in 2026. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

102 
 

Ngài rất thiện xảo trong việc sử dụng những vật phẩm 
cúng dường liên quan đến đất đai hoặc những vật cần thiết 
cho Trung tâm. Ngài cũng đã và đang cúng dường lại tất cả 
những gì Ngài có từ giai đoạn đầu tiên cho đến bây giờ. 
Trung tâm Thabarwa đầu tiên cũng đã chứng minh cho việc 
làm phước thiện, nhận cúng dường và cúng dường ngược 
lại những vật phẩm cúng dường của thí chủ. Ngài đang làm 
rất nhiều loại phước thiện giống như vậy, không những cho 
riêng Ngài mà còn cho tất cả những người cần. Đó là lý do 
tại sao Ngài có thể sử dụng được tốt nhất những phẩm cúng 
dường mà ít tác dụng phụ. Trong tương lai gần, Ngài cũng 
sẽ mở ra những chương trình giáo dục hỗ trợ, chia sẻ, giảng 
dạy cho tất cả mọi người về phương pháp nhận cúng dường 
và sử dụng vật phẩm cúng dường một cách đúng đắn, thuận 
pháp, tùy duyên. Đây cũng chính là những điều giúp đỡ 
Ngài trong việc thành lập nhiều Trung tâm thiền Thabarwa. 
Bên cạnh đó, Thabarwa cũng sẽ trở nên hệ thống hơn trong 
việc giảng dạy và thực hành một cách có hệ thống. 
 

DHAMMA TALK 11 
24 Days Meditation Retreat – Singapore and Malaysia 

– June 2025 is a test to do more and more good deeds, 
including conducting meditation retreats and opening more 
and more new meditation centres in both Singapore and 
Malaysia, and also Indonesia. 

Now we conduct meditation retreats with hundreds of 
foreign meditators – with hundreds of foreigners from 
Myanmar and Vietnam. Look at Myanmar and Chinese 
who are breathing together with us in this retreat, for going 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   102RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   102 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   102RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   102 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



103

Sayadaw Ashin Ottamathara 

103 
 

alms round, for Buddhist meditation, sharing experience 
and question and answer. 

Five-day meditation retreat in Singapore, and 19-day 
meditation retreat in Malaysia – this year, 2025 –  I could 
make the decision to conduct more and more meditation 
retreats here in Malaysia, to establish more and more new 
Thabarwa Meditation Centers in Malaysia. 

And also, in 2026, a three-month Vassa meditation 
retreat in Malaysia – also nearly one month meditation 
retreat with hundred visitors, hundred international 
meditators – is the best test to do more and more good 
deeds, in Malaysia, Singapore, and Indonesia. 

This is one of the biggest teamworks between 
Myanmar, Vietnam, and Chinese meditators and volunteers 
and donors. Practice makes perfect, complete, because of 
practicing 24 days meditation retreat in June 2025 here in 
Malaysia and Singapore. 

We are sure this is the beginning of doing more and 
more good deeds – meditation and helping people more and 
more here in this country. Because we already stayed with 
a hundred participants, we already go amls round every 
day, we already practice meditation together, share 
experience and answer questions. 

There are some difficulties – but everything is 
changeable for sure. Because of this meditation retreat, we 
can prepare for the best for another meditation retreat and 
the three-month Vassa retreat in 2026. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   103RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   103 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

103 
 

alms round, for Buddhist meditation, sharing experience 
and question and answer. 

Five-day meditation retreat in Singapore, and 19-day 
meditation retreat in Malaysia – this year, 2025 –  I could 
make the decision to conduct more and more meditation 
retreats here in Malaysia, to establish more and more new 
Thabarwa Meditation Centers in Malaysia. 

And also, in 2026, a three-month Vassa meditation 
retreat in Malaysia – also nearly one month meditation 
retreat with hundred visitors, hundred international 
meditators – is the best test to do more and more good 
deeds, in Malaysia, Singapore, and Indonesia. 

This is one of the biggest teamworks between 
Myanmar, Vietnam, and Chinese meditators and volunteers 
and donors. Practice makes perfect, complete, because of 
practicing 24 days meditation retreat in June 2025 here in 
Malaysia and Singapore. 

We are sure this is the beginning of doing more and 
more good deeds – meditation and helping people more and 
more here in this country. Because we already stayed with 
a hundred participants, we already go amls round every 
day, we already practice meditation together, share 
experience and answer questions. 

There are some difficulties – but everything is 
changeable for sure. Because of this meditation retreat, we 
can prepare for the best for another meditation retreat and 
the three-month Vassa retreat in 2026. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

102 
 

Ngài rất thiện xảo trong việc sử dụng những vật phẩm 
cúng dường liên quan đến đất đai hoặc những vật cần thiết 
cho Trung tâm. Ngài cũng đã và đang cúng dường lại tất cả 
những gì Ngài có từ giai đoạn đầu tiên cho đến bây giờ. 
Trung tâm Thabarwa đầu tiên cũng đã chứng minh cho việc 
làm phước thiện, nhận cúng dường và cúng dường ngược 
lại những vật phẩm cúng dường của thí chủ. Ngài đang làm 
rất nhiều loại phước thiện giống như vậy, không những cho 
riêng Ngài mà còn cho tất cả những người cần. Đó là lý do 
tại sao Ngài có thể sử dụng được tốt nhất những phẩm cúng 
dường mà ít tác dụng phụ. Trong tương lai gần, Ngài cũng 
sẽ mở ra những chương trình giáo dục hỗ trợ, chia sẻ, giảng 
dạy cho tất cả mọi người về phương pháp nhận cúng dường 
và sử dụng vật phẩm cúng dường một cách đúng đắn, thuận 
pháp, tùy duyên. Đây cũng chính là những điều giúp đỡ 
Ngài trong việc thành lập nhiều Trung tâm thiền Thabarwa. 
Bên cạnh đó, Thabarwa cũng sẽ trở nên hệ thống hơn trong 
việc giảng dạy và thực hành một cách có hệ thống. 
 

DHAMMA TALK 11 
24 Days Meditation Retreat – Singapore and Malaysia 

– June 2025 is a test to do more and more good deeds, 
including conducting meditation retreats and opening more 
and more new meditation centres in both Singapore and 
Malaysia, and also Indonesia. 

Now we conduct meditation retreats with hundreds of 
foreign meditators – with hundreds of foreigners from 
Myanmar and Vietnam. Look at Myanmar and Chinese 
who are breathing together with us in this retreat, for going 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   102RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   102 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   103RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   103 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



104

Sayadaw Ashin Ottamathara 

105 
 

more here in Malaysia also. Therefore, youth Buddhists in 
Malaysia, Indonesia, and Singapore will get more and more 
chances, opportunities to do good deeds together with us. 
This kind of opportunity is very rare. 

As a long-term meditation teacher, I received many 
invitations from many countries, but it's really difficult to 
make a decision like this. I was really busy for over 17 years 
from the beginning of The Thabarwa Center in 2007. My 
time is limited, and I have many opportunities to do good 
deeds in many places in the whole world.  

That’s why being able to make a decision for the three-
month Vassa in Malaysia is really difficult, for most 
countries in the world. That’s why, like this meditation 
retreat in June 2025, you all are welcome to do good deeds 
together more and more in the future, with more meditation 
retreats, including 2026 three-month Vassa retreat. 

 
BÀI PHÁP SỐ 11 

Khóa Thiền 24 Ngày ở Singapore và Mã Lai – Tháng 6 
năm 2025. Đây là một bài kiểm tra để làm thiện pháp ngày 
một nhiều hơn, gồm cả tổ chức thêm những khóa thiền và 
mở thêm những trung tâm thiền mới ở cả Singapore, Mã 
Lai và Indonesia. 

Giờ đây, chúng ta đã tổ chức khóa thiền với hơn một 
trăm người ngoại quốc từ Miến Điện và Việt Nam, cùng với 
rất nhiều người Miến Điện và người Hoa tại đất nước Mã 
Lai, đã cùng hợp tác với chúng ta trong khóa thiền này – đã 
cùng đi khất thực, cùng chia sẻ kinh nghiệm, vấn đáp, tham 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   105RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   105 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

105 
 

more here in Malaysia also. Therefore, youth Buddhists in 
Malaysia, Indonesia, and Singapore will get more and more 
chances, opportunities to do good deeds together with us. 
This kind of opportunity is very rare. 

As a long-term meditation teacher, I received many 
invitations from many countries, but it's really difficult to 
make a decision like this. I was really busy for over 17 years 
from the beginning of The Thabarwa Center in 2007. My 
time is limited, and I have many opportunities to do good 
deeds in many places in the whole world.  

That’s why being able to make a decision for the three-
month Vassa in Malaysia is really difficult, for most 
countries in the world. That’s why, like this meditation 
retreat in June 2025, you all are welcome to do good deeds 
together more and more in the future, with more meditation 
retreats, including 2026 three-month Vassa retreat. 

 
BÀI PHÁP SỐ 11 

Khóa Thiền 24 Ngày ở Singapore và Mã Lai – Tháng 6 
năm 2025. Đây là một bài kiểm tra để làm thiện pháp ngày 
một nhiều hơn, gồm cả tổ chức thêm những khóa thiền và 
mở thêm những trung tâm thiền mới ở cả Singapore, Mã 
Lai và Indonesia. 

Giờ đây, chúng ta đã tổ chức khóa thiền với hơn một 
trăm người ngoại quốc từ Miến Điện và Việt Nam, cùng với 
rất nhiều người Miến Điện và người Hoa tại đất nước Mã 
Lai, đã cùng hợp tác với chúng ta trong khóa thiền này – đã 
cùng đi khất thực, cùng chia sẻ kinh nghiệm, vấn đáp, tham 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

104 
 

If there is no retreat like this here in Singapore and 
Malaysia, I will not be able to make decisions like this. If I 
could not conduct a meditation retreat for 24 days 
successfully, I’m sure I will not be able to conduct the 
three-month meditation retreat here in Malaysia. 

Seeing is believing. Doing is also believing – without 
doubt. I used to make decisions naturally, with the 
confirmation of many people like this. Most of my 
decisions like this, limitlessly. 

This is not only solving the problems concerned with 
meditation, but also solving the problems concerned with 
healthcare, business, net, and all different social problems 
also. Doing, going, and practicing meditation with us in the 
meditation retreat like this, your problems will also be 
solved for sure. 

That’s why more and more people in the world are 
working together with me and the Thabarwa Center. 
Practicing is the cause of believing. Not practicing like this 
is the cause of not believing. 

There are many greater consequences concerned with 
this kind of meditation retreat. Because of the retreat, we 
can repair, we can make some renovations for Thabarwa 
Center in Malaysia. For the future meditation retreat, we 
can find the suitable place for a three-month Vassa retreat 
also. We already have more and more connections who are 
doing good deeds here in Malaysia. 

I have been practicing and teaching meditation, and 
doing all kinds of good deeds in Myanmar, Vietnam, India, 
and the United States of America. Now I will do more, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   104RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   104 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   104RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   104 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



105

Sayadaw Ashin Ottamathara 

105 
 

more here in Malaysia also. Therefore, youth Buddhists in 
Malaysia, Indonesia, and Singapore will get more and more 
chances, opportunities to do good deeds together with us. 
This kind of opportunity is very rare. 

As a long-term meditation teacher, I received many 
invitations from many countries, but it's really difficult to 
make a decision like this. I was really busy for over 17 years 
from the beginning of The Thabarwa Center in 2007. My 
time is limited, and I have many opportunities to do good 
deeds in many places in the whole world.  

That’s why being able to make a decision for the three-
month Vassa in Malaysia is really difficult, for most 
countries in the world. That’s why, like this meditation 
retreat in June 2025, you all are welcome to do good deeds 
together more and more in the future, with more meditation 
retreats, including 2026 three-month Vassa retreat. 

 
BÀI PHÁP SỐ 11 

Khóa Thiền 24 Ngày ở Singapore và Mã Lai – Tháng 6 
năm 2025. Đây là một bài kiểm tra để làm thiện pháp ngày 
một nhiều hơn, gồm cả tổ chức thêm những khóa thiền và 
mở thêm những trung tâm thiền mới ở cả Singapore, Mã 
Lai và Indonesia. 

Giờ đây, chúng ta đã tổ chức khóa thiền với hơn một 
trăm người ngoại quốc từ Miến Điện và Việt Nam, cùng với 
rất nhiều người Miến Điện và người Hoa tại đất nước Mã 
Lai, đã cùng hợp tác với chúng ta trong khóa thiền này – đã 
cùng đi khất thực, cùng chia sẻ kinh nghiệm, vấn đáp, tham 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   105RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   105 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

105 
 

more here in Malaysia also. Therefore, youth Buddhists in 
Malaysia, Indonesia, and Singapore will get more and more 
chances, opportunities to do good deeds together with us. 
This kind of opportunity is very rare. 

As a long-term meditation teacher, I received many 
invitations from many countries, but it's really difficult to 
make a decision like this. I was really busy for over 17 years 
from the beginning of The Thabarwa Center in 2007. My 
time is limited, and I have many opportunities to do good 
deeds in many places in the whole world.  

That’s why being able to make a decision for the three-
month Vassa in Malaysia is really difficult, for most 
countries in the world. That’s why, like this meditation 
retreat in June 2025, you all are welcome to do good deeds 
together more and more in the future, with more meditation 
retreats, including 2026 three-month Vassa retreat. 

 
BÀI PHÁP SỐ 11 

Khóa Thiền 24 Ngày ở Singapore và Mã Lai – Tháng 6 
năm 2025. Đây là một bài kiểm tra để làm thiện pháp ngày 
một nhiều hơn, gồm cả tổ chức thêm những khóa thiền và 
mở thêm những trung tâm thiền mới ở cả Singapore, Mã 
Lai và Indonesia. 

Giờ đây, chúng ta đã tổ chức khóa thiền với hơn một 
trăm người ngoại quốc từ Miến Điện và Việt Nam, cùng với 
rất nhiều người Miến Điện và người Hoa tại đất nước Mã 
Lai, đã cùng hợp tác với chúng ta trong khóa thiền này – đã 
cùng đi khất thực, cùng chia sẻ kinh nghiệm, vấn đáp, tham 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

104 
 

If there is no retreat like this here in Singapore and 
Malaysia, I will not be able to make decisions like this. If I 
could not conduct a meditation retreat for 24 days 
successfully, I’m sure I will not be able to conduct the 
three-month meditation retreat here in Malaysia. 

Seeing is believing. Doing is also believing – without 
doubt. I used to make decisions naturally, with the 
confirmation of many people like this. Most of my 
decisions like this, limitlessly. 

This is not only solving the problems concerned with 
meditation, but also solving the problems concerned with 
healthcare, business, net, and all different social problems 
also. Doing, going, and practicing meditation with us in the 
meditation retreat like this, your problems will also be 
solved for sure. 

That’s why more and more people in the world are 
working together with me and the Thabarwa Center. 
Practicing is the cause of believing. Not practicing like this 
is the cause of not believing. 

There are many greater consequences concerned with 
this kind of meditation retreat. Because of the retreat, we 
can repair, we can make some renovations for Thabarwa 
Center in Malaysia. For the future meditation retreat, we 
can find the suitable place for a three-month Vassa retreat 
also. We already have more and more connections who are 
doing good deeds here in Malaysia. 

I have been practicing and teaching meditation, and 
doing all kinds of good deeds in Myanmar, Vietnam, India, 
and the United States of America. Now I will do more, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   104RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   104 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   105RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   105 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



106

Sayadaw Ashin Ottamathara 

107 
 

Vì khóa thiền này, chúng ta có thể chuẩn bị cho các khóa 
thiền khác – và đặc biệt là khóa thiền nhập hạ 3 tháng năm 
2026. Nếu như không có khóa thiền như thế này tại 
Singapore và Mã Lai, tôi không thể ra quyết định thế này. 
Nếu như tôi không thể tổ chức khóa thiền trong 24 ngày 
một cách thành công, tôi chắc chắn không thể tổ chức khóa 
thiền 3 tháng ở đây – tại đất nước Mã Lai. 

Thấy là tin. Làm cũng sẽ tạo ra niềm tin – không chút 
nghi ngờ. Tôi đã từng ra quyết định một cách tự nhiên với 
sự kết hợp của rất nhiều người như thế này. Phần lớn những 
quyết định được tạo ra bởi làm thiện pháp như thế này – 
không giới hạn. 

Đây không chỉ là giải quyết vấn đề với thiền, mà còn là 
giải quyết các vấn đề liên quan tới y tế, kinh doanh, và tất 
cả những vấn đề xã hội khác nhau. Bằng việc hợp tác với 
chúng tôi trong khóa thiền như thế này, vấn đề của các bạn 
chắc chắn cũng sẽ được giải quyết. Và sẽ càng có nhiều 
công việc thiện pháp được cùng làm với nhau – với tôi và 
với Trung tâm Thabarwa. 

Thực hành chính là nhân của niềm tin. Không thực hành 
như thế này chính là nhân của việc không có niềm tin. Sẽ 
có nhiều hệ quả tuyệt vời hơn liên quan đến khóa thiền 
giống như thế này. Vì khóa thiền này, chúng ta có thể thực 
hiện một vài sự cải tạo, sửa chữa cho các trung tâm 
Thabarwa Mã Lai – cho những khóa thiền trong tương lai. 

Chúng ta có thể tìm được địa điểm thích hợp dành cho 
mùa an cư kiết hạ. Chúng ta cũng đã có ngày một nhiều hơn 
những sự kết nối, những mối quan hệ – những người mà 
cũng đang làm thiện pháp ở đây, tại đất nước Mã Lai. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   107RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   107 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

107 
 

Vì khóa thiền này, chúng ta có thể chuẩn bị cho các khóa 
thiền khác – và đặc biệt là khóa thiền nhập hạ 3 tháng năm 
2026. Nếu như không có khóa thiền như thế này tại 
Singapore và Mã Lai, tôi không thể ra quyết định thế này. 
Nếu như tôi không thể tổ chức khóa thiền trong 24 ngày 
một cách thành công, tôi chắc chắn không thể tổ chức khóa 
thiền 3 tháng ở đây – tại đất nước Mã Lai. 

Thấy là tin. Làm cũng sẽ tạo ra niềm tin – không chút 
nghi ngờ. Tôi đã từng ra quyết định một cách tự nhiên với 
sự kết hợp của rất nhiều người như thế này. Phần lớn những 
quyết định được tạo ra bởi làm thiện pháp như thế này – 
không giới hạn. 

Đây không chỉ là giải quyết vấn đề với thiền, mà còn là 
giải quyết các vấn đề liên quan tới y tế, kinh doanh, và tất 
cả những vấn đề xã hội khác nhau. Bằng việc hợp tác với 
chúng tôi trong khóa thiền như thế này, vấn đề của các bạn 
chắc chắn cũng sẽ được giải quyết. Và sẽ càng có nhiều 
công việc thiện pháp được cùng làm với nhau – với tôi và 
với Trung tâm Thabarwa. 

Thực hành chính là nhân của niềm tin. Không thực hành 
như thế này chính là nhân của việc không có niềm tin. Sẽ 
có nhiều hệ quả tuyệt vời hơn liên quan đến khóa thiền 
giống như thế này. Vì khóa thiền này, chúng ta có thể thực 
hiện một vài sự cải tạo, sửa chữa cho các trung tâm 
Thabarwa Mã Lai – cho những khóa thiền trong tương lai. 

Chúng ta có thể tìm được địa điểm thích hợp dành cho 
mùa an cư kiết hạ. Chúng ta cũng đã có ngày một nhiều hơn 
những sự kết nối, những mối quan hệ – những người mà 
cũng đang làm thiện pháp ở đây, tại đất nước Mã Lai. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

106 
 

gia làm tình nguyện viên vì khóa thiền 5 ngày tại Singapore 
và khóa thiền 19 ngày tại Mã Lai. 

Năm 2025 này, tôi có thể ra quyết định để tổ chức ngày 
càng nhiều khóa thiền hơn ở nơi này – tại nước Mã Lai, để 
có thể thành lập nhiều trung tâm thiền hơn, trung tâm 
Thabarwa ở tại Mã Lai. 

Và vào năm 2026, tôi quyết định sẽ tổ chức khóa thiền 
3 tháng mùa an cư kiết hạ tại Mã Lai. Khóa thiền gần một 
tháng với hơn một trăm người khách, một trăm hành giả 
quốc tế – đây là bài kiểm tra tuyệt vời nhất để có thể làm 
ngày một nhiều thiện pháp hơn ở đây, tại Mã Lai, Singapore 
và Indonesia. 

Đây là một trong những việc hợp tác làm việc nhóm lớn 
nhất giữa ba nước: Miến Điện, Mã Lai, Việt Nam và cả 
người Hoa – với sự kết hợp của các hành giả, tình nguyện 
viên và các thí chủ thực hành, tạo nên sự hoàn hảo, tạo nên 
sự trọn vẹn, đầy đủ. 

Vì thực hành trong khóa thiền 24 ngày tháng 6 năm 
2025 ở đây – tại Mã Lai và Singapore – chúng ta chắc chắn 
đây là khởi đầu cho việc làm thiện pháp ngày một nhiều 
hơn, thực hành thiền ngày một nhiều hơn và giúp đỡ thêm 
nhiều người ở đây – tại chính quốc gia này. 

Vì chúng ta đã ở cùng với hơn một trăm người tham gia, 
chúng ta đã cùng nhau đi khất thực gần như tất cả các ngày, 
chúng ta đã thực hành thiền cùng với nhau, chia sẻ kinh 
nghiệm và hỏi đáp. Có những khó khăn, nhưng mọi thứ đều 
có thể thay đổi. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   106RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   106 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   106RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   106 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



107

Sayadaw Ashin Ottamathara 

107 
 

Vì khóa thiền này, chúng ta có thể chuẩn bị cho các khóa 
thiền khác – và đặc biệt là khóa thiền nhập hạ 3 tháng năm 
2026. Nếu như không có khóa thiền như thế này tại 
Singapore và Mã Lai, tôi không thể ra quyết định thế này. 
Nếu như tôi không thể tổ chức khóa thiền trong 24 ngày 
một cách thành công, tôi chắc chắn không thể tổ chức khóa 
thiền 3 tháng ở đây – tại đất nước Mã Lai. 

Thấy là tin. Làm cũng sẽ tạo ra niềm tin – không chút 
nghi ngờ. Tôi đã từng ra quyết định một cách tự nhiên với 
sự kết hợp của rất nhiều người như thế này. Phần lớn những 
quyết định được tạo ra bởi làm thiện pháp như thế này – 
không giới hạn. 

Đây không chỉ là giải quyết vấn đề với thiền, mà còn là 
giải quyết các vấn đề liên quan tới y tế, kinh doanh, và tất 
cả những vấn đề xã hội khác nhau. Bằng việc hợp tác với 
chúng tôi trong khóa thiền như thế này, vấn đề của các bạn 
chắc chắn cũng sẽ được giải quyết. Và sẽ càng có nhiều 
công việc thiện pháp được cùng làm với nhau – với tôi và 
với Trung tâm Thabarwa. 

Thực hành chính là nhân của niềm tin. Không thực hành 
như thế này chính là nhân của việc không có niềm tin. Sẽ 
có nhiều hệ quả tuyệt vời hơn liên quan đến khóa thiền 
giống như thế này. Vì khóa thiền này, chúng ta có thể thực 
hiện một vài sự cải tạo, sửa chữa cho các trung tâm 
Thabarwa Mã Lai – cho những khóa thiền trong tương lai. 

Chúng ta có thể tìm được địa điểm thích hợp dành cho 
mùa an cư kiết hạ. Chúng ta cũng đã có ngày một nhiều hơn 
những sự kết nối, những mối quan hệ – những người mà 
cũng đang làm thiện pháp ở đây, tại đất nước Mã Lai. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   107RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   107 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

107 
 

Vì khóa thiền này, chúng ta có thể chuẩn bị cho các khóa 
thiền khác – và đặc biệt là khóa thiền nhập hạ 3 tháng năm 
2026. Nếu như không có khóa thiền như thế này tại 
Singapore và Mã Lai, tôi không thể ra quyết định thế này. 
Nếu như tôi không thể tổ chức khóa thiền trong 24 ngày 
một cách thành công, tôi chắc chắn không thể tổ chức khóa 
thiền 3 tháng ở đây – tại đất nước Mã Lai. 

Thấy là tin. Làm cũng sẽ tạo ra niềm tin – không chút 
nghi ngờ. Tôi đã từng ra quyết định một cách tự nhiên với 
sự kết hợp của rất nhiều người như thế này. Phần lớn những 
quyết định được tạo ra bởi làm thiện pháp như thế này – 
không giới hạn. 

Đây không chỉ là giải quyết vấn đề với thiền, mà còn là 
giải quyết các vấn đề liên quan tới y tế, kinh doanh, và tất 
cả những vấn đề xã hội khác nhau. Bằng việc hợp tác với 
chúng tôi trong khóa thiền như thế này, vấn đề của các bạn 
chắc chắn cũng sẽ được giải quyết. Và sẽ càng có nhiều 
công việc thiện pháp được cùng làm với nhau – với tôi và 
với Trung tâm Thabarwa. 

Thực hành chính là nhân của niềm tin. Không thực hành 
như thế này chính là nhân của việc không có niềm tin. Sẽ 
có nhiều hệ quả tuyệt vời hơn liên quan đến khóa thiền 
giống như thế này. Vì khóa thiền này, chúng ta có thể thực 
hiện một vài sự cải tạo, sửa chữa cho các trung tâm 
Thabarwa Mã Lai – cho những khóa thiền trong tương lai. 

Chúng ta có thể tìm được địa điểm thích hợp dành cho 
mùa an cư kiết hạ. Chúng ta cũng đã có ngày một nhiều hơn 
những sự kết nối, những mối quan hệ – những người mà 
cũng đang làm thiện pháp ở đây, tại đất nước Mã Lai. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

106 
 

gia làm tình nguyện viên vì khóa thiền 5 ngày tại Singapore 
và khóa thiền 19 ngày tại Mã Lai. 

Năm 2025 này, tôi có thể ra quyết định để tổ chức ngày 
càng nhiều khóa thiền hơn ở nơi này – tại nước Mã Lai, để 
có thể thành lập nhiều trung tâm thiền hơn, trung tâm 
Thabarwa ở tại Mã Lai. 

Và vào năm 2026, tôi quyết định sẽ tổ chức khóa thiền 
3 tháng mùa an cư kiết hạ tại Mã Lai. Khóa thiền gần một 
tháng với hơn một trăm người khách, một trăm hành giả 
quốc tế – đây là bài kiểm tra tuyệt vời nhất để có thể làm 
ngày một nhiều thiện pháp hơn ở đây, tại Mã Lai, Singapore 
và Indonesia. 

Đây là một trong những việc hợp tác làm việc nhóm lớn 
nhất giữa ba nước: Miến Điện, Mã Lai, Việt Nam và cả 
người Hoa – với sự kết hợp của các hành giả, tình nguyện 
viên và các thí chủ thực hành, tạo nên sự hoàn hảo, tạo nên 
sự trọn vẹn, đầy đủ. 

Vì thực hành trong khóa thiền 24 ngày tháng 6 năm 
2025 ở đây – tại Mã Lai và Singapore – chúng ta chắc chắn 
đây là khởi đầu cho việc làm thiện pháp ngày một nhiều 
hơn, thực hành thiền ngày một nhiều hơn và giúp đỡ thêm 
nhiều người ở đây – tại chính quốc gia này. 

Vì chúng ta đã ở cùng với hơn một trăm người tham gia, 
chúng ta đã cùng nhau đi khất thực gần như tất cả các ngày, 
chúng ta đã thực hành thiền cùng với nhau, chia sẻ kinh 
nghiệm và hỏi đáp. Có những khó khăn, nhưng mọi thứ đều 
có thể thay đổi. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   106RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   106 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   107RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   107 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



108

Sayadaw Ashin Ottamathara 

109 
 

SECTION II – QUESTION & 
ANSWER 

PHẦN II – HỎI VÀ ĐÁP 

QUESTIONS ABOUT SAYADAW’S LIFE AND 
HIS PRACTICE 

CÂU HỎI VỀ CUỘC ĐỜI VÀ PHÁP HÀNH CỦA 
NGÀI THIỀN SƯ OTTAMATHARA 

Question 1:  

Dear Sayadaw, what did you think on the first day 
you knew about the Dhamma? And were you happy on 
the first day you were ordained? 

Answer: 
Dhamma is the truth, knowing Dhamma is knowing the 

truth, knowing everything. Knowing the Dhamma is 
knowing real education, real business, real freedom, and 
real discipline. Dhamma is complete, that’s why knowing 
the Dhamma is the completeness of all that is desirable. 
Now, you are not satisfied because you do not know the 
Dhamma yet. Only when you know the Dhamma, you can 
be satisfied, only then you can feel complete. 

When I became a monk in 2002, I felt as if I was being 
released from the prison of society. It was satisfying, 
because most living beings are in prison in the limited 
environment of their society. Now, you are also in the 
prison of childhood, you are busy as a child prisoner. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   109RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   109 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

109 
 

SECTION II – QUESTION & 
ANSWER 

PHẦN II – HỎI VÀ ĐÁP 

QUESTIONS ABOUT SAYADAW’S LIFE AND 
HIS PRACTICE 

CÂU HỎI VỀ CUỘC ĐỜI VÀ PHÁP HÀNH CỦA 
NGÀI THIỀN SƯ OTTAMATHARA 

Question 1:  

Dear Sayadaw, what did you think on the first day 
you knew about the Dhamma? And were you happy on 
the first day you were ordained? 

Answer: 
Dhamma is the truth, knowing Dhamma is knowing the 

truth, knowing everything. Knowing the Dhamma is 
knowing real education, real business, real freedom, and 
real discipline. Dhamma is complete, that’s why knowing 
the Dhamma is the completeness of all that is desirable. 
Now, you are not satisfied because you do not know the 
Dhamma yet. Only when you know the Dhamma, you can 
be satisfied, only then you can feel complete. 

When I became a monk in 2002, I felt as if I was being 
released from the prison of society. It was satisfying, 
because most living beings are in prison in the limited 
environment of their society. Now, you are also in the 
prison of childhood, you are busy as a child prisoner. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

108 
 

Tôi đã và đang thực hành và giảng dạy, cùng với làm tất 
cả các loại thiện pháp tại Miến Điện, Việt Nam, Ấn Độ và 
Hợp Chủng Quốc Hoa Kỳ. Và giờ đây, tôi cũng sẽ làm thiện 
pháp nhiều hơn tại đất nước Malaysia này. Do đó, các bạn 
– những người Phật tử ở Malaysia, Singapore và Indonesia 
– sẽ có nhiều cơ hội hơn để làm thiện pháp cùng với nhau, 
cùng với chúng tôi. Những cơ hội như thế này là vô cùng 
hiếm có. 

Là một thiền sư trong một thời gian dài, tôi nhận được 
rất nhiều lời mời đến từ rất nhiều quốc gia, nhưng mà tôi 
rất khó khăn để ra quyết định như thế này. Tôi đã rất bận 
rộn kể từ thời điểm thành lập trung tâm Thabarwa năm 2007 
cho đến nay. Thời gian của tôi thì có giới hạn, và tôi có rất 
nhiều cơ hội để làm thiện pháp tại rất nhiều nơi trên khắp 
thế giới. 

Do đó, để có thể ra quyết định tổ chức mùa an cư kiết 
hạ tại Mã Lai thì vô cùng khó khăn – cho phần lớn các quốc 
gia trên thế giới. Tức là, đó là sự tổn thất của các quốc gia 
khác – bởi vì mùa an cư kiết hạ 2026 đã được quyết định sẽ 
tổ chức ở Mã Lai. 

Do đó, những khóa thiền giống như thế này – tháng 6 
năm 2025 – tất cả các bạn đều được chào đón để làm thiện 
pháp ngày một nhiều hơn trong những khóa thiền tương lai, 
bao gồm cả mùa an cư kiết hạ năm 2026. 

 
 
 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   108RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   108 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   108RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   108 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



109

Sayadaw Ashin Ottamathara 

109 
 

SECTION II – QUESTION & 
ANSWER 

PHẦN II – HỎI VÀ ĐÁP 

QUESTIONS ABOUT SAYADAW’S LIFE AND 
HIS PRACTICE 

CÂU HỎI VỀ CUỘC ĐỜI VÀ PHÁP HÀNH CỦA 
NGÀI THIỀN SƯ OTTAMATHARA 

Question 1:  

Dear Sayadaw, what did you think on the first day 
you knew about the Dhamma? And were you happy on 
the first day you were ordained? 

Answer: 
Dhamma is the truth, knowing Dhamma is knowing the 

truth, knowing everything. Knowing the Dhamma is 
knowing real education, real business, real freedom, and 
real discipline. Dhamma is complete, that’s why knowing 
the Dhamma is the completeness of all that is desirable. 
Now, you are not satisfied because you do not know the 
Dhamma yet. Only when you know the Dhamma, you can 
be satisfied, only then you can feel complete. 

When I became a monk in 2002, I felt as if I was being 
released from the prison of society. It was satisfying, 
because most living beings are in prison in the limited 
environment of their society. Now, you are also in the 
prison of childhood, you are busy as a child prisoner. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   109RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   109 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

109 
 

SECTION II – QUESTION & 
ANSWER 

PHẦN II – HỎI VÀ ĐÁP 

QUESTIONS ABOUT SAYADAW’S LIFE AND 
HIS PRACTICE 

CÂU HỎI VỀ CUỘC ĐỜI VÀ PHÁP HÀNH CỦA 
NGÀI THIỀN SƯ OTTAMATHARA 

Question 1:  

Dear Sayadaw, what did you think on the first day 
you knew about the Dhamma? And were you happy on 
the first day you were ordained? 

Answer: 
Dhamma is the truth, knowing Dhamma is knowing the 

truth, knowing everything. Knowing the Dhamma is 
knowing real education, real business, real freedom, and 
real discipline. Dhamma is complete, that’s why knowing 
the Dhamma is the completeness of all that is desirable. 
Now, you are not satisfied because you do not know the 
Dhamma yet. Only when you know the Dhamma, you can 
be satisfied, only then you can feel complete. 

When I became a monk in 2002, I felt as if I was being 
released from the prison of society. It was satisfying, 
because most living beings are in prison in the limited 
environment of their society. Now, you are also in the 
prison of childhood, you are busy as a child prisoner. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

108 
 

Tôi đã và đang thực hành và giảng dạy, cùng với làm tất 
cả các loại thiện pháp tại Miến Điện, Việt Nam, Ấn Độ và 
Hợp Chủng Quốc Hoa Kỳ. Và giờ đây, tôi cũng sẽ làm thiện 
pháp nhiều hơn tại đất nước Malaysia này. Do đó, các bạn 
– những người Phật tử ở Malaysia, Singapore và Indonesia 
– sẽ có nhiều cơ hội hơn để làm thiện pháp cùng với nhau, 
cùng với chúng tôi. Những cơ hội như thế này là vô cùng 
hiếm có. 

Là một thiền sư trong một thời gian dài, tôi nhận được 
rất nhiều lời mời đến từ rất nhiều quốc gia, nhưng mà tôi 
rất khó khăn để ra quyết định như thế này. Tôi đã rất bận 
rộn kể từ thời điểm thành lập trung tâm Thabarwa năm 2007 
cho đến nay. Thời gian của tôi thì có giới hạn, và tôi có rất 
nhiều cơ hội để làm thiện pháp tại rất nhiều nơi trên khắp 
thế giới. 

Do đó, để có thể ra quyết định tổ chức mùa an cư kiết 
hạ tại Mã Lai thì vô cùng khó khăn – cho phần lớn các quốc 
gia trên thế giới. Tức là, đó là sự tổn thất của các quốc gia 
khác – bởi vì mùa an cư kiết hạ 2026 đã được quyết định sẽ 
tổ chức ở Mã Lai. 

Do đó, những khóa thiền giống như thế này – tháng 6 
năm 2025 – tất cả các bạn đều được chào đón để làm thiện 
pháp ngày một nhiều hơn trong những khóa thiền tương lai, 
bao gồm cả mùa an cư kiết hạ năm 2026. 

 
 
 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   108RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   108 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   109RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   109 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



110

Sayadaw Ashin Ottamathara 

111 
 

believe this. Only through my own fasting practice, I come 
to believe that there is no need to worry about not eating. 
That is a preparation for the future, if conditions become 
serious, like during an earthquake, if someone is blocked 
inside from the damage of the earthquake, they can survive 
for seven days, ten days, two weeks, or even one month 
without eating or drinking. It is possible, if we believe it is 
possible, if we don’t believe, we may die because of fear of 
not eating and drinking. So, the mind is the most important 
of all. Practicing fasting can correct many 
misunderstandings in the mind of  the laypeople. 

Câu hỏi 2: Kính bạch Sayadaw, Ngài có thể nhịn ăn 
và nhịn uống hoàn toàn trong bao lâu? 

Trả lời: 
Năm hoặc bảy ngày là tối đa, sau khi thực hành nhịn ăn 

trong bảy ngày, tôi hiểu ra rằng việc không ăn trong một 
thời gian dài là điều hoàn toàn có thể. Trước khi thực tập 
nhịn ăn, tôi không hiểu và cũng không tin điều đó. Chỉ nhờ 
sự thực hành của mình, tôi mới tin rằng không cần phải lo 
lắng về việc nhịn ăn. Đó cũng là sự chuẩn bị về sau, đề 
phòng khi xảy ra những tình huống nghiêm trọng, như động 
đất, nếu một người bị kẹt lại trong đống đổ nát, họ vẫn có 
thể sống sót bảy ngày, mười ngày, hai tuần, thậm chí một 
tháng mà không cần ăn uống. Điều đó khả thi, nếu ta tin 
rằng nó khả thi. Nếu không tin, con người có thể chết vì sợ 
hãi vì thiếu thực phẩm. Vì vậy, tinh thần mới là điều quan 
trọng nhất. Thực hành nhịn ăn có thể điều chỉnh những hiểu 
biết sai lầm của con người. 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   111RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   111 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

110 
 

Câu hỏi 1: Kính bạch Ngài, vào ngày đầu tiên Ngài 
biết đến Giáo pháp, Ngài đã nghĩ gì? Và vào ngày đầu 
tiên xuất gia, Ngài có hoan hỷ không? 

Trả lời: 
Giáo Pháp chính là chân lý, là sự thật. Hiểu biết Giáo 

Pháp chính là thấy ra chân lý, thấy ra tất cả. Biết giáo Pháp 
chính là biết về giáo dục chân chính, việc làm chân chính, 
biết tự do thật sự và biết giới luật thật sự. Giáo Pháp là trọn 
vẹn, vì vậy hiểu Pháp chính là sự trọn vẹn viên mãn tất cả 
mong cầu. 

Hiện nay, bạn chưa thấy đủ vì bạn chưa thật sự hiểu về 
Pháp. Chỉ khi nào bạn hiểu Pháp, bạn mới cảm thấy hạnh 
phúc, và khi ấy bạn mới trọn vẹn đủ đầy. 

Khi tôi xuất gia vào năm 2002, tôi cảm nhận như mình 
được giải thoát khỏi nhà tù của xã hội. Điều đó thật sự mãn 
nguyện, bởi vì hầu hết chúng sinh đều đang bị giam cầm 
trong nhà tù bủa vây bởi giới hạn của xã hội. Hiện nay, bạn 
cũng đang ở trong nhà tù của tuổi thơ, nên bạn cũng sẽ 
chuyên chú với việc là một đứa trẻ bị giam cầm. 

 

Question 2:  

Dear Sayadaw, how long can you fast completely, 
without eating or drinking? 

Answer:  
Only 5 or 7 days is maximum, after fasting for seven 

days, I came to understand that it is possible not to eat for a 
long time. Before I practiced fasting, I didn’t understand or 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   110RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   110 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   110RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   110 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



111

Sayadaw Ashin Ottamathara 

111 
 

believe this. Only through my own fasting practice, I come 
to believe that there is no need to worry about not eating. 
That is a preparation for the future, if conditions become 
serious, like during an earthquake, if someone is blocked 
inside from the damage of the earthquake, they can survive 
for seven days, ten days, two weeks, or even one month 
without eating or drinking. It is possible, if we believe it is 
possible, if we don’t believe, we may die because of fear of 
not eating and drinking. So, the mind is the most important 
of all. Practicing fasting can correct many 
misunderstandings in the mind of  the laypeople. 

Câu hỏi 2: Kính bạch Sayadaw, Ngài có thể nhịn ăn 
và nhịn uống hoàn toàn trong bao lâu? 

Trả lời: 
Năm hoặc bảy ngày là tối đa, sau khi thực hành nhịn ăn 

trong bảy ngày, tôi hiểu ra rằng việc không ăn trong một 
thời gian dài là điều hoàn toàn có thể. Trước khi thực tập 
nhịn ăn, tôi không hiểu và cũng không tin điều đó. Chỉ nhờ 
sự thực hành của mình, tôi mới tin rằng không cần phải lo 
lắng về việc nhịn ăn. Đó cũng là sự chuẩn bị về sau, đề 
phòng khi xảy ra những tình huống nghiêm trọng, như động 
đất, nếu một người bị kẹt lại trong đống đổ nát, họ vẫn có 
thể sống sót bảy ngày, mười ngày, hai tuần, thậm chí một 
tháng mà không cần ăn uống. Điều đó khả thi, nếu ta tin 
rằng nó khả thi. Nếu không tin, con người có thể chết vì sợ 
hãi vì thiếu thực phẩm. Vì vậy, tinh thần mới là điều quan 
trọng nhất. Thực hành nhịn ăn có thể điều chỉnh những hiểu 
biết sai lầm của con người. 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   111RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   111 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

110 
 

Câu hỏi 1: Kính bạch Ngài, vào ngày đầu tiên Ngài 
biết đến Giáo pháp, Ngài đã nghĩ gì? Và vào ngày đầu 
tiên xuất gia, Ngài có hoan hỷ không? 

Trả lời: 
Giáo Pháp chính là chân lý, là sự thật. Hiểu biết Giáo 

Pháp chính là thấy ra chân lý, thấy ra tất cả. Biết giáo Pháp 
chính là biết về giáo dục chân chính, việc làm chân chính, 
biết tự do thật sự và biết giới luật thật sự. Giáo Pháp là trọn 
vẹn, vì vậy hiểu Pháp chính là sự trọn vẹn viên mãn tất cả 
mong cầu. 

Hiện nay, bạn chưa thấy đủ vì bạn chưa thật sự hiểu về 
Pháp. Chỉ khi nào bạn hiểu Pháp, bạn mới cảm thấy hạnh 
phúc, và khi ấy bạn mới trọn vẹn đủ đầy. 

Khi tôi xuất gia vào năm 2002, tôi cảm nhận như mình 
được giải thoát khỏi nhà tù của xã hội. Điều đó thật sự mãn 
nguyện, bởi vì hầu hết chúng sinh đều đang bị giam cầm 
trong nhà tù bủa vây bởi giới hạn của xã hội. Hiện nay, bạn 
cũng đang ở trong nhà tù của tuổi thơ, nên bạn cũng sẽ 
chuyên chú với việc là một đứa trẻ bị giam cầm. 

 

Question 2:  

Dear Sayadaw, how long can you fast completely, 
without eating or drinking? 

Answer:  
Only 5 or 7 days is maximum, after fasting for seven 

days, I came to understand that it is possible not to eat for a 
long time. Before I practiced fasting, I didn’t understand or 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   110RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   110 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   111RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   111 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



112

Sayadaw Ashin Ottamathara 

113 
 

làm Tỳ-kheo, tôi có được sức mạnh để xả ly khỏi ham muốn 
của mình. Việc xuất gia là đúng đắn và thiện lành, nên tôi 
có thể tiếp tục sống đời xuất gia lâu nhất có thể. Tôi không 
cần nghĩ đến khát vọng của bản thân, cũng không cần để 
tâm đến khát khao của người khác dù họ mong tôi xả y hay 
không. Tôi thực hành để làm những gì đúng đắn nên làm, 
nên tôi có được sức mạnh ấy. Do vậy, miễn là tôi còn có 
thể làm các thiện pháp thì tôi không cần phải xả y. 

 

Question 4:  

Dear Sayadaw, are there times when you don’t sleep 
at all? 

Answer:  
There was a time I hadn’t slept for 2-3 days 

continuously. I teach meditation and I solve problems. 
Solving problems is not easy, it makes me tired, so I need 
to take rest. The suffering of the questioners overwhelms 
my mind, so I need to rest. If I cannot detach I myself may 
become the patient.  

Câu hỏi 4: Thưa Ngài, có lúc nào Ngài không ngủ 
chút nào không? 

Trả lời:  
Đã có lúc tôi không ngủ suốt 2-3 ngày liên tiếp. Tôi 

hướng dẫn thiền và giải quyết những khổ đau cho mọi 
người. Việc tháo gỡ những phiền não không hề dễ, nó khiến 
thân tâm tôi mệt mỏi, nên tôi cần nghỉ ngơi. Nỗi khổ của 
người đến cầu pháp nhiều khi tràn ngập trong tâm tôi, vì 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   113RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   113 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

113 
 

làm Tỳ-kheo, tôi có được sức mạnh để xả ly khỏi ham muốn 
của mình. Việc xuất gia là đúng đắn và thiện lành, nên tôi 
có thể tiếp tục sống đời xuất gia lâu nhất có thể. Tôi không 
cần nghĩ đến khát vọng của bản thân, cũng không cần để 
tâm đến khát khao của người khác dù họ mong tôi xả y hay 
không. Tôi thực hành để làm những gì đúng đắn nên làm, 
nên tôi có được sức mạnh ấy. Do vậy, miễn là tôi còn có 
thể làm các thiện pháp thì tôi không cần phải xả y. 

 

Question 4:  

Dear Sayadaw, are there times when you don’t sleep 
at all? 

Answer:  
There was a time I hadn’t slept for 2-3 days 

continuously. I teach meditation and I solve problems. 
Solving problems is not easy, it makes me tired, so I need 
to take rest. The suffering of the questioners overwhelms 
my mind, so I need to rest. If I cannot detach I myself may 
become the patient.  

Câu hỏi 4: Thưa Ngài, có lúc nào Ngài không ngủ 
chút nào không? 

Trả lời:  
Đã có lúc tôi không ngủ suốt 2-3 ngày liên tiếp. Tôi 

hướng dẫn thiền và giải quyết những khổ đau cho mọi 
người. Việc tháo gỡ những phiền não không hề dễ, nó khiến 
thân tâm tôi mệt mỏi, nên tôi cần nghỉ ngơi. Nỗi khổ của 
người đến cầu pháp nhiều khi tràn ngập trong tâm tôi, vì 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

112 
 

Question 3:  

Dear Sayadaw, have you ever had the intention to 
disrobe? 

Answer:  
When I practice meditation and do good deeds, I 

practice to do what should be done, whether I want to do it 
or not. If it is the right thing to do, I will try to do it even if 
I don't want to. Keeping precepts is right and good, that is 
why I try to keep the precepts even when I don't feel like it. 
In this way, I can detach from all of my desires in doing 
good deeds. Therefore, when I ordain as a monk, I have the 
power to detach from my desires. Ordination as a monk is 
right and good to do; that is why I can continue as a monk 
as long as possible. I don't need to think about my desires, 
I don't need to pay attention to the desires of others who 
want me to disrobe or not. I practice to do what is right to 
do, so I have that strength. Therefore, I don't need to disrobe 
as long as I am able to do good deeds. 

Câu hỏi 3: Kính bạch Sayadaw, Ngài đã bao giờ có ý 
định xả y chưa? 

Trả lời: 
 Khi tôi thực hành thiền và làm các thiện pháp, tôi thực 

hành để làm những gì cần thiết, dù tôi có muốn làm hay 
không. Nếu đó là việc đúng nên làm, tôi sẽ cố gắng làm, dù 
tôi không muốn. Giữ giới là điều đúng đắn và thiện lành, vì 
vậy tôi luôn cố gắng giữ giới, ngay cả đôi lúc tôi không 
muốn. Bằng cách này, tôi có thể xả ly khỏi mọi ham muốn 
của mình trong khi làm các thiện pháp. Do đó, khi xuất gia 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   112RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   112 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   112RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   112 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



113

Sayadaw Ashin Ottamathara 

113 
 

làm Tỳ-kheo, tôi có được sức mạnh để xả ly khỏi ham muốn 
của mình. Việc xuất gia là đúng đắn và thiện lành, nên tôi 
có thể tiếp tục sống đời xuất gia lâu nhất có thể. Tôi không 
cần nghĩ đến khát vọng của bản thân, cũng không cần để 
tâm đến khát khao của người khác dù họ mong tôi xả y hay 
không. Tôi thực hành để làm những gì đúng đắn nên làm, 
nên tôi có được sức mạnh ấy. Do vậy, miễn là tôi còn có 
thể làm các thiện pháp thì tôi không cần phải xả y. 

 

Question 4:  

Dear Sayadaw, are there times when you don’t sleep 
at all? 

Answer:  
There was a time I hadn’t slept for 2-3 days 

continuously. I teach meditation and I solve problems. 
Solving problems is not easy, it makes me tired, so I need 
to take rest. The suffering of the questioners overwhelms 
my mind, so I need to rest. If I cannot detach I myself may 
become the patient.  

Câu hỏi 4: Thưa Ngài, có lúc nào Ngài không ngủ 
chút nào không? 

Trả lời:  
Đã có lúc tôi không ngủ suốt 2-3 ngày liên tiếp. Tôi 

hướng dẫn thiền và giải quyết những khổ đau cho mọi 
người. Việc tháo gỡ những phiền não không hề dễ, nó khiến 
thân tâm tôi mệt mỏi, nên tôi cần nghỉ ngơi. Nỗi khổ của 
người đến cầu pháp nhiều khi tràn ngập trong tâm tôi, vì 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   113RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   113 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

113 
 

làm Tỳ-kheo, tôi có được sức mạnh để xả ly khỏi ham muốn 
của mình. Việc xuất gia là đúng đắn và thiện lành, nên tôi 
có thể tiếp tục sống đời xuất gia lâu nhất có thể. Tôi không 
cần nghĩ đến khát vọng của bản thân, cũng không cần để 
tâm đến khát khao của người khác dù họ mong tôi xả y hay 
không. Tôi thực hành để làm những gì đúng đắn nên làm, 
nên tôi có được sức mạnh ấy. Do vậy, miễn là tôi còn có 
thể làm các thiện pháp thì tôi không cần phải xả y. 

 

Question 4:  

Dear Sayadaw, are there times when you don’t sleep 
at all? 

Answer:  
There was a time I hadn’t slept for 2-3 days 

continuously. I teach meditation and I solve problems. 
Solving problems is not easy, it makes me tired, so I need 
to take rest. The suffering of the questioners overwhelms 
my mind, so I need to rest. If I cannot detach I myself may 
become the patient.  

Câu hỏi 4: Thưa Ngài, có lúc nào Ngài không ngủ 
chút nào không? 

Trả lời:  
Đã có lúc tôi không ngủ suốt 2-3 ngày liên tiếp. Tôi 

hướng dẫn thiền và giải quyết những khổ đau cho mọi 
người. Việc tháo gỡ những phiền não không hề dễ, nó khiến 
thân tâm tôi mệt mỏi, nên tôi cần nghỉ ngơi. Nỗi khổ của 
người đến cầu pháp nhiều khi tràn ngập trong tâm tôi, vì 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

112 
 

Question 3:  

Dear Sayadaw, have you ever had the intention to 
disrobe? 

Answer:  
When I practice meditation and do good deeds, I 

practice to do what should be done, whether I want to do it 
or not. If it is the right thing to do, I will try to do it even if 
I don't want to. Keeping precepts is right and good, that is 
why I try to keep the precepts even when I don't feel like it. 
In this way, I can detach from all of my desires in doing 
good deeds. Therefore, when I ordain as a monk, I have the 
power to detach from my desires. Ordination as a monk is 
right and good to do; that is why I can continue as a monk 
as long as possible. I don't need to think about my desires, 
I don't need to pay attention to the desires of others who 
want me to disrobe or not. I practice to do what is right to 
do, so I have that strength. Therefore, I don't need to disrobe 
as long as I am able to do good deeds. 

Câu hỏi 3: Kính bạch Sayadaw, Ngài đã bao giờ có ý 
định xả y chưa? 

Trả lời: 
 Khi tôi thực hành thiền và làm các thiện pháp, tôi thực 

hành để làm những gì cần thiết, dù tôi có muốn làm hay 
không. Nếu đó là việc đúng nên làm, tôi sẽ cố gắng làm, dù 
tôi không muốn. Giữ giới là điều đúng đắn và thiện lành, vì 
vậy tôi luôn cố gắng giữ giới, ngay cả đôi lúc tôi không 
muốn. Bằng cách này, tôi có thể xả ly khỏi mọi ham muốn 
của mình trong khi làm các thiện pháp. Do đó, khi xuất gia 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   112RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   112 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   113RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   113 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



114

Sayadaw Ashin Ottamathara 

115 
 

meditation and all kinds of social activities, that is also 
practicing beyond the limit. 

Most of the meditators practice meditation only. If they 
meditate, they will not do social activities. If they are doing 
social activities, they will not practice meditation. For me, 
I combine every action in society together with mindfulness 
and detachment. 

Câu hỏi 5: Thưa Ngài, Ngài đã tu tập như thế nào để 
tiến bộ một cách nhanh chóng? 

Trả lời: 
Tôi đã thực hành thiền một cách nghiêm túc trong các 

khóa thiền 5 ngày hoặc 10 ngày. Nghiêm túc có nghĩa là 
ngồi thiền trong thời gian dài - hai giờ, bốn giờ, thậm chí 
tám giờ liên tục trong suốt 5 ngày hoặc 10 ngày. Bên cạnh 
đó, tôi phải giữ chánh niệm trong mọi sinh hoạt hàng ngày. 
Tôi thực tập để duy trì chánh niệm trong từng hành động 
trên thân và tâm.  

Khi tôi thực hành thiền và giảng dạy thiền, tôi cần xả ly 
mọi giới hạn để có thể thực hành vượt ngoài những giới hạn 
ấy. Tôi cố gắng thực hành không giới hạn. Thời gian dành 
cho việc ngồi thiền là có hạn, nhưng tôi cố tiếp tục thực tập 
ngay cả sau khi kết thúc thời khóa ngồi thiền. Khóa thiền 
tuy có giới hạn về thời gian, nhưng tôi vẫn tiếp tục thực 
hành ngay cả sau khi khóa thiền đã kết thúc. 

Phần lớn thiền sinh chỉ thực tập trong khuôn khổ giới 
hạn. Họ chưa thể hành trì vượt ngoài những giới hạn - giới 
hạn của thời gian, không gian, con người và hoàn cảnh. 
Riêng tôi, tôi cố gắng hành thiền, giữ chánh niệm và xả ly 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   115RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   115 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

115 
 

meditation and all kinds of social activities, that is also 
practicing beyond the limit. 

Most of the meditators practice meditation only. If they 
meditate, they will not do social activities. If they are doing 
social activities, they will not practice meditation. For me, 
I combine every action in society together with mindfulness 
and detachment. 

Câu hỏi 5: Thưa Ngài, Ngài đã tu tập như thế nào để 
tiến bộ một cách nhanh chóng? 

Trả lời: 
Tôi đã thực hành thiền một cách nghiêm túc trong các 

khóa thiền 5 ngày hoặc 10 ngày. Nghiêm túc có nghĩa là 
ngồi thiền trong thời gian dài - hai giờ, bốn giờ, thậm chí 
tám giờ liên tục trong suốt 5 ngày hoặc 10 ngày. Bên cạnh 
đó, tôi phải giữ chánh niệm trong mọi sinh hoạt hàng ngày. 
Tôi thực tập để duy trì chánh niệm trong từng hành động 
trên thân và tâm.  

Khi tôi thực hành thiền và giảng dạy thiền, tôi cần xả ly 
mọi giới hạn để có thể thực hành vượt ngoài những giới hạn 
ấy. Tôi cố gắng thực hành không giới hạn. Thời gian dành 
cho việc ngồi thiền là có hạn, nhưng tôi cố tiếp tục thực tập 
ngay cả sau khi kết thúc thời khóa ngồi thiền. Khóa thiền 
tuy có giới hạn về thời gian, nhưng tôi vẫn tiếp tục thực 
hành ngay cả sau khi khóa thiền đã kết thúc. 

Phần lớn thiền sinh chỉ thực tập trong khuôn khổ giới 
hạn. Họ chưa thể hành trì vượt ngoài những giới hạn - giới 
hạn của thời gian, không gian, con người và hoàn cảnh. 
Riêng tôi, tôi cố gắng hành thiền, giữ chánh niệm và xả ly 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

114 
 

vậy tôi cũng cần nghỉ ngơi. Nếu không xả được ly được 
chính bản thân mình, tôi cũng có thể trở thành một bệnh 
nhân.  

 

Question 5:  

Dear Sayaday, how can you practice to progress 
faster? 

Answer: 
I have practiced meditation seriously for 5 or 10-day 

courses. Seriously means sitting for a long time - two hours, 
four hours, even eight hours continuously for 5 days or 10 
days. Besides, I have to be mindful in my activities. I 
practice to be mindful in every action of the body and 
mind.  

When I am practicing meditation and teaching 
meditation, I need to detach from the limit in order to 
practice beyond the limit. I try to practice beyond the limit. 
There is limited time for sitting meditation, but I try to 
continue to practice after sitting meditation. The meditation 
retreat was limited, but I continued to practice after the 
meditation retreat as well. 

Most of the meditators are practicing within the limit. 
They cannot practice beyond the limit - the limit of time, 
place, person, and condition. For me, I try to practice 
meditation, or mindfulness and detachment beyond the 
limit of time, place, person, and condition. I combine 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   114RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   114 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   114RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   114 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



115

Sayadaw Ashin Ottamathara 

115 
 

meditation and all kinds of social activities, that is also 
practicing beyond the limit. 

Most of the meditators practice meditation only. If they 
meditate, they will not do social activities. If they are doing 
social activities, they will not practice meditation. For me, 
I combine every action in society together with mindfulness 
and detachment. 

Câu hỏi 5: Thưa Ngài, Ngài đã tu tập như thế nào để 
tiến bộ một cách nhanh chóng? 

Trả lời: 
Tôi đã thực hành thiền một cách nghiêm túc trong các 

khóa thiền 5 ngày hoặc 10 ngày. Nghiêm túc có nghĩa là 
ngồi thiền trong thời gian dài - hai giờ, bốn giờ, thậm chí 
tám giờ liên tục trong suốt 5 ngày hoặc 10 ngày. Bên cạnh 
đó, tôi phải giữ chánh niệm trong mọi sinh hoạt hàng ngày. 
Tôi thực tập để duy trì chánh niệm trong từng hành động 
trên thân và tâm.  

Khi tôi thực hành thiền và giảng dạy thiền, tôi cần xả ly 
mọi giới hạn để có thể thực hành vượt ngoài những giới hạn 
ấy. Tôi cố gắng thực hành không giới hạn. Thời gian dành 
cho việc ngồi thiền là có hạn, nhưng tôi cố tiếp tục thực tập 
ngay cả sau khi kết thúc thời khóa ngồi thiền. Khóa thiền 
tuy có giới hạn về thời gian, nhưng tôi vẫn tiếp tục thực 
hành ngay cả sau khi khóa thiền đã kết thúc. 

Phần lớn thiền sinh chỉ thực tập trong khuôn khổ giới 
hạn. Họ chưa thể hành trì vượt ngoài những giới hạn - giới 
hạn của thời gian, không gian, con người và hoàn cảnh. 
Riêng tôi, tôi cố gắng hành thiền, giữ chánh niệm và xả ly 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   115RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   115 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

115 
 

meditation and all kinds of social activities, that is also 
practicing beyond the limit. 

Most of the meditators practice meditation only. If they 
meditate, they will not do social activities. If they are doing 
social activities, they will not practice meditation. For me, 
I combine every action in society together with mindfulness 
and detachment. 

Câu hỏi 5: Thưa Ngài, Ngài đã tu tập như thế nào để 
tiến bộ một cách nhanh chóng? 

Trả lời: 
Tôi đã thực hành thiền một cách nghiêm túc trong các 

khóa thiền 5 ngày hoặc 10 ngày. Nghiêm túc có nghĩa là 
ngồi thiền trong thời gian dài - hai giờ, bốn giờ, thậm chí 
tám giờ liên tục trong suốt 5 ngày hoặc 10 ngày. Bên cạnh 
đó, tôi phải giữ chánh niệm trong mọi sinh hoạt hàng ngày. 
Tôi thực tập để duy trì chánh niệm trong từng hành động 
trên thân và tâm.  

Khi tôi thực hành thiền và giảng dạy thiền, tôi cần xả ly 
mọi giới hạn để có thể thực hành vượt ngoài những giới hạn 
ấy. Tôi cố gắng thực hành không giới hạn. Thời gian dành 
cho việc ngồi thiền là có hạn, nhưng tôi cố tiếp tục thực tập 
ngay cả sau khi kết thúc thời khóa ngồi thiền. Khóa thiền 
tuy có giới hạn về thời gian, nhưng tôi vẫn tiếp tục thực 
hành ngay cả sau khi khóa thiền đã kết thúc. 

Phần lớn thiền sinh chỉ thực tập trong khuôn khổ giới 
hạn. Họ chưa thể hành trì vượt ngoài những giới hạn - giới 
hạn của thời gian, không gian, con người và hoàn cảnh. 
Riêng tôi, tôi cố gắng hành thiền, giữ chánh niệm và xả ly 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

114 
 

vậy tôi cũng cần nghỉ ngơi. Nếu không xả được ly được 
chính bản thân mình, tôi cũng có thể trở thành một bệnh 
nhân.  

 

Question 5:  

Dear Sayaday, how can you practice to progress 
faster? 

Answer: 
I have practiced meditation seriously for 5 or 10-day 

courses. Seriously means sitting for a long time - two hours, 
four hours, even eight hours continuously for 5 days or 10 
days. Besides, I have to be mindful in my activities. I 
practice to be mindful in every action of the body and 
mind.  

When I am practicing meditation and teaching 
meditation, I need to detach from the limit in order to 
practice beyond the limit. I try to practice beyond the limit. 
There is limited time for sitting meditation, but I try to 
continue to practice after sitting meditation. The meditation 
retreat was limited, but I continued to practice after the 
meditation retreat as well. 

Most of the meditators are practicing within the limit. 
They cannot practice beyond the limit - the limit of time, 
place, person, and condition. For me, I try to practice 
meditation, or mindfulness and detachment beyond the 
limit of time, place, person, and condition. I combine 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   114RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   114 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   115RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   115 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



116

Sayadaw Ashin Ottamathara 

117 
 

healthcare, business, and politics are not difficult for me, 
because I have been able to practice and teach meditation 
for over 20 years continuously. That makes everything 
easier for me. 

Before I practiced meditation, there were many things I 
could not do or understand. Practicing and teaching 
meditation helped me understand and enabled me to do 
many things easily. The power of practicing and teaching 
meditation is the greatest of all. So you should also try to 
practice and teach meditation continuously and seriously. 
In this way, everything will become easy for you as well. 

Câu hỏi 6: Thưa Ngài, làm sao để trở thành một 
người giống như Ngài? 

Trả lời: 
Việc hành thiền hay chánh niệm và xả ly là điều khó 

nhất. Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi luôn nhấn mạnh 
việc thực hành thiền một cách nghiêm túc và liên tục. Hiểu 
được bản chất vô ngã và vô thường, tôi hành thiền không 
phải vì ai hay vì điều gì, mà vì bản chất vô thường vô ngã 
của vạn Pháp. Càng thực hành như vậy, tôi càng tích luỹ 
được nhiều phước báu. 

Thiền là hoạt động khó nhất trong mọi việc. Khi thực 
hành thiền, tôi nhận ra rằng việc dạy thiền còn khó hơn cả 
việc thực tập. Vì vậy, tôi cũng đặc biệt chú trọng đến việc 
giảng dạy thiền, dù điều đó không hề dễ dàng. 

Nhờ vậy, tôi đã có thể thực hành và giảng dạy thiền liên 
tục trong hơn 20 năm. Chính nhờ điều này mà với tôi, 
những lĩnh vực như y tế, kinh doanh hay chính trị không 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   117RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   117 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

117 
 

healthcare, business, and politics are not difficult for me, 
because I have been able to practice and teach meditation 
for over 20 years continuously. That makes everything 
easier for me. 

Before I practiced meditation, there were many things I 
could not do or understand. Practicing and teaching 
meditation helped me understand and enabled me to do 
many things easily. The power of practicing and teaching 
meditation is the greatest of all. So you should also try to 
practice and teach meditation continuously and seriously. 
In this way, everything will become easy for you as well. 

Câu hỏi 6: Thưa Ngài, làm sao để trở thành một 
người giống như Ngài? 

Trả lời: 
Việc hành thiền hay chánh niệm và xả ly là điều khó 

nhất. Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi luôn nhấn mạnh 
việc thực hành thiền một cách nghiêm túc và liên tục. Hiểu 
được bản chất vô ngã và vô thường, tôi hành thiền không 
phải vì ai hay vì điều gì, mà vì bản chất vô thường vô ngã 
của vạn Pháp. Càng thực hành như vậy, tôi càng tích luỹ 
được nhiều phước báu. 

Thiền là hoạt động khó nhất trong mọi việc. Khi thực 
hành thiền, tôi nhận ra rằng việc dạy thiền còn khó hơn cả 
việc thực tập. Vì vậy, tôi cũng đặc biệt chú trọng đến việc 
giảng dạy thiền, dù điều đó không hề dễ dàng. 

Nhờ vậy, tôi đã có thể thực hành và giảng dạy thiền liên 
tục trong hơn 20 năm. Chính nhờ điều này mà với tôi, 
những lĩnh vực như y tế, kinh doanh hay chính trị không 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

116 
 

vượt ngoài giới hạn của thời gian, không gian, con người 
và hoàn cảnh. Tôi kết hợp vừa hành thiền vừa làm công tác 
xã hội, đó cũng là cách để thực tập không giới hạn. 

Hầu hết mọi người chỉ thực hành thiền mà thôi. Nếu họ 
hành thiền, họ sẽ không tham gia các hoạt động xã hội; nếu 
họ tham gia hoạt động xã hội, họ lại không thực hành thiền. 
Còn tôi, tôi kết hợp việc hoằng pháp với chánh niệm và xả 
ly. 

 

Question 6:  

Dear Sayadaw, how can I practice to become a 
person like you? 

Answer:  
Practicing meditation or mindfulness and detachment is 

the most difficult of all. With this right understanding, I 
emphasize practicing meditation continuously and 
seriously. With the right understanding of selfless 
impermanent nature, I practice meditation not for someone 
or something, but for selfless impermanent nature. The 
more I do this, the more I can save merit. 

Meditation is the most difficult action of all. By 
practicing meditation, I came to understand that teaching 
meditation is more difficult than practicing meditation. 
Therefore, I also emphasize teaching meditation with 
difficulties. 

In this way, I have been able to practice and teach 
meditation continuously for over 20 years. That’s why 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   116RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   116 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   116RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   116 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



117

Sayadaw Ashin Ottamathara 

117 
 

healthcare, business, and politics are not difficult for me, 
because I have been able to practice and teach meditation 
for over 20 years continuously. That makes everything 
easier for me. 

Before I practiced meditation, there were many things I 
could not do or understand. Practicing and teaching 
meditation helped me understand and enabled me to do 
many things easily. The power of practicing and teaching 
meditation is the greatest of all. So you should also try to 
practice and teach meditation continuously and seriously. 
In this way, everything will become easy for you as well. 

Câu hỏi 6: Thưa Ngài, làm sao để trở thành một 
người giống như Ngài? 

Trả lời: 
Việc hành thiền hay chánh niệm và xả ly là điều khó 

nhất. Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi luôn nhấn mạnh 
việc thực hành thiền một cách nghiêm túc và liên tục. Hiểu 
được bản chất vô ngã và vô thường, tôi hành thiền không 
phải vì ai hay vì điều gì, mà vì bản chất vô thường vô ngã 
của vạn Pháp. Càng thực hành như vậy, tôi càng tích luỹ 
được nhiều phước báu. 

Thiền là hoạt động khó nhất trong mọi việc. Khi thực 
hành thiền, tôi nhận ra rằng việc dạy thiền còn khó hơn cả 
việc thực tập. Vì vậy, tôi cũng đặc biệt chú trọng đến việc 
giảng dạy thiền, dù điều đó không hề dễ dàng. 

Nhờ vậy, tôi đã có thể thực hành và giảng dạy thiền liên 
tục trong hơn 20 năm. Chính nhờ điều này mà với tôi, 
những lĩnh vực như y tế, kinh doanh hay chính trị không 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   117RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   117 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

117 
 

healthcare, business, and politics are not difficult for me, 
because I have been able to practice and teach meditation 
for over 20 years continuously. That makes everything 
easier for me. 

Before I practiced meditation, there were many things I 
could not do or understand. Practicing and teaching 
meditation helped me understand and enabled me to do 
many things easily. The power of practicing and teaching 
meditation is the greatest of all. So you should also try to 
practice and teach meditation continuously and seriously. 
In this way, everything will become easy for you as well. 

Câu hỏi 6: Thưa Ngài, làm sao để trở thành một 
người giống như Ngài? 

Trả lời: 
Việc hành thiền hay chánh niệm và xả ly là điều khó 

nhất. Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi luôn nhấn mạnh 
việc thực hành thiền một cách nghiêm túc và liên tục. Hiểu 
được bản chất vô ngã và vô thường, tôi hành thiền không 
phải vì ai hay vì điều gì, mà vì bản chất vô thường vô ngã 
của vạn Pháp. Càng thực hành như vậy, tôi càng tích luỹ 
được nhiều phước báu. 

Thiền là hoạt động khó nhất trong mọi việc. Khi thực 
hành thiền, tôi nhận ra rằng việc dạy thiền còn khó hơn cả 
việc thực tập. Vì vậy, tôi cũng đặc biệt chú trọng đến việc 
giảng dạy thiền, dù điều đó không hề dễ dàng. 

Nhờ vậy, tôi đã có thể thực hành và giảng dạy thiền liên 
tục trong hơn 20 năm. Chính nhờ điều này mà với tôi, 
những lĩnh vực như y tế, kinh doanh hay chính trị không 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

116 
 

vượt ngoài giới hạn của thời gian, không gian, con người 
và hoàn cảnh. Tôi kết hợp vừa hành thiền vừa làm công tác 
xã hội, đó cũng là cách để thực tập không giới hạn. 

Hầu hết mọi người chỉ thực hành thiền mà thôi. Nếu họ 
hành thiền, họ sẽ không tham gia các hoạt động xã hội; nếu 
họ tham gia hoạt động xã hội, họ lại không thực hành thiền. 
Còn tôi, tôi kết hợp việc hoằng pháp với chánh niệm và xả 
ly. 

 

Question 6:  

Dear Sayadaw, how can I practice to become a 
person like you? 

Answer:  
Practicing meditation or mindfulness and detachment is 

the most difficult of all. With this right understanding, I 
emphasize practicing meditation continuously and 
seriously. With the right understanding of selfless 
impermanent nature, I practice meditation not for someone 
or something, but for selfless impermanent nature. The 
more I do this, the more I can save merit. 

Meditation is the most difficult action of all. By 
practicing meditation, I came to understand that teaching 
meditation is more difficult than practicing meditation. 
Therefore, I also emphasize teaching meditation with 
difficulties. 

In this way, I have been able to practice and teach 
meditation continuously for over 20 years. That’s why 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   116RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   116 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   117RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   117 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



118

Sayadaw Ashin Ottamathara 

119 
 

teacher, but most refugees and sick people accept me and 
the Thabarwa Centre to ask for help. That’s why my life 
and the Thanlyin Thabarwa Centre are connected with the 
poor and sick people and refugees. That’s why I have been 
receiving messages or knowing about people’s problems all 
the time. Even in teaching meditation or answering 
questions like this, there may be messages in my account, 
people asking questions or asking for help to solve their 
problems. 

Now more and more people are asking for help. But 
because of unstable politics, at present, I cannot help most 
of them. My helping has become more and more limited, 
though the number of refugees is increasing. 

Because I am connected with refugees in the country, 
my mind, my appearance, my face may appear stable most 
of the time, not showing sadness, not showing happiness, 
but remaining stable. This is because I receive bad news all 
the time. Even if I cannot solve the problems, I can detach. 
I have to detach from bad things and misfortune. Therefore, 
I may be different from other meditation teachers who are 
not helping people like I do.  

Because of helping people for over 17 years 
continuously by using the Thabarwa Centre, many 
meditators and refugees are happy and satisfied with the 
Thabarwa Centre. Some people may misunderstand or 
complain, but many people are satisfied. That’s why they 
stay in the Centre until the end of their lives. Because of 
making many people happy and satisfied, I myself feel 
satisfied. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   119RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   119 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

119 
 

teacher, but most refugees and sick people accept me and 
the Thabarwa Centre to ask for help. That’s why my life 
and the Thanlyin Thabarwa Centre are connected with the 
poor and sick people and refugees. That’s why I have been 
receiving messages or knowing about people’s problems all 
the time. Even in teaching meditation or answering 
questions like this, there may be messages in my account, 
people asking questions or asking for help to solve their 
problems. 

Now more and more people are asking for help. But 
because of unstable politics, at present, I cannot help most 
of them. My helping has become more and more limited, 
though the number of refugees is increasing. 

Because I am connected with refugees in the country, 
my mind, my appearance, my face may appear stable most 
of the time, not showing sadness, not showing happiness, 
but remaining stable. This is because I receive bad news all 
the time. Even if I cannot solve the problems, I can detach. 
I have to detach from bad things and misfortune. Therefore, 
I may be different from other meditation teachers who are 
not helping people like I do.  

Because of helping people for over 17 years 
continuously by using the Thabarwa Centre, many 
meditators and refugees are happy and satisfied with the 
Thabarwa Centre. Some people may misunderstand or 
complain, but many people are satisfied. That’s why they 
stay in the Centre until the end of their lives. Because of 
making many people happy and satisfied, I myself feel 
satisfied. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

118 
 

còn là thử thách lớn, vì việc thực hành và giảng dạy thiền 
đã giúp tôi dễ dàng đối diện với mọi thứ. 

Trước khi thực hành thiền, có nhiều điều tôi không thể 
làm được hay không thể hiểu được. Chính nhờ thực hành 
và hướng dẫn thiền, tôi đã có thể hiểu ra và làm nhiều việc 
dễ dàng hơn. Sức mạnh của việc thực hành và giảng dạy 
thiền là sức mạnh lớn nhất mà tôi có được. Vì thế, bạn cũng 
nên tinh tấn thực hành và nếu có thể, hãy hướng dẫn thiền 
cho người khác một cách nghiêm túc và bền bỉ. Khi đó, mọi 
thứ sẽ trở nên dễ dàng hơn với bạn. 

 

Question 7:  

Dear Sayadaw, why does your face always look sad, 
and why do you still look so young at the age of 56? 

Answer:  
From 2007 till now, I have combined teaching 

meditation and helping people. That’s why I have 
connections with both meditators and all kinds of refugees 
in the country. I have been asking for help from many 
people continuously from 2007 till now. 

Before 2007, as only a meditation teacher, I could not 
help much, I could only teach. After opening the Thabarwa 
Centre, I have received donations all the time, in this way, 
I can help more and more people until now. 

There is not much help from other countries, more and 
more help from Myanmar because of the unstable politics 
of the country. Not all meditators may accept me as their 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   118RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   118 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   118RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   118 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



119

Sayadaw Ashin Ottamathara 

119 
 

teacher, but most refugees and sick people accept me and 
the Thabarwa Centre to ask for help. That’s why my life 
and the Thanlyin Thabarwa Centre are connected with the 
poor and sick people and refugees. That’s why I have been 
receiving messages or knowing about people’s problems all 
the time. Even in teaching meditation or answering 
questions like this, there may be messages in my account, 
people asking questions or asking for help to solve their 
problems. 

Now more and more people are asking for help. But 
because of unstable politics, at present, I cannot help most 
of them. My helping has become more and more limited, 
though the number of refugees is increasing. 

Because I am connected with refugees in the country, 
my mind, my appearance, my face may appear stable most 
of the time, not showing sadness, not showing happiness, 
but remaining stable. This is because I receive bad news all 
the time. Even if I cannot solve the problems, I can detach. 
I have to detach from bad things and misfortune. Therefore, 
I may be different from other meditation teachers who are 
not helping people like I do.  

Because of helping people for over 17 years 
continuously by using the Thabarwa Centre, many 
meditators and refugees are happy and satisfied with the 
Thabarwa Centre. Some people may misunderstand or 
complain, but many people are satisfied. That’s why they 
stay in the Centre until the end of their lives. Because of 
making many people happy and satisfied, I myself feel 
satisfied. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   119RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   119 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

119 
 

teacher, but most refugees and sick people accept me and 
the Thabarwa Centre to ask for help. That’s why my life 
and the Thanlyin Thabarwa Centre are connected with the 
poor and sick people and refugees. That’s why I have been 
receiving messages or knowing about people’s problems all 
the time. Even in teaching meditation or answering 
questions like this, there may be messages in my account, 
people asking questions or asking for help to solve their 
problems. 

Now more and more people are asking for help. But 
because of unstable politics, at present, I cannot help most 
of them. My helping has become more and more limited, 
though the number of refugees is increasing. 

Because I am connected with refugees in the country, 
my mind, my appearance, my face may appear stable most 
of the time, not showing sadness, not showing happiness, 
but remaining stable. This is because I receive bad news all 
the time. Even if I cannot solve the problems, I can detach. 
I have to detach from bad things and misfortune. Therefore, 
I may be different from other meditation teachers who are 
not helping people like I do.  

Because of helping people for over 17 years 
continuously by using the Thabarwa Centre, many 
meditators and refugees are happy and satisfied with the 
Thabarwa Centre. Some people may misunderstand or 
complain, but many people are satisfied. That’s why they 
stay in the Centre until the end of their lives. Because of 
making many people happy and satisfied, I myself feel 
satisfied. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

118 
 

còn là thử thách lớn, vì việc thực hành và giảng dạy thiền 
đã giúp tôi dễ dàng đối diện với mọi thứ. 

Trước khi thực hành thiền, có nhiều điều tôi không thể 
làm được hay không thể hiểu được. Chính nhờ thực hành 
và hướng dẫn thiền, tôi đã có thể hiểu ra và làm nhiều việc 
dễ dàng hơn. Sức mạnh của việc thực hành và giảng dạy 
thiền là sức mạnh lớn nhất mà tôi có được. Vì thế, bạn cũng 
nên tinh tấn thực hành và nếu có thể, hãy hướng dẫn thiền 
cho người khác một cách nghiêm túc và bền bỉ. Khi đó, mọi 
thứ sẽ trở nên dễ dàng hơn với bạn. 

 

Question 7:  

Dear Sayadaw, why does your face always look sad, 
and why do you still look so young at the age of 56? 

Answer:  
From 2007 till now, I have combined teaching 

meditation and helping people. That’s why I have 
connections with both meditators and all kinds of refugees 
in the country. I have been asking for help from many 
people continuously from 2007 till now. 

Before 2007, as only a meditation teacher, I could not 
help much, I could only teach. After opening the Thabarwa 
Centre, I have received donations all the time, in this way, 
I can help more and more people until now. 

There is not much help from other countries, more and 
more help from Myanmar because of the unstable politics 
of the country. Not all meditators may accept me as their 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   118RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   118 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   119RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   119 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



120

Sayadaw Ashin Ottamathara 

121 
 

cúng dường, nhờ đó mà tôi có thể giúp đỡ ngày càng nhiều 
người cho đến nay. 

Vào thời điểm đó, nhu cầu cần trợ giúp tại Myanmar 
ngày càng lớn, nhất là khi tình hình chính trị trong nước bất 
ổn. Không phải tất cả các thiền sinh đều nhận tôi làm thầy, 
nhưng hầu hết người tỵ nạn và những người bệnh tật đều 
tìm đến tôi và trung tâm Thabarwa để cầu sự trợ giúp. Vì 
vậy, cuộc đời tôi và trung tâm Thabarwa Thanlyin gắn liền 
với những người nghèo khổ, bệnh tật và những người tị nạn. 

Chính vì vậy, tôi liên tục nhận được tin nhắn hay biết 
được những nỗi khổ của chúng sinh. Ngay cả khi đang 
giảng dạy thiền hay trả lời câu hỏi như thế này, tôi vẫn nhận 
được tin nhắn hỏi pháp hoặc cầu xin sự trợ giúp để giải 
quyết những khó khăn của họ. 

Ngày càng có nhiều người tìm đến xin được giúp đỡ. 
Nhưng do tình hình chính trị bất ổn, hiện tại tôi không thể 
giúp được phần lớn trong số họ. Sự giúp đỡ của tôi ngày 
càng bị giới hạn, dù số lượng người tỵ nạn vẫn không ngừng 
tăng lên. 

Vì có sự gắn bó với người tỵ nạn, nên tâm tôi, diện mạo 
tôi, gương mặt tôi phần lớn thời gian vẫn giữ được sự an 
ổn, không biểu lộ niềm vui hay nỗi buồn, mà duy trì trạng 
thái bình thản. Đó là vì tôi thường xuyên nhận tin xấu, 
nhưng nếu không thể giải quyết được, tôi sẽ xả ly ngay. Tôi 
phải xả ly trước những điều xấu ác và nghịch cảnh. Vì vậy, 
có lẽ tôi khác với những người dạy thiền khác, những người 
không giúp đỡ mọi người theo cách tôi đã làm.  

Vì đã liên tục giúp đỡ mọi người suốt hơn 17 năm trong 
trung tâm Thabarwa, nhiều thiền sinh và người tỵ nạn cảm 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   121RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   121 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

121 
 

cúng dường, nhờ đó mà tôi có thể giúp đỡ ngày càng nhiều 
người cho đến nay. 

Vào thời điểm đó, nhu cầu cần trợ giúp tại Myanmar 
ngày càng lớn, nhất là khi tình hình chính trị trong nước bất 
ổn. Không phải tất cả các thiền sinh đều nhận tôi làm thầy, 
nhưng hầu hết người tỵ nạn và những người bệnh tật đều 
tìm đến tôi và trung tâm Thabarwa để cầu sự trợ giúp. Vì 
vậy, cuộc đời tôi và trung tâm Thabarwa Thanlyin gắn liền 
với những người nghèo khổ, bệnh tật và những người tị nạn. 

Chính vì vậy, tôi liên tục nhận được tin nhắn hay biết 
được những nỗi khổ của chúng sinh. Ngay cả khi đang 
giảng dạy thiền hay trả lời câu hỏi như thế này, tôi vẫn nhận 
được tin nhắn hỏi pháp hoặc cầu xin sự trợ giúp để giải 
quyết những khó khăn của họ. 

Ngày càng có nhiều người tìm đến xin được giúp đỡ. 
Nhưng do tình hình chính trị bất ổn, hiện tại tôi không thể 
giúp được phần lớn trong số họ. Sự giúp đỡ của tôi ngày 
càng bị giới hạn, dù số lượng người tỵ nạn vẫn không ngừng 
tăng lên. 

Vì có sự gắn bó với người tỵ nạn, nên tâm tôi, diện mạo 
tôi, gương mặt tôi phần lớn thời gian vẫn giữ được sự an 
ổn, không biểu lộ niềm vui hay nỗi buồn, mà duy trì trạng 
thái bình thản. Đó là vì tôi thường xuyên nhận tin xấu, 
nhưng nếu không thể giải quyết được, tôi sẽ xả ly ngay. Tôi 
phải xả ly trước những điều xấu ác và nghịch cảnh. Vì vậy, 
có lẽ tôi khác với những người dạy thiền khác, những người 
không giúp đỡ mọi người theo cách tôi đã làm.  

Vì đã liên tục giúp đỡ mọi người suốt hơn 17 năm trong 
trung tâm Thabarwa, nhiều thiền sinh và người tỵ nạn cảm 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

120 
 

Nearly everyone who stays in the Power Centre for a 
long time changes their mind and appearance. They become 
more beautiful, younger, and suffer less. That’s why I 
myself have looked the same for many years. 

I have been doing good deeds for over 20 years 
continuously. Many people say that I look the same as 
before, not much older. That is the power of helping people 
and the power of detachment as well.  

If I could not detach, I would surely be in danger, 
because helping people is not easy. But I have been able to 
do these most difficult good deeds for over 17 years 
continuously by helping all kinds of refugees in the 
country. 
I do the same in Thailand, the U.S., Vietnam, Malaysia as 
well, though not as much, there are limits. But in Myanmar, 
we can do much more beyond the limit. 

Câu hỏi 7: Thưa Sayadaw, vì sao gương mặt của 
Ngài lúc nào cũng trông có vẻ buồn, và vì sao ở tuổi 56 
Ngài vẫn trông trẻ trung như vậy?  

Trả lời: 
Từ năm 2007 cho đến nay, tôi đã kết hợp giữa việc giảng 

dạy thiền và giúp đỡ mọi người. Vì vậy, tôi có duyên lành 
với cả các thiền sinh và đủ loại dân tỵ nạn trong đất nước. 
Từ năm 2007 đến nay, tôi liên tục kêu gọi sự trợ giúp từ 
nhiều người. 

Trước năm 2007, khi chỉ là một thiền sư, tôi không thể 
giúp đỡ được nhiều, tôi chỉ có thể giảng dạy. Sau khi thành 
lập trung tâm Thabarwa, tôi thường xuyên nhận được sự 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   120RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   120 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   120RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   120 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



121

Sayadaw Ashin Ottamathara 

121 
 

cúng dường, nhờ đó mà tôi có thể giúp đỡ ngày càng nhiều 
người cho đến nay. 

Vào thời điểm đó, nhu cầu cần trợ giúp tại Myanmar 
ngày càng lớn, nhất là khi tình hình chính trị trong nước bất 
ổn. Không phải tất cả các thiền sinh đều nhận tôi làm thầy, 
nhưng hầu hết người tỵ nạn và những người bệnh tật đều 
tìm đến tôi và trung tâm Thabarwa để cầu sự trợ giúp. Vì 
vậy, cuộc đời tôi và trung tâm Thabarwa Thanlyin gắn liền 
với những người nghèo khổ, bệnh tật và những người tị nạn. 

Chính vì vậy, tôi liên tục nhận được tin nhắn hay biết 
được những nỗi khổ của chúng sinh. Ngay cả khi đang 
giảng dạy thiền hay trả lời câu hỏi như thế này, tôi vẫn nhận 
được tin nhắn hỏi pháp hoặc cầu xin sự trợ giúp để giải 
quyết những khó khăn của họ. 

Ngày càng có nhiều người tìm đến xin được giúp đỡ. 
Nhưng do tình hình chính trị bất ổn, hiện tại tôi không thể 
giúp được phần lớn trong số họ. Sự giúp đỡ của tôi ngày 
càng bị giới hạn, dù số lượng người tỵ nạn vẫn không ngừng 
tăng lên. 

Vì có sự gắn bó với người tỵ nạn, nên tâm tôi, diện mạo 
tôi, gương mặt tôi phần lớn thời gian vẫn giữ được sự an 
ổn, không biểu lộ niềm vui hay nỗi buồn, mà duy trì trạng 
thái bình thản. Đó là vì tôi thường xuyên nhận tin xấu, 
nhưng nếu không thể giải quyết được, tôi sẽ xả ly ngay. Tôi 
phải xả ly trước những điều xấu ác và nghịch cảnh. Vì vậy, 
có lẽ tôi khác với những người dạy thiền khác, những người 
không giúp đỡ mọi người theo cách tôi đã làm.  

Vì đã liên tục giúp đỡ mọi người suốt hơn 17 năm trong 
trung tâm Thabarwa, nhiều thiền sinh và người tỵ nạn cảm 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   121RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   121 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

121 
 

cúng dường, nhờ đó mà tôi có thể giúp đỡ ngày càng nhiều 
người cho đến nay. 

Vào thời điểm đó, nhu cầu cần trợ giúp tại Myanmar 
ngày càng lớn, nhất là khi tình hình chính trị trong nước bất 
ổn. Không phải tất cả các thiền sinh đều nhận tôi làm thầy, 
nhưng hầu hết người tỵ nạn và những người bệnh tật đều 
tìm đến tôi và trung tâm Thabarwa để cầu sự trợ giúp. Vì 
vậy, cuộc đời tôi và trung tâm Thabarwa Thanlyin gắn liền 
với những người nghèo khổ, bệnh tật và những người tị nạn. 

Chính vì vậy, tôi liên tục nhận được tin nhắn hay biết 
được những nỗi khổ của chúng sinh. Ngay cả khi đang 
giảng dạy thiền hay trả lời câu hỏi như thế này, tôi vẫn nhận 
được tin nhắn hỏi pháp hoặc cầu xin sự trợ giúp để giải 
quyết những khó khăn của họ. 

Ngày càng có nhiều người tìm đến xin được giúp đỡ. 
Nhưng do tình hình chính trị bất ổn, hiện tại tôi không thể 
giúp được phần lớn trong số họ. Sự giúp đỡ của tôi ngày 
càng bị giới hạn, dù số lượng người tỵ nạn vẫn không ngừng 
tăng lên. 

Vì có sự gắn bó với người tỵ nạn, nên tâm tôi, diện mạo 
tôi, gương mặt tôi phần lớn thời gian vẫn giữ được sự an 
ổn, không biểu lộ niềm vui hay nỗi buồn, mà duy trì trạng 
thái bình thản. Đó là vì tôi thường xuyên nhận tin xấu, 
nhưng nếu không thể giải quyết được, tôi sẽ xả ly ngay. Tôi 
phải xả ly trước những điều xấu ác và nghịch cảnh. Vì vậy, 
có lẽ tôi khác với những người dạy thiền khác, những người 
không giúp đỡ mọi người theo cách tôi đã làm.  

Vì đã liên tục giúp đỡ mọi người suốt hơn 17 năm trong 
trung tâm Thabarwa, nhiều thiền sinh và người tỵ nạn cảm 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

120 
 

Nearly everyone who stays in the Power Centre for a 
long time changes their mind and appearance. They become 
more beautiful, younger, and suffer less. That’s why I 
myself have looked the same for many years. 

I have been doing good deeds for over 20 years 
continuously. Many people say that I look the same as 
before, not much older. That is the power of helping people 
and the power of detachment as well.  

If I could not detach, I would surely be in danger, 
because helping people is not easy. But I have been able to 
do these most difficult good deeds for over 17 years 
continuously by helping all kinds of refugees in the 
country. 
I do the same in Thailand, the U.S., Vietnam, Malaysia as 
well, though not as much, there are limits. But in Myanmar, 
we can do much more beyond the limit. 

Câu hỏi 7: Thưa Sayadaw, vì sao gương mặt của 
Ngài lúc nào cũng trông có vẻ buồn, và vì sao ở tuổi 56 
Ngài vẫn trông trẻ trung như vậy?  

Trả lời: 
Từ năm 2007 cho đến nay, tôi đã kết hợp giữa việc giảng 

dạy thiền và giúp đỡ mọi người. Vì vậy, tôi có duyên lành 
với cả các thiền sinh và đủ loại dân tỵ nạn trong đất nước. 
Từ năm 2007 đến nay, tôi liên tục kêu gọi sự trợ giúp từ 
nhiều người. 

Trước năm 2007, khi chỉ là một thiền sư, tôi không thể 
giúp đỡ được nhiều, tôi chỉ có thể giảng dạy. Sau khi thành 
lập trung tâm Thabarwa, tôi thường xuyên nhận được sự 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   120RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   120 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   121RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   121 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



122

Sayadaw Ashin Ottamathara 

123 
 

I, as a meditator, emphasize the right understanding 
about everything, including difficulties or problems. 

The real difficulty, what I understand, is not giving, not 
donating, not helping people, not keeping precepts, and not 
practicing mindfulness and detachment. If we are not 
giving, donating, or helping everyone - including the 
Buddha, Dhamma, and Sangha - then we are in difficulty. 
We are facing real problems. 

Not keeping precepts - that is a real difficulty. Not 
practicing or teaching meditation - that too, is a real 
problem. 

I emphasize the real problems to be overcome. That’s 
why I am confident that I can overcome the true challenges, 
which are not practicing Dāna, Sīla, Bhāvanā (generosity, 
morality, meditation), or not developing Sīla, Samādhi, 
Paññā (morality, concentration, wisdom) - not just for 
myself, but for everyone. 

That’s why I’m sure I’ve been able to overcome the real 
problems and difficulties for over 20 years continuously. 

As for the problems and difficulties that people in 
society usually talk about, I’m not much concerned. People 
may say: “The Thabarwa center can overcome many 
difficulties and problems.” You may see that I can 
overcome many difficulties and problems. That might be 
right from one point of view, but it may be wrong from 
another point of view. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   123RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   123 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

123 
 

I, as a meditator, emphasize the right understanding 
about everything, including difficulties or problems. 

The real difficulty, what I understand, is not giving, not 
donating, not helping people, not keeping precepts, and not 
practicing mindfulness and detachment. If we are not 
giving, donating, or helping everyone - including the 
Buddha, Dhamma, and Sangha - then we are in difficulty. 
We are facing real problems. 

Not keeping precepts - that is a real difficulty. Not 
practicing or teaching meditation - that too, is a real 
problem. 

I emphasize the real problems to be overcome. That’s 
why I am confident that I can overcome the true challenges, 
which are not practicing Dāna, Sīla, Bhāvanā (generosity, 
morality, meditation), or not developing Sīla, Samādhi, 
Paññā (morality, concentration, wisdom) - not just for 
myself, but for everyone. 

That’s why I’m sure I’ve been able to overcome the real 
problems and difficulties for over 20 years continuously. 

As for the problems and difficulties that people in 
society usually talk about, I’m not much concerned. People 
may say: “The Thabarwa center can overcome many 
difficulties and problems.” You may see that I can 
overcome many difficulties and problems. That might be 
right from one point of view, but it may be wrong from 
another point of view. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

122 
 

thấy hoan hỷ và hài lòng với trung tâm. Dù có người hiểu 
lầm hay phàn nàn, nhưng phần đông đều cảm thấy hài lòng. 
Đó là lý do vì sao họ ở lại trung tâm cho đến cuối đời. Vì 
đã đem lại niềm an lạc và mãn nguyện cho nhiều người, 
chính tôi cũng cảm thấy viên mãn. 

Gần như tất cả những ai ở lại trung tâm Thabarwa lâu 
dài đều thay đổi tâm tính và diện mạo. Họ trở nên đẹp hơn, 
trẻ trung hơn và bớt khổ đau hơn. Đó cũng là lý do vì sao 
tôi trông không thay đổi nhiều qua nhiều năm. 

Tôi đã làm các việc thiện lành không ngừng nghỉ hơn 
20 năm qua. Nhiều người nhận xét rằng tôi vẫn giống như 
trước, không già đi nhiều. Đó chính là năng lực của việc 
giúp đỡ chúng sinh và sức mạnh của sự xả ly. Nếu tôi không 
thể xả ly, chắc chắn tôi đã gặp nguy hiểm, vì việc giúp 
người không phải dễ dàng. Nhưng tôi đã đủ sức làm những 
thiện pháp khó khăn nhất suốt hơn 17 năm, bằng cách giúp 
đủ loại người tỵ nạn trong cả nước. 

Tôi cũng làm việc tương tự ở Thái Lan, Mỹ, Việt Nam, 
Malaysia, dù không nhiều, vì vẫn còn những giới hạn. 
Nhưng tại Myanmar, chúng tôi có thể làm vượt xa mọi giới 
hạn. 

 

Question 8:  

From the time you started practicing meditation 
until now, how did you overcome all of the difficulties? 
How did you solve all the problems?  

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   122RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   122 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   122RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   122 11/10/25   11:39 AM11/10/25   11:39 AM



123

Sayadaw Ashin Ottamathara 

123 
 

I, as a meditator, emphasize the right understanding 
about everything, including difficulties or problems. 

The real difficulty, what I understand, is not giving, not 
donating, not helping people, not keeping precepts, and not 
practicing mindfulness and detachment. If we are not 
giving, donating, or helping everyone - including the 
Buddha, Dhamma, and Sangha - then we are in difficulty. 
We are facing real problems. 

Not keeping precepts - that is a real difficulty. Not 
practicing or teaching meditation - that too, is a real 
problem. 

I emphasize the real problems to be overcome. That’s 
why I am confident that I can overcome the true challenges, 
which are not practicing Dāna, Sīla, Bhāvanā (generosity, 
morality, meditation), or not developing Sīla, Samādhi, 
Paññā (morality, concentration, wisdom) - not just for 
myself, but for everyone. 

That’s why I’m sure I’ve been able to overcome the real 
problems and difficulties for over 20 years continuously. 

As for the problems and difficulties that people in 
society usually talk about, I’m not much concerned. People 
may say: “The Thabarwa center can overcome many 
difficulties and problems.” You may see that I can 
overcome many difficulties and problems. That might be 
right from one point of view, but it may be wrong from 
another point of view. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   123RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   123 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

123 
 

I, as a meditator, emphasize the right understanding 
about everything, including difficulties or problems. 

The real difficulty, what I understand, is not giving, not 
donating, not helping people, not keeping precepts, and not 
practicing mindfulness and detachment. If we are not 
giving, donating, or helping everyone - including the 
Buddha, Dhamma, and Sangha - then we are in difficulty. 
We are facing real problems. 

Not keeping precepts - that is a real difficulty. Not 
practicing or teaching meditation - that too, is a real 
problem. 

I emphasize the real problems to be overcome. That’s 
why I am confident that I can overcome the true challenges, 
which are not practicing Dāna, Sīla, Bhāvanā (generosity, 
morality, meditation), or not developing Sīla, Samādhi, 
Paññā (morality, concentration, wisdom) - not just for 
myself, but for everyone. 

That’s why I’m sure I’ve been able to overcome the real 
problems and difficulties for over 20 years continuously. 

As for the problems and difficulties that people in 
society usually talk about, I’m not much concerned. People 
may say: “The Thabarwa center can overcome many 
difficulties and problems.” You may see that I can 
overcome many difficulties and problems. That might be 
right from one point of view, but it may be wrong from 
another point of view. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

122 
 

thấy hoan hỷ và hài lòng với trung tâm. Dù có người hiểu 
lầm hay phàn nàn, nhưng phần đông đều cảm thấy hài lòng. 
Đó là lý do vì sao họ ở lại trung tâm cho đến cuối đời. Vì 
đã đem lại niềm an lạc và mãn nguyện cho nhiều người, 
chính tôi cũng cảm thấy viên mãn. 

Gần như tất cả những ai ở lại trung tâm Thabarwa lâu 
dài đều thay đổi tâm tính và diện mạo. Họ trở nên đẹp hơn, 
trẻ trung hơn và bớt khổ đau hơn. Đó cũng là lý do vì sao 
tôi trông không thay đổi nhiều qua nhiều năm. 

Tôi đã làm các việc thiện lành không ngừng nghỉ hơn 
20 năm qua. Nhiều người nhận xét rằng tôi vẫn giống như 
trước, không già đi nhiều. Đó chính là năng lực của việc 
giúp đỡ chúng sinh và sức mạnh của sự xả ly. Nếu tôi không 
thể xả ly, chắc chắn tôi đã gặp nguy hiểm, vì việc giúp 
người không phải dễ dàng. Nhưng tôi đã đủ sức làm những 
thiện pháp khó khăn nhất suốt hơn 17 năm, bằng cách giúp 
đủ loại người tỵ nạn trong cả nước. 

Tôi cũng làm việc tương tự ở Thái Lan, Mỹ, Việt Nam, 
Malaysia, dù không nhiều, vì vẫn còn những giới hạn. 
Nhưng tại Myanmar, chúng tôi có thể làm vượt xa mọi giới 
hạn. 

 

Question 8:  

From the time you started practicing meditation 
until now, how did you overcome all of the difficulties? 
How did you solve all the problems?  

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   122RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   122 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   123RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   123 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



124

Sayadaw Ashin Ottamathara 

125 
 

harder you try, the worse the criticism you’ll receive - for 
sure. If you cannot detach, you must stop doing good deeds. 

For me, I am trying to continue doing good deeds, one 
after another, because many people are giving up on doing 
good deeds. 

Câu hỏi 8: Từ lúc ngài bắt đầu thực hành thiền cho 
đến bây giờ, ngài đã vượt qua tất cả những khó khăn 
như thế nào ạ? Ngài đã giải quyết mọi vấn đề ra sao? 

Trả lời: 
Tôi, với tư cách là một hành giả thiền, luôn nhấn mạnh 

sự hiểu biết đúng đắn về mọi điều - kể cả những khó khăn 
hay vấn đề. 

Những khó khăn hay vấn đề thật sự, theo hiểu biết của 
tôi, chính là không bố thí, không cúng dường, không giúp 
đỡ người khác, không giữ giới, không thực hành chánh 
niệm và xả ly. 

Nếu chúng ta không thực hành bố thí, không cúng 
dường, không giúp đỡ tất cả mọi người - bao gồm cả Đức 
Phật, Pháp và Tăng - thì chúng ta đã đang rơi vào khó khăn 
rồi. Chúng ta đang đối diện với vấn đề thật sự. Không giữ 
giới là một vấn đề lớn. Không thực hành hay không giảng 
dạy thiền cũng là một vấn đề lớn. 

Tôi nhấn mạnh rằng, những vấn đề thật sự cần phải được 
vượt qua. Chính vì vậy, tôi chắc chắn rằng mình có thể vượt 
qua được những khó khăn thật sự ấy - đó là: Không thực 
hành Bố thí (Dāna), Giới (Sīla), Thiền (Bhāvanā) và không 
phát triển Giới – Định – Tuệ (Sīla – Samādhi – Paññā) 
Điều này không chỉ áp dụng cho riêng tôi, mà cho tất cả 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   125RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   125 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

125 
 

harder you try, the worse the criticism you’ll receive - for 
sure. If you cannot detach, you must stop doing good deeds. 

For me, I am trying to continue doing good deeds, one 
after another, because many people are giving up on doing 
good deeds. 

Câu hỏi 8: Từ lúc ngài bắt đầu thực hành thiền cho 
đến bây giờ, ngài đã vượt qua tất cả những khó khăn 
như thế nào ạ? Ngài đã giải quyết mọi vấn đề ra sao? 

Trả lời: 
Tôi, với tư cách là một hành giả thiền, luôn nhấn mạnh 

sự hiểu biết đúng đắn về mọi điều - kể cả những khó khăn 
hay vấn đề. 

Những khó khăn hay vấn đề thật sự, theo hiểu biết của 
tôi, chính là không bố thí, không cúng dường, không giúp 
đỡ người khác, không giữ giới, không thực hành chánh 
niệm và xả ly. 

Nếu chúng ta không thực hành bố thí, không cúng 
dường, không giúp đỡ tất cả mọi người - bao gồm cả Đức 
Phật, Pháp và Tăng - thì chúng ta đã đang rơi vào khó khăn 
rồi. Chúng ta đang đối diện với vấn đề thật sự. Không giữ 
giới là một vấn đề lớn. Không thực hành hay không giảng 
dạy thiền cũng là một vấn đề lớn. 

Tôi nhấn mạnh rằng, những vấn đề thật sự cần phải được 
vượt qua. Chính vì vậy, tôi chắc chắn rằng mình có thể vượt 
qua được những khó khăn thật sự ấy - đó là: Không thực 
hành Bố thí (Dāna), Giới (Sīla), Thiền (Bhāvanā) và không 
phát triển Giới – Định – Tuệ (Sīla – Samādhi – Paññā) 
Điều này không chỉ áp dụng cho riêng tôi, mà cho tất cả 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

124 
 

Also, I already sent you a message from a Western 
volunteer to your Zalo account. I will read it, and you can 
translate it into your Zalo. 

For me - because of doing good deeds like this for many 
years with teamwork - I received many, many encouraging 
words, many praises, and also many bad comments like 
this. 

If I could not detach, I would have had to stop doing 
good deeds like this. But the reason is not because of doing 
something wrong - it’s because others are not cooperating 
with me, just criticizing, or mostly focusing on the negative 
views. 

Most people cannot do good deeds like this. This is not 
only for me - it's for everyone who tries to do good deeds. 
Because of receiving many bad comments like this, it is 
really difficult to continue doing good deeds and teaching 
like this. But because I receive such bad comments, I 
decided to continue doing good deeds for a long time, as 
much as possible. 

If we are doing good deeds alone, it is almost 
impossible. That’s why I always emphasize teamwork 
without limits. Now, more and more people are staying and 
doing good deeds in the Thabarwa Center. But the number 
of people who stop doing good deeds, who stop staying and 
practicing in the Thabarwa Center, is much greater, because 
they cannot endure the bad comments from others. 

So if you continue doing good deeds for a long time, 
you will surely receive the worst comments like this. The 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   124RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   124 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   124RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   124 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



125

Sayadaw Ashin Ottamathara 

125 
 

harder you try, the worse the criticism you’ll receive - for 
sure. If you cannot detach, you must stop doing good deeds. 

For me, I am trying to continue doing good deeds, one 
after another, because many people are giving up on doing 
good deeds. 

Câu hỏi 8: Từ lúc ngài bắt đầu thực hành thiền cho 
đến bây giờ, ngài đã vượt qua tất cả những khó khăn 
như thế nào ạ? Ngài đã giải quyết mọi vấn đề ra sao? 

Trả lời: 
Tôi, với tư cách là một hành giả thiền, luôn nhấn mạnh 

sự hiểu biết đúng đắn về mọi điều - kể cả những khó khăn 
hay vấn đề. 

Những khó khăn hay vấn đề thật sự, theo hiểu biết của 
tôi, chính là không bố thí, không cúng dường, không giúp 
đỡ người khác, không giữ giới, không thực hành chánh 
niệm và xả ly. 

Nếu chúng ta không thực hành bố thí, không cúng 
dường, không giúp đỡ tất cả mọi người - bao gồm cả Đức 
Phật, Pháp và Tăng - thì chúng ta đã đang rơi vào khó khăn 
rồi. Chúng ta đang đối diện với vấn đề thật sự. Không giữ 
giới là một vấn đề lớn. Không thực hành hay không giảng 
dạy thiền cũng là một vấn đề lớn. 

Tôi nhấn mạnh rằng, những vấn đề thật sự cần phải được 
vượt qua. Chính vì vậy, tôi chắc chắn rằng mình có thể vượt 
qua được những khó khăn thật sự ấy - đó là: Không thực 
hành Bố thí (Dāna), Giới (Sīla), Thiền (Bhāvanā) và không 
phát triển Giới – Định – Tuệ (Sīla – Samādhi – Paññā) 
Điều này không chỉ áp dụng cho riêng tôi, mà cho tất cả 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   125RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   125 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

125 
 

harder you try, the worse the criticism you’ll receive - for 
sure. If you cannot detach, you must stop doing good deeds. 

For me, I am trying to continue doing good deeds, one 
after another, because many people are giving up on doing 
good deeds. 

Câu hỏi 8: Từ lúc ngài bắt đầu thực hành thiền cho 
đến bây giờ, ngài đã vượt qua tất cả những khó khăn 
như thế nào ạ? Ngài đã giải quyết mọi vấn đề ra sao? 

Trả lời: 
Tôi, với tư cách là một hành giả thiền, luôn nhấn mạnh 

sự hiểu biết đúng đắn về mọi điều - kể cả những khó khăn 
hay vấn đề. 

Những khó khăn hay vấn đề thật sự, theo hiểu biết của 
tôi, chính là không bố thí, không cúng dường, không giúp 
đỡ người khác, không giữ giới, không thực hành chánh 
niệm và xả ly. 

Nếu chúng ta không thực hành bố thí, không cúng 
dường, không giúp đỡ tất cả mọi người - bao gồm cả Đức 
Phật, Pháp và Tăng - thì chúng ta đã đang rơi vào khó khăn 
rồi. Chúng ta đang đối diện với vấn đề thật sự. Không giữ 
giới là một vấn đề lớn. Không thực hành hay không giảng 
dạy thiền cũng là một vấn đề lớn. 

Tôi nhấn mạnh rằng, những vấn đề thật sự cần phải được 
vượt qua. Chính vì vậy, tôi chắc chắn rằng mình có thể vượt 
qua được những khó khăn thật sự ấy - đó là: Không thực 
hành Bố thí (Dāna), Giới (Sīla), Thiền (Bhāvanā) và không 
phát triển Giới – Định – Tuệ (Sīla – Samādhi – Paññā) 
Điều này không chỉ áp dụng cho riêng tôi, mà cho tất cả 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

124 
 

Also, I already sent you a message from a Western 
volunteer to your Zalo account. I will read it, and you can 
translate it into your Zalo. 

For me - because of doing good deeds like this for many 
years with teamwork - I received many, many encouraging 
words, many praises, and also many bad comments like 
this. 

If I could not detach, I would have had to stop doing 
good deeds like this. But the reason is not because of doing 
something wrong - it’s because others are not cooperating 
with me, just criticizing, or mostly focusing on the negative 
views. 

Most people cannot do good deeds like this. This is not 
only for me - it's for everyone who tries to do good deeds. 
Because of receiving many bad comments like this, it is 
really difficult to continue doing good deeds and teaching 
like this. But because I receive such bad comments, I 
decided to continue doing good deeds for a long time, as 
much as possible. 

If we are doing good deeds alone, it is almost 
impossible. That’s why I always emphasize teamwork 
without limits. Now, more and more people are staying and 
doing good deeds in the Thabarwa Center. But the number 
of people who stop doing good deeds, who stop staying and 
practicing in the Thabarwa Center, is much greater, because 
they cannot endure the bad comments from others. 

So if you continue doing good deeds for a long time, 
you will surely receive the worst comments like this. The 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   124RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   124 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   125RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   125 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



126

Sayadaw Ashin Ottamathara 

127 
 

Hiện nay, ngày càng có nhiều người ở lại và làm việc 
thiện tại Trung tâm Thabarwa. Nhưng cũng có rất nhiều 
người đã rời đi, ngừng thực hành và làm việc thiện tại đây 
- chỉ vì họ không chịu đựng nổi những lời chỉ trích từ người 
khác. 

Nếu bạn muốn làm việc thiện lâu dài, bạn chắc chắn sẽ 
nhận được những lời chỉ trích tệ hại nhất. Càng nỗ lực, lời 
chỉ trích sẽ càng gay gắt - đó là điều chắc chắn. Nếu bạn 
không thể xả ly, bạn sẽ phải dừng lại. 

Còn với tôi, tôi tiếp tục làm việc thiện, việc này nối tiếp 
việc kia, bởi vì đã có quá nhiều người bỏ cuộc trên con 
đường làm thiện pháp. 

 

Question 9:  

Dear Sayadaw, recently I have not heard you often 
teach about “to do only”; “to experience only”; “to 
know only”. Why don't you use these teachings much at 
the moment? Because these teachings are really helpful 
for me until now. 

Answer: 
That is more difficult to understand, I have to teach 

strangers or beginners in practicing meditation. That's why 
it is difficult for them to understand "doing only" or "not 
doing only".  

Therefore, I have to teach about mindfulness and 
detachment. "Doing only" is the last step of practicing 
meditation while mindfulness and detachment are for the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   127RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   127 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

127 
 

Hiện nay, ngày càng có nhiều người ở lại và làm việc 
thiện tại Trung tâm Thabarwa. Nhưng cũng có rất nhiều 
người đã rời đi, ngừng thực hành và làm việc thiện tại đây 
- chỉ vì họ không chịu đựng nổi những lời chỉ trích từ người 
khác. 

Nếu bạn muốn làm việc thiện lâu dài, bạn chắc chắn sẽ 
nhận được những lời chỉ trích tệ hại nhất. Càng nỗ lực, lời 
chỉ trích sẽ càng gay gắt - đó là điều chắc chắn. Nếu bạn 
không thể xả ly, bạn sẽ phải dừng lại. 

Còn với tôi, tôi tiếp tục làm việc thiện, việc này nối tiếp 
việc kia, bởi vì đã có quá nhiều người bỏ cuộc trên con 
đường làm thiện pháp. 

 

Question 9:  

Dear Sayadaw, recently I have not heard you often 
teach about “to do only”; “to experience only”; “to 
know only”. Why don't you use these teachings much at 
the moment? Because these teachings are really helpful 
for me until now. 

Answer: 
That is more difficult to understand, I have to teach 

strangers or beginners in practicing meditation. That's why 
it is difficult for them to understand "doing only" or "not 
doing only".  

Therefore, I have to teach about mindfulness and 
detachment. "Doing only" is the last step of practicing 
meditation while mindfulness and detachment are for the 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

126 
 

mọi người. Tôi đã thực hành như vậy hơn 20 năm liên tục, 
và tôi tin rằng mình có thể vượt qua những khó khăn thật 
sự ấy. Còn những khó khăn mà người đời thường đề cập - 
tôi không quá quan tâm. 

Nhiều người có thể nói: “Trung tâm Thabarwa có thể 
vượt qua rất nhiều khó khăn.” Vâng, bạn có thể thấy tôi đã 
vượt qua được nhiều vấn đề. Nhưng điều đó có thể đúng ở 
một góc nhìn, và cũng có thể không đúng từ một góc nhìn 
khác. 

Tôi sẽ đọc một bình luận của một người phương Tây về 
trung tâm Thabarwa. Với tôi, vì đã làm thiện pháp như thế 
này trong nhiều năm cùng với sự hợp tác nhóm, tôi nhận 
được rất nhiều lời động viên, nhiều lời khen ngợi - và cũng 
rất nhiều lời chỉ trích nặng nề như vậy.  

Nếu tôi không biết xả ly, chắc chắn tôi đã phải dừng lại 
rồi. Nhưng không phải vì tôi làm sai, mà là vì có những 
người không hợp tác, chỉ biết phê bình, và chỉ nhìn vào mặt 
tiêu cực. 

Phần lớn mọi người không thể làm thiện pháp như vậy 
được. Và điều này không chỉ đúng với tôi, mà đúng với bất 
kỳ ai đang cố gắng làm việc thiện. Nếu chúng ta bị ảnh 
hưởng bởi những lời chỉ trích, thì quả thật rất khó để tiếp 
tục làm việc thiện và giảng dạy như vậy. 

Chính vì nhận được những lời chỉ trích ấy, tôi đã quyết 
định tiếp tục làm thiện pháp lâu dài, càng nhiều càng tốt. 
Nếu chỉ làm thiện pháp một mình, thì gần như là không thể. 
Đó là lý do tôi luôn nhấn mạnh sự làm việc nhóm không 
giới hạn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   126RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   126 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   126RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   126 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



127

Sayadaw Ashin Ottamathara 

127 
 

Hiện nay, ngày càng có nhiều người ở lại và làm việc 
thiện tại Trung tâm Thabarwa. Nhưng cũng có rất nhiều 
người đã rời đi, ngừng thực hành và làm việc thiện tại đây 
- chỉ vì họ không chịu đựng nổi những lời chỉ trích từ người 
khác. 

Nếu bạn muốn làm việc thiện lâu dài, bạn chắc chắn sẽ 
nhận được những lời chỉ trích tệ hại nhất. Càng nỗ lực, lời 
chỉ trích sẽ càng gay gắt - đó là điều chắc chắn. Nếu bạn 
không thể xả ly, bạn sẽ phải dừng lại. 

Còn với tôi, tôi tiếp tục làm việc thiện, việc này nối tiếp 
việc kia, bởi vì đã có quá nhiều người bỏ cuộc trên con 
đường làm thiện pháp. 

 

Question 9:  

Dear Sayadaw, recently I have not heard you often 
teach about “to do only”; “to experience only”; “to 
know only”. Why don't you use these teachings much at 
the moment? Because these teachings are really helpful 
for me until now. 

Answer: 
That is more difficult to understand, I have to teach 

strangers or beginners in practicing meditation. That's why 
it is difficult for them to understand "doing only" or "not 
doing only".  

Therefore, I have to teach about mindfulness and 
detachment. "Doing only" is the last step of practicing 
meditation while mindfulness and detachment are for the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   127RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   127 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

127 
 

Hiện nay, ngày càng có nhiều người ở lại và làm việc 
thiện tại Trung tâm Thabarwa. Nhưng cũng có rất nhiều 
người đã rời đi, ngừng thực hành và làm việc thiện tại đây 
- chỉ vì họ không chịu đựng nổi những lời chỉ trích từ người 
khác. 

Nếu bạn muốn làm việc thiện lâu dài, bạn chắc chắn sẽ 
nhận được những lời chỉ trích tệ hại nhất. Càng nỗ lực, lời 
chỉ trích sẽ càng gay gắt - đó là điều chắc chắn. Nếu bạn 
không thể xả ly, bạn sẽ phải dừng lại. 

Còn với tôi, tôi tiếp tục làm việc thiện, việc này nối tiếp 
việc kia, bởi vì đã có quá nhiều người bỏ cuộc trên con 
đường làm thiện pháp. 

 

Question 9:  

Dear Sayadaw, recently I have not heard you often 
teach about “to do only”; “to experience only”; “to 
know only”. Why don't you use these teachings much at 
the moment? Because these teachings are really helpful 
for me until now. 

Answer: 
That is more difficult to understand, I have to teach 

strangers or beginners in practicing meditation. That's why 
it is difficult for them to understand "doing only" or "not 
doing only".  

Therefore, I have to teach about mindfulness and 
detachment. "Doing only" is the last step of practicing 
meditation while mindfulness and detachment are for the 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

126 
 

mọi người. Tôi đã thực hành như vậy hơn 20 năm liên tục, 
và tôi tin rằng mình có thể vượt qua những khó khăn thật 
sự ấy. Còn những khó khăn mà người đời thường đề cập - 
tôi không quá quan tâm. 

Nhiều người có thể nói: “Trung tâm Thabarwa có thể 
vượt qua rất nhiều khó khăn.” Vâng, bạn có thể thấy tôi đã 
vượt qua được nhiều vấn đề. Nhưng điều đó có thể đúng ở 
một góc nhìn, và cũng có thể không đúng từ một góc nhìn 
khác. 

Tôi sẽ đọc một bình luận của một người phương Tây về 
trung tâm Thabarwa. Với tôi, vì đã làm thiện pháp như thế 
này trong nhiều năm cùng với sự hợp tác nhóm, tôi nhận 
được rất nhiều lời động viên, nhiều lời khen ngợi - và cũng 
rất nhiều lời chỉ trích nặng nề như vậy.  

Nếu tôi không biết xả ly, chắc chắn tôi đã phải dừng lại 
rồi. Nhưng không phải vì tôi làm sai, mà là vì có những 
người không hợp tác, chỉ biết phê bình, và chỉ nhìn vào mặt 
tiêu cực. 

Phần lớn mọi người không thể làm thiện pháp như vậy 
được. Và điều này không chỉ đúng với tôi, mà đúng với bất 
kỳ ai đang cố gắng làm việc thiện. Nếu chúng ta bị ảnh 
hưởng bởi những lời chỉ trích, thì quả thật rất khó để tiếp 
tục làm việc thiện và giảng dạy như vậy. 

Chính vì nhận được những lời chỉ trích ấy, tôi đã quyết 
định tiếp tục làm thiện pháp lâu dài, càng nhiều càng tốt. 
Nếu chỉ làm thiện pháp một mình, thì gần như là không thể. 
Đó là lý do tôi luôn nhấn mạnh sự làm việc nhóm không 
giới hạn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   126RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   126 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   127RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   127 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



128

Sayadaw Ashin Ottamathara 

129 
 

 

Question 10:  

Dear Sayadaw, I would like to ask you something. 
Earlier I talked with Sayalay Saw, and I heard that 
during the first 5–6 years when you started developing 
the meditation center in Thanlyin, things were 
extremely difficult - every day there were problems, and 
you barely had time to breathe. Could you please share 
more about that period, and how you managed to 
overcome those hardships? 

Answer:   
The first Thabarwa center started in 2007 at 45th Street, 

Yangon. We could buy each apartment from the 4th floor 
to the 8th floor. Over 100 people, including nuns, monks, 
and laypeople, could stay together. But old and sick people 
cannot go up the stairs, only a few old and sick people can 
stay. But I can learn about the difficulties of monks, nuns, 
full-time meditators, old and sick people in society.  

There is a limit with 45th Street Thabarwa Center. The 
price of the apartments became higher and higher. The 
number of residents increased quickly, and it was crowded 
with people. That’s why there were many problems 
between each other. At that time, politics was unstable. 
Therefore, many monks, nuns, and laypeople were in 
trouble - needing shelter and safety. Besides, we were not 
allowed to stay at 45th Street Thabarwa Centre because it 
was a big group of people. Because of many difficulties and 
problems concerning 45th Street.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   129RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   129 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

129 
 

 

Question 10:  

Dear Sayadaw, I would like to ask you something. 
Earlier I talked with Sayalay Saw, and I heard that 
during the first 5–6 years when you started developing 
the meditation center in Thanlyin, things were 
extremely difficult - every day there were problems, and 
you barely had time to breathe. Could you please share 
more about that period, and how you managed to 
overcome those hardships? 

Answer:   
The first Thabarwa center started in 2007 at 45th Street, 

Yangon. We could buy each apartment from the 4th floor 
to the 8th floor. Over 100 people, including nuns, monks, 
and laypeople, could stay together. But old and sick people 
cannot go up the stairs, only a few old and sick people can 
stay. But I can learn about the difficulties of monks, nuns, 
full-time meditators, old and sick people in society.  

There is a limit with 45th Street Thabarwa Center. The 
price of the apartments became higher and higher. The 
number of residents increased quickly, and it was crowded 
with people. That’s why there were many problems 
between each other. At that time, politics was unstable. 
Therefore, many monks, nuns, and laypeople were in 
trouble - needing shelter and safety. Besides, we were not 
allowed to stay at 45th Street Thabarwa Centre because it 
was a big group of people. Because of many difficulties and 
problems concerning 45th Street.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

128 
 

first step. If more and more beginners or strangers are 
attending my teaching, I cannot teach directly about "doing 
only", I need to teach mindfulness and detachment.  

Mindfulness is easier for people to understand, but 
detachment is more difficult. That's why I have to teach 
more and more about detachment. Because of the changing 
audience, I need to change my teaching as well. 

Câu hỏi 9: Kính thưa Sayadaw, dạo gần đây con 
không thường nghe Ngài giảng về “chỉ làm mà thôi”; 
“chỉ trải nghiệm mà thôi”; “chỉ biết mà thôi”. Tại sao 
lúc này Ngài ít khi sử dụng những lời dạy này nữa ạ? Vì 
những lời dạy đó thực sự rất hữu ích đối với con cho đến 
tận bây giờ 

Trả lời: 
Những lời dạy như vậy sẽ khó hiểu hơn mỗi khi hướng 

dẫn cho người mới bắt đầu thiền tập. Do đó sẽ khó để họ 
hiểu được thế nào là “chỉ làm mà thôi” hoặc “không làm 
mà thôi”. 

Vậy nên tôi phải giảng dạy về chánh niệm và xả ly. “Chỉ 
làm mà thôi” là bước cuối cùng trong quá trình thực hành 
thiền, trong khi chánh niệm và xả ly sẽ là bước đầu tiên. 
 Nếu ngày càng có nhiều thiền sinh mới tiệm cận lời dạy 
của tôi, tôi không thể chỉ thẳng cho họ về “chỉ làm mà thôi”; 
tôi cần hướng dẫn về chánh niệm và xả ly.  

Chánh niệm thì dễ hiểu hơn với mọi người, nhưng xả ly 
thì khó hơn. Đó là lý do tôi cần nhấn mạnh hơn về xả ly. Vì 
đối tượng người học thay đổi, nên tôi cũng sẽ thay đổi cách 
giảng dạy của mình.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   128RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   128 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   128RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   128 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



129

Sayadaw Ashin Ottamathara 

129 
 

 

Question 10:  

Dear Sayadaw, I would like to ask you something. 
Earlier I talked with Sayalay Saw, and I heard that 
during the first 5–6 years when you started developing 
the meditation center in Thanlyin, things were 
extremely difficult - every day there were problems, and 
you barely had time to breathe. Could you please share 
more about that period, and how you managed to 
overcome those hardships? 

Answer:   
The first Thabarwa center started in 2007 at 45th Street, 

Yangon. We could buy each apartment from the 4th floor 
to the 8th floor. Over 100 people, including nuns, monks, 
and laypeople, could stay together. But old and sick people 
cannot go up the stairs, only a few old and sick people can 
stay. But I can learn about the difficulties of monks, nuns, 
full-time meditators, old and sick people in society.  

There is a limit with 45th Street Thabarwa Center. The 
price of the apartments became higher and higher. The 
number of residents increased quickly, and it was crowded 
with people. That’s why there were many problems 
between each other. At that time, politics was unstable. 
Therefore, many monks, nuns, and laypeople were in 
trouble - needing shelter and safety. Besides, we were not 
allowed to stay at 45th Street Thabarwa Centre because it 
was a big group of people. Because of many difficulties and 
problems concerning 45th Street.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   129RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   129 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

129 
 

 

Question 10:  

Dear Sayadaw, I would like to ask you something. 
Earlier I talked with Sayalay Saw, and I heard that 
during the first 5–6 years when you started developing 
the meditation center in Thanlyin, things were 
extremely difficult - every day there were problems, and 
you barely had time to breathe. Could you please share 
more about that period, and how you managed to 
overcome those hardships? 

Answer:   
The first Thabarwa center started in 2007 at 45th Street, 

Yangon. We could buy each apartment from the 4th floor 
to the 8th floor. Over 100 people, including nuns, monks, 
and laypeople, could stay together. But old and sick people 
cannot go up the stairs, only a few old and sick people can 
stay. But I can learn about the difficulties of monks, nuns, 
full-time meditators, old and sick people in society.  

There is a limit with 45th Street Thabarwa Center. The 
price of the apartments became higher and higher. The 
number of residents increased quickly, and it was crowded 
with people. That’s why there were many problems 
between each other. At that time, politics was unstable. 
Therefore, many monks, nuns, and laypeople were in 
trouble - needing shelter and safety. Besides, we were not 
allowed to stay at 45th Street Thabarwa Centre because it 
was a big group of people. Because of many difficulties and 
problems concerning 45th Street.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

128 
 

first step. If more and more beginners or strangers are 
attending my teaching, I cannot teach directly about "doing 
only", I need to teach mindfulness and detachment.  

Mindfulness is easier for people to understand, but 
detachment is more difficult. That's why I have to teach 
more and more about detachment. Because of the changing 
audience, I need to change my teaching as well. 

Câu hỏi 9: Kính thưa Sayadaw, dạo gần đây con 
không thường nghe Ngài giảng về “chỉ làm mà thôi”; 
“chỉ trải nghiệm mà thôi”; “chỉ biết mà thôi”. Tại sao 
lúc này Ngài ít khi sử dụng những lời dạy này nữa ạ? Vì 
những lời dạy đó thực sự rất hữu ích đối với con cho đến 
tận bây giờ 

Trả lời: 
Những lời dạy như vậy sẽ khó hiểu hơn mỗi khi hướng 

dẫn cho người mới bắt đầu thiền tập. Do đó sẽ khó để họ 
hiểu được thế nào là “chỉ làm mà thôi” hoặc “không làm 
mà thôi”. 

Vậy nên tôi phải giảng dạy về chánh niệm và xả ly. “Chỉ 
làm mà thôi” là bước cuối cùng trong quá trình thực hành 
thiền, trong khi chánh niệm và xả ly sẽ là bước đầu tiên. 
 Nếu ngày càng có nhiều thiền sinh mới tiệm cận lời dạy 
của tôi, tôi không thể chỉ thẳng cho họ về “chỉ làm mà thôi”; 
tôi cần hướng dẫn về chánh niệm và xả ly.  

Chánh niệm thì dễ hiểu hơn với mọi người, nhưng xả ly 
thì khó hơn. Đó là lý do tôi cần nhấn mạnh hơn về xả ly. Vì 
đối tượng người học thay đổi, nên tôi cũng sẽ thay đổi cách 
giảng dạy của mình.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   128RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   128 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   129RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   129 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



130

Sayadaw Ashin Ottamathara 

131 
 

lay person or a businessman to the mind of a meditator or a 
meditation teacher or a Buddhist monk. 

Most people are in trouble because of the mind they are 
using. They are using the mind of a layperson. Their minds 
are not deeply concerned with Buddha Dhamma and the 
Sangha. Their minds are mostly concerned with money, 
power, law and regulation, and all kinds of diseases of 
society. It is difficult for them to change their mind. That’s 
why I got the chance to teach them to change their minds 
from selfish minds to selfless minds.  

I myself could change my mind because of practicing 
meditation in meditation retreats like this. Therefore, I have 
to create more and more meditation centers, to do good 
deeds together like this. Buddha Dhamma and Sangha are 
the best proof of success in changing the mind from a 
oneself-mind to a non-self mind, from a limited mind to a 
limitless mind. 

I could learn how to change the mind successfully in 
meditation retreats or meditation centers like this. 
Therefore, I need to create more and more retreats and 
centers. Because of this 5-day retreat here in Nirvana, and 
another 19-day retreat in Malaysia, many participants may 
get the chance to change their minds for sure. 

By doing good deeds together like this, we are able to 
change the power of the collective mind - from bad to good 
condition, from demerit to merit. If the power of merit is 
stronger than the demerit, then teamwork can continue and 
develop more and more. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   131RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   131 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

131 
 

lay person or a businessman to the mind of a meditator or a 
meditation teacher or a Buddhist monk. 

Most people are in trouble because of the mind they are 
using. They are using the mind of a layperson. Their minds 
are not deeply concerned with Buddha Dhamma and the 
Sangha. Their minds are mostly concerned with money, 
power, law and regulation, and all kinds of diseases of 
society. It is difficult for them to change their mind. That’s 
why I got the chance to teach them to change their minds 
from selfish minds to selfless minds.  

I myself could change my mind because of practicing 
meditation in meditation retreats like this. Therefore, I have 
to create more and more meditation centers, to do good 
deeds together like this. Buddha Dhamma and Sangha are 
the best proof of success in changing the mind from a 
oneself-mind to a non-self mind, from a limited mind to a 
limitless mind. 

I could learn how to change the mind successfully in 
meditation retreats or meditation centers like this. 
Therefore, I need to create more and more retreats and 
centers. Because of this 5-day retreat here in Nirvana, and 
another 19-day retreat in Malaysia, many participants may 
get the chance to change their minds for sure. 

By doing good deeds together like this, we are able to 
change the power of the collective mind - from bad to good 
condition, from demerit to merit. If the power of merit is 
stronger than the demerit, then teamwork can continue and 
develop more and more. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

130 
 

I started Thanlyin Thabarwa Centre on 16 June 2008, 
we started with three acres of land, but there were no big 
trees, not enough water, not enough shelter or buildings for 
residents.  

If the country became more unstable, more and more 
monks, nuns, and laypeople would migrate to Thabarwa 
Centre. In this way, Thabarwa Centre became unstable. I 
allowed over 80 monks to stay for the Vassa in 2008, but 
the local authorized person could not accept it because it 
was not a legal monastery. Therefore, we had to arrange to 
send the monks to other monasteries nearby or a little 
farther away. 

For me, I can accept whatever good or bad concerning 
me and the Thabarwa Centre. That’s why I could continue 
doing good deeds one after another by allowing people to 
come and stay at the Thabarwa Centre. 

At that time, most monasteries or meditation centers 
might not allow visitors or meditators because of unstable 
politics. On my side, I got the opportunity to donate shelter 
or accommodation for everyone who was in need or had 
difficulty in shelter. From 2007 or 2008 until now, I have 
been donating shelter or accommodation for the most needy 
people in society. That was the cause of the increasing more 
and more Thabarwa Centres - across the country and 
around the world.  

Because of practicing and teaching meditation 
continuously and seriously, I could successfully detach 
from myself. I could change my mind from the mind of a 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   130RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   130 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   130RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   130 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



131

Sayadaw Ashin Ottamathara 

131 
 

lay person or a businessman to the mind of a meditator or a 
meditation teacher or a Buddhist monk. 

Most people are in trouble because of the mind they are 
using. They are using the mind of a layperson. Their minds 
are not deeply concerned with Buddha Dhamma and the 
Sangha. Their minds are mostly concerned with money, 
power, law and regulation, and all kinds of diseases of 
society. It is difficult for them to change their mind. That’s 
why I got the chance to teach them to change their minds 
from selfish minds to selfless minds.  

I myself could change my mind because of practicing 
meditation in meditation retreats like this. Therefore, I have 
to create more and more meditation centers, to do good 
deeds together like this. Buddha Dhamma and Sangha are 
the best proof of success in changing the mind from a 
oneself-mind to a non-self mind, from a limited mind to a 
limitless mind. 

I could learn how to change the mind successfully in 
meditation retreats or meditation centers like this. 
Therefore, I need to create more and more retreats and 
centers. Because of this 5-day retreat here in Nirvana, and 
another 19-day retreat in Malaysia, many participants may 
get the chance to change their minds for sure. 

By doing good deeds together like this, we are able to 
change the power of the collective mind - from bad to good 
condition, from demerit to merit. If the power of merit is 
stronger than the demerit, then teamwork can continue and 
develop more and more. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   131RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   131 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

131 
 

lay person or a businessman to the mind of a meditator or a 
meditation teacher or a Buddhist monk. 

Most people are in trouble because of the mind they are 
using. They are using the mind of a layperson. Their minds 
are not deeply concerned with Buddha Dhamma and the 
Sangha. Their minds are mostly concerned with money, 
power, law and regulation, and all kinds of diseases of 
society. It is difficult for them to change their mind. That’s 
why I got the chance to teach them to change their minds 
from selfish minds to selfless minds.  

I myself could change my mind because of practicing 
meditation in meditation retreats like this. Therefore, I have 
to create more and more meditation centers, to do good 
deeds together like this. Buddha Dhamma and Sangha are 
the best proof of success in changing the mind from a 
oneself-mind to a non-self mind, from a limited mind to a 
limitless mind. 

I could learn how to change the mind successfully in 
meditation retreats or meditation centers like this. 
Therefore, I need to create more and more retreats and 
centers. Because of this 5-day retreat here in Nirvana, and 
another 19-day retreat in Malaysia, many participants may 
get the chance to change their minds for sure. 

By doing good deeds together like this, we are able to 
change the power of the collective mind - from bad to good 
condition, from demerit to merit. If the power of merit is 
stronger than the demerit, then teamwork can continue and 
develop more and more. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

130 
 

I started Thanlyin Thabarwa Centre on 16 June 2008, 
we started with three acres of land, but there were no big 
trees, not enough water, not enough shelter or buildings for 
residents.  

If the country became more unstable, more and more 
monks, nuns, and laypeople would migrate to Thabarwa 
Centre. In this way, Thabarwa Centre became unstable. I 
allowed over 80 monks to stay for the Vassa in 2008, but 
the local authorized person could not accept it because it 
was not a legal monastery. Therefore, we had to arrange to 
send the monks to other monasteries nearby or a little 
farther away. 

For me, I can accept whatever good or bad concerning 
me and the Thabarwa Centre. That’s why I could continue 
doing good deeds one after another by allowing people to 
come and stay at the Thabarwa Centre. 

At that time, most monasteries or meditation centers 
might not allow visitors or meditators because of unstable 
politics. On my side, I got the opportunity to donate shelter 
or accommodation for everyone who was in need or had 
difficulty in shelter. From 2007 or 2008 until now, I have 
been donating shelter or accommodation for the most needy 
people in society. That was the cause of the increasing more 
and more Thabarwa Centres - across the country and 
around the world.  

Because of practicing and teaching meditation 
continuously and seriously, I could successfully detach 
from myself. I could change my mind from the mind of a 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   130RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   130 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   131RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   131 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



132

Sayadaw Ashin Ottamathara 

133 
 

We need to be practical for a long term, because only 
when we are doing good deeds continuously, seriously, and 
limitlessly, we are sure to face real limitless difficulties. 

Câu hỏi 10: Thưa Thiền sư,  khi con nói chuyện với 
Sayalay Saw, con được biết rằng trong khoảng 5–6 năm 
đầu khi Ngài bắt đầu hành trình phát triển trung tâm 
thiền Thanlyin, mọi thứ rất khó khăn - ngày nào cũng 
có vấn đề xảy ra, đến mức Ngài gần như không có cả 
thời gian để thở. Ngài có thể chia sẻ thêm về giai đoạn 
đó, và làm sao Ngài đã vượt qua những khó khăn ấy 
không ạ? 

Trả lời: 
Trước tiên, chúng tôi đã đặt nền móng đầu tiên cho 

trung tâm của mình vào năm 2007, tại đường số 45 ở 
Yangon. Khi ấy, chúng tôi có thể mua được một số căn hộ 
từ tầng 4 đến tầng 8. Hơn 100 người - gồm chư Tăng, cư sĩ 
nam nữ - có thể cùng lưu trú tại đó, với khoảng từ bốn đến 
sáu người mỗi phòng. Tuy không quá chật chội, nhưng số 
người nghèo và bệnh tật có thể ở lại cũng chỉ thêm được 
một vài vị. Đó là Thabarwa Centre tại đường 45. 

Tôi quyết định tìm đất xây dựng mới là vì thấy rõ những 
khó khăn mà chư Tăng, Ni, người nghèo và người bệnh 
đang phải đối diện trong xã hội. Trung tâm tại đường 45 
không còn đủ sức chứa những người có vấn đề về sức khỏe 
thân thể. Giá nhà ngày càng leo thang. Số lượng người cư 
trú tăng nhanh chóng khiến nơi ấy trở nên quá tải. Vì vậy, 
nhiều mâu thuẫn và bất ổn đã phát sinh giữa những người 
sống chung tại Thabarwa Centre. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   133RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   133 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

133 
 

We need to be practical for a long term, because only 
when we are doing good deeds continuously, seriously, and 
limitlessly, we are sure to face real limitless difficulties. 

Câu hỏi 10: Thưa Thiền sư,  khi con nói chuyện với 
Sayalay Saw, con được biết rằng trong khoảng 5–6 năm 
đầu khi Ngài bắt đầu hành trình phát triển trung tâm 
thiền Thanlyin, mọi thứ rất khó khăn - ngày nào cũng 
có vấn đề xảy ra, đến mức Ngài gần như không có cả 
thời gian để thở. Ngài có thể chia sẻ thêm về giai đoạn 
đó, và làm sao Ngài đã vượt qua những khó khăn ấy 
không ạ? 

Trả lời: 
Trước tiên, chúng tôi đã đặt nền móng đầu tiên cho 

trung tâm của mình vào năm 2007, tại đường số 45 ở 
Yangon. Khi ấy, chúng tôi có thể mua được một số căn hộ 
từ tầng 4 đến tầng 8. Hơn 100 người - gồm chư Tăng, cư sĩ 
nam nữ - có thể cùng lưu trú tại đó, với khoảng từ bốn đến 
sáu người mỗi phòng. Tuy không quá chật chội, nhưng số 
người nghèo và bệnh tật có thể ở lại cũng chỉ thêm được 
một vài vị. Đó là Thabarwa Centre tại đường 45. 

Tôi quyết định tìm đất xây dựng mới là vì thấy rõ những 
khó khăn mà chư Tăng, Ni, người nghèo và người bệnh 
đang phải đối diện trong xã hội. Trung tâm tại đường 45 
không còn đủ sức chứa những người có vấn đề về sức khỏe 
thân thể. Giá nhà ngày càng leo thang. Số lượng người cư 
trú tăng nhanh chóng khiến nơi ấy trở nên quá tải. Vì vậy, 
nhiều mâu thuẫn và bất ổn đã phát sinh giữa những người 
sống chung tại Thabarwa Centre. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

132 
 

This is teamwork in Singapore and Malaysia. There is 
competition between good and bad, right and wrong, 
ignorance and mindfulness, detachment and attachment. If 
the positive power is much stronger than the negative 
power - concerning the collective mind - we can continue 
the teamwork of doing good deeds more and more, in 
everywhere, every time, and with everyone. 

From 2008 till 2014 - for nearly six continuous years - 
there was competition between good and bad deeds in the 
Thanlyin Thabarwa Center. Only in 2014 did Thanlyin 
Thabarwa Center become stable and receive public belief 
and support. 

There are many Thabarwa Centers - over 100 centers - 
but only Thanlyin Thabarwa Center has become a public 
center. We are trying to use the Thabarwa Center to become 
one public center after another. That is difficult but 
possible. Vietnamese people are also trying to make the 
Thabarwa Center public in Vietnam.  

Doing good deeds with teamwork in the Thabarwa 
Centre is like a world war - really dangerous - because there 
are many unseen difficulties and problems. There are many 
supports from both sides - good and bad - which makes it 
very challenging and interesting to succeed in doing good 
deeds limitlessly. 

Nothing is sure - only uncertainty is sure. That’s why 
we have to use every present moment in the best way. We 
have to fight against evil minds and actions one present 
moment after another. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   132RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   132 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   132RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   132 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



133

Sayadaw Ashin Ottamathara 

133 
 

We need to be practical for a long term, because only 
when we are doing good deeds continuously, seriously, and 
limitlessly, we are sure to face real limitless difficulties. 

Câu hỏi 10: Thưa Thiền sư,  khi con nói chuyện với 
Sayalay Saw, con được biết rằng trong khoảng 5–6 năm 
đầu khi Ngài bắt đầu hành trình phát triển trung tâm 
thiền Thanlyin, mọi thứ rất khó khăn - ngày nào cũng 
có vấn đề xảy ra, đến mức Ngài gần như không có cả 
thời gian để thở. Ngài có thể chia sẻ thêm về giai đoạn 
đó, và làm sao Ngài đã vượt qua những khó khăn ấy 
không ạ? 

Trả lời: 
Trước tiên, chúng tôi đã đặt nền móng đầu tiên cho 

trung tâm của mình vào năm 2007, tại đường số 45 ở 
Yangon. Khi ấy, chúng tôi có thể mua được một số căn hộ 
từ tầng 4 đến tầng 8. Hơn 100 người - gồm chư Tăng, cư sĩ 
nam nữ - có thể cùng lưu trú tại đó, với khoảng từ bốn đến 
sáu người mỗi phòng. Tuy không quá chật chội, nhưng số 
người nghèo và bệnh tật có thể ở lại cũng chỉ thêm được 
một vài vị. Đó là Thabarwa Centre tại đường 45. 

Tôi quyết định tìm đất xây dựng mới là vì thấy rõ những 
khó khăn mà chư Tăng, Ni, người nghèo và người bệnh 
đang phải đối diện trong xã hội. Trung tâm tại đường 45 
không còn đủ sức chứa những người có vấn đề về sức khỏe 
thân thể. Giá nhà ngày càng leo thang. Số lượng người cư 
trú tăng nhanh chóng khiến nơi ấy trở nên quá tải. Vì vậy, 
nhiều mâu thuẫn và bất ổn đã phát sinh giữa những người 
sống chung tại Thabarwa Centre. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   133RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   133 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

133 
 

We need to be practical for a long term, because only 
when we are doing good deeds continuously, seriously, and 
limitlessly, we are sure to face real limitless difficulties. 

Câu hỏi 10: Thưa Thiền sư,  khi con nói chuyện với 
Sayalay Saw, con được biết rằng trong khoảng 5–6 năm 
đầu khi Ngài bắt đầu hành trình phát triển trung tâm 
thiền Thanlyin, mọi thứ rất khó khăn - ngày nào cũng 
có vấn đề xảy ra, đến mức Ngài gần như không có cả 
thời gian để thở. Ngài có thể chia sẻ thêm về giai đoạn 
đó, và làm sao Ngài đã vượt qua những khó khăn ấy 
không ạ? 

Trả lời: 
Trước tiên, chúng tôi đã đặt nền móng đầu tiên cho 

trung tâm của mình vào năm 2007, tại đường số 45 ở 
Yangon. Khi ấy, chúng tôi có thể mua được một số căn hộ 
từ tầng 4 đến tầng 8. Hơn 100 người - gồm chư Tăng, cư sĩ 
nam nữ - có thể cùng lưu trú tại đó, với khoảng từ bốn đến 
sáu người mỗi phòng. Tuy không quá chật chội, nhưng số 
người nghèo và bệnh tật có thể ở lại cũng chỉ thêm được 
một vài vị. Đó là Thabarwa Centre tại đường 45. 

Tôi quyết định tìm đất xây dựng mới là vì thấy rõ những 
khó khăn mà chư Tăng, Ni, người nghèo và người bệnh 
đang phải đối diện trong xã hội. Trung tâm tại đường 45 
không còn đủ sức chứa những người có vấn đề về sức khỏe 
thân thể. Giá nhà ngày càng leo thang. Số lượng người cư 
trú tăng nhanh chóng khiến nơi ấy trở nên quá tải. Vì vậy, 
nhiều mâu thuẫn và bất ổn đã phát sinh giữa những người 
sống chung tại Thabarwa Centre. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

132 
 

This is teamwork in Singapore and Malaysia. There is 
competition between good and bad, right and wrong, 
ignorance and mindfulness, detachment and attachment. If 
the positive power is much stronger than the negative 
power - concerning the collective mind - we can continue 
the teamwork of doing good deeds more and more, in 
everywhere, every time, and with everyone. 

From 2008 till 2014 - for nearly six continuous years - 
there was competition between good and bad deeds in the 
Thanlyin Thabarwa Center. Only in 2014 did Thanlyin 
Thabarwa Center become stable and receive public belief 
and support. 

There are many Thabarwa Centers - over 100 centers - 
but only Thanlyin Thabarwa Center has become a public 
center. We are trying to use the Thabarwa Center to become 
one public center after another. That is difficult but 
possible. Vietnamese people are also trying to make the 
Thabarwa Center public in Vietnam.  

Doing good deeds with teamwork in the Thabarwa 
Centre is like a world war - really dangerous - because there 
are many unseen difficulties and problems. There are many 
supports from both sides - good and bad - which makes it 
very challenging and interesting to succeed in doing good 
deeds limitlessly. 

Nothing is sure - only uncertainty is sure. That’s why 
we have to use every present moment in the best way. We 
have to fight against evil minds and actions one present 
moment after another. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   132RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   132 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   133RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   133 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



134

Sayadaw Ashin Ottamathara 

135 
 

tôi có cơ hội phát tâm cúng dường chỗ ở và nơi nương tựa 
cho bất kỳ ai đang gặp khó khăn, không có nơi nương tựa. 

Từ năm 2007 hoặc 2008 cho đến nay, tôi vẫn tiếp tục 
cúng dường nơi ở cho những người thật sự thiếu thốn nhất 
trong xã hội. Chính đó là nhân duyên khiến Thabarwa 
Centre phát triển không ngừng - cả trong nước lẫn ở nhiều 
quốc gia trên thế giới. 

Nhờ hành thiền và giảng dạy thiền một cách nghiêm túc 
và liên tục, tôi đã có thể xả ly khỏi chính mình. Tôi đã có 
thể chuyển tâm - từ tâm của một người thế tục hay một 
thương nhân - thành tâm của một hành giả, một người 
hướng dẫn thiền, hay một vị Tỳ-kheo. 

Phần lớn mọi người rơi vào khó khăn là vì chính cái tâm 
mà họ đang sử dụng. Họ vẫn còn dùng tâm của một người 
thế tục - một cái tâm không thực sự quan tâm sâu sắc đến 
Tam Bảo: Phật, Pháp, và Tăng. Thay vào đó, tâm họ thường 
vướng bận với tiền bạc, quyền lực, luật lệ và đủ loại vấn đề 
rối ren trong xã hội. Và vì thế, họ rất khó chuyển hóa được 
tâm mình. 

Chính vì vậy, tôi có cơ hội hướng dẫn họ chuyển đổi từ 
một cái tâm vị kỷ sang một cái tâm vị tha. 

Bản thân tôi có thể chuyển hóa được tâm mình là nhờ 
vào việc thực hành thiền trong những khóa tu như thế này. 
Do đó, tôi cần tiếp tục thiết lập thêm nhiều trung tâm thiền 
hơn nữa, để cùng nhau tích lũy thiện pháp như vậy. 

Phật – Pháp – Tăng chính là minh chứng chân thật nhất 
cho sự chuyển hóa từ tâm có ngã sang tâm vô ngã, từ tâm 
giới hạn sang tâm vô hạn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   135RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   135 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

135 
 

tôi có cơ hội phát tâm cúng dường chỗ ở và nơi nương tựa 
cho bất kỳ ai đang gặp khó khăn, không có nơi nương tựa. 

Từ năm 2007 hoặc 2008 cho đến nay, tôi vẫn tiếp tục 
cúng dường nơi ở cho những người thật sự thiếu thốn nhất 
trong xã hội. Chính đó là nhân duyên khiến Thabarwa 
Centre phát triển không ngừng - cả trong nước lẫn ở nhiều 
quốc gia trên thế giới. 

Nhờ hành thiền và giảng dạy thiền một cách nghiêm túc 
và liên tục, tôi đã có thể xả ly khỏi chính mình. Tôi đã có 
thể chuyển tâm - từ tâm của một người thế tục hay một 
thương nhân - thành tâm của một hành giả, một người 
hướng dẫn thiền, hay một vị Tỳ-kheo. 

Phần lớn mọi người rơi vào khó khăn là vì chính cái tâm 
mà họ đang sử dụng. Họ vẫn còn dùng tâm của một người 
thế tục - một cái tâm không thực sự quan tâm sâu sắc đến 
Tam Bảo: Phật, Pháp, và Tăng. Thay vào đó, tâm họ thường 
vướng bận với tiền bạc, quyền lực, luật lệ và đủ loại vấn đề 
rối ren trong xã hội. Và vì thế, họ rất khó chuyển hóa được 
tâm mình. 

Chính vì vậy, tôi có cơ hội hướng dẫn họ chuyển đổi từ 
một cái tâm vị kỷ sang một cái tâm vị tha. 

Bản thân tôi có thể chuyển hóa được tâm mình là nhờ 
vào việc thực hành thiền trong những khóa tu như thế này. 
Do đó, tôi cần tiếp tục thiết lập thêm nhiều trung tâm thiền 
hơn nữa, để cùng nhau tích lũy thiện pháp như vậy. 

Phật – Pháp – Tăng chính là minh chứng chân thật nhất 
cho sự chuyển hóa từ tâm có ngã sang tâm vô ngã, từ tâm 
giới hạn sang tâm vô hạn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

134 
 

Vào thời điểm ấy, tình hình chính trị trong nước cũng 
đầy bất ổn. Do vậy, nhiều Tăng Ni và cư sĩ lâm vào cảnh 
khốn khó - cần một nơi nương tựa an toàn. Thêm vào đó, vì 
số lượng người cư trú quá đông, nên chúng tôi không được 
phép tiếp tục duy trì trung tâm ở đường 45. Những khó khăn 
ấy thôi thúc tôi quyết định mua đất để thành lập một trung 
tâm mới cho Thabarwa. 

Vào ngày 16 tháng 6 năm 2008, chúng tôi bắt đầu với 
ba mẫu đất. Lúc ấy, khu đất hoàn toàn trống trải - không có 
cây lớn, không đủ nước, không có nơi cư trú hay công trình 
xây dựng gì dành cho những người ở lại. 

Tôi biết rằng nếu tình hình đất nước trở nên bất ổn hơn, 
ngày càng nhiều Tăng Ni và cư sĩ sẽ tìm đến Thabarwa 
Centre. Và như thế, chính trung tâm cũng sẽ rơi vào trạng 
thái bất ổn. 

Vào mùa an cư năm 2008, tôi đã cho phép hơn 80 vị 
Tăng cư trú tại trung tâm. Nhưng vì nơi ấy chưa phải là một 
tu viện hợp pháp, nên chính quyền địa phương không thể 
chấp thuận. Do vậy, chúng tôi phải sắp xếp để đưa chư Tăng 
đến an cư tại những tu viện khác ở gần đó, hoặc xa hơn một 
chút. 

Phần tôi, tôi có thể tiếp nhận mọi điều - dù là thuận lợi 
hay bất trắc - liên quan đến bản thân và Thabarwa Centre. 
Chính vì vậy, tôi đã có thể tiếp tục hành thiện không ngừng 
nghỉ, bằng cách mở rộng vòng tay đón nhận bất cứ ai cần 
một nơi nương tựa tại Thabarwa Centre. 

Vào thời điểm ấy, hầu hết các tu viện hay trung tâm 
thiền đều không thể đón tiếp khách viếng thăm hay hành 
giả tới thực hành thiền vì tình hình chính trị bất ổn. Còn tôi, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   134RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   134 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   134RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   134 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



135

Sayadaw Ashin Ottamathara 

135 
 

tôi có cơ hội phát tâm cúng dường chỗ ở và nơi nương tựa 
cho bất kỳ ai đang gặp khó khăn, không có nơi nương tựa. 

Từ năm 2007 hoặc 2008 cho đến nay, tôi vẫn tiếp tục 
cúng dường nơi ở cho những người thật sự thiếu thốn nhất 
trong xã hội. Chính đó là nhân duyên khiến Thabarwa 
Centre phát triển không ngừng - cả trong nước lẫn ở nhiều 
quốc gia trên thế giới. 

Nhờ hành thiền và giảng dạy thiền một cách nghiêm túc 
và liên tục, tôi đã có thể xả ly khỏi chính mình. Tôi đã có 
thể chuyển tâm - từ tâm của một người thế tục hay một 
thương nhân - thành tâm của một hành giả, một người 
hướng dẫn thiền, hay một vị Tỳ-kheo. 

Phần lớn mọi người rơi vào khó khăn là vì chính cái tâm 
mà họ đang sử dụng. Họ vẫn còn dùng tâm của một người 
thế tục - một cái tâm không thực sự quan tâm sâu sắc đến 
Tam Bảo: Phật, Pháp, và Tăng. Thay vào đó, tâm họ thường 
vướng bận với tiền bạc, quyền lực, luật lệ và đủ loại vấn đề 
rối ren trong xã hội. Và vì thế, họ rất khó chuyển hóa được 
tâm mình. 

Chính vì vậy, tôi có cơ hội hướng dẫn họ chuyển đổi từ 
một cái tâm vị kỷ sang một cái tâm vị tha. 

Bản thân tôi có thể chuyển hóa được tâm mình là nhờ 
vào việc thực hành thiền trong những khóa tu như thế này. 
Do đó, tôi cần tiếp tục thiết lập thêm nhiều trung tâm thiền 
hơn nữa, để cùng nhau tích lũy thiện pháp như vậy. 

Phật – Pháp – Tăng chính là minh chứng chân thật nhất 
cho sự chuyển hóa từ tâm có ngã sang tâm vô ngã, từ tâm 
giới hạn sang tâm vô hạn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   135RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   135 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

135 
 

tôi có cơ hội phát tâm cúng dường chỗ ở và nơi nương tựa 
cho bất kỳ ai đang gặp khó khăn, không có nơi nương tựa. 

Từ năm 2007 hoặc 2008 cho đến nay, tôi vẫn tiếp tục 
cúng dường nơi ở cho những người thật sự thiếu thốn nhất 
trong xã hội. Chính đó là nhân duyên khiến Thabarwa 
Centre phát triển không ngừng - cả trong nước lẫn ở nhiều 
quốc gia trên thế giới. 

Nhờ hành thiền và giảng dạy thiền một cách nghiêm túc 
và liên tục, tôi đã có thể xả ly khỏi chính mình. Tôi đã có 
thể chuyển tâm - từ tâm của một người thế tục hay một 
thương nhân - thành tâm của một hành giả, một người 
hướng dẫn thiền, hay một vị Tỳ-kheo. 

Phần lớn mọi người rơi vào khó khăn là vì chính cái tâm 
mà họ đang sử dụng. Họ vẫn còn dùng tâm của một người 
thế tục - một cái tâm không thực sự quan tâm sâu sắc đến 
Tam Bảo: Phật, Pháp, và Tăng. Thay vào đó, tâm họ thường 
vướng bận với tiền bạc, quyền lực, luật lệ và đủ loại vấn đề 
rối ren trong xã hội. Và vì thế, họ rất khó chuyển hóa được 
tâm mình. 

Chính vì vậy, tôi có cơ hội hướng dẫn họ chuyển đổi từ 
một cái tâm vị kỷ sang một cái tâm vị tha. 

Bản thân tôi có thể chuyển hóa được tâm mình là nhờ 
vào việc thực hành thiền trong những khóa tu như thế này. 
Do đó, tôi cần tiếp tục thiết lập thêm nhiều trung tâm thiền 
hơn nữa, để cùng nhau tích lũy thiện pháp như vậy. 

Phật – Pháp – Tăng chính là minh chứng chân thật nhất 
cho sự chuyển hóa từ tâm có ngã sang tâm vô ngã, từ tâm 
giới hạn sang tâm vô hạn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

134 
 

Vào thời điểm ấy, tình hình chính trị trong nước cũng 
đầy bất ổn. Do vậy, nhiều Tăng Ni và cư sĩ lâm vào cảnh 
khốn khó - cần một nơi nương tựa an toàn. Thêm vào đó, vì 
số lượng người cư trú quá đông, nên chúng tôi không được 
phép tiếp tục duy trì trung tâm ở đường 45. Những khó khăn 
ấy thôi thúc tôi quyết định mua đất để thành lập một trung 
tâm mới cho Thabarwa. 

Vào ngày 16 tháng 6 năm 2008, chúng tôi bắt đầu với 
ba mẫu đất. Lúc ấy, khu đất hoàn toàn trống trải - không có 
cây lớn, không đủ nước, không có nơi cư trú hay công trình 
xây dựng gì dành cho những người ở lại. 

Tôi biết rằng nếu tình hình đất nước trở nên bất ổn hơn, 
ngày càng nhiều Tăng Ni và cư sĩ sẽ tìm đến Thabarwa 
Centre. Và như thế, chính trung tâm cũng sẽ rơi vào trạng 
thái bất ổn. 

Vào mùa an cư năm 2008, tôi đã cho phép hơn 80 vị 
Tăng cư trú tại trung tâm. Nhưng vì nơi ấy chưa phải là một 
tu viện hợp pháp, nên chính quyền địa phương không thể 
chấp thuận. Do vậy, chúng tôi phải sắp xếp để đưa chư Tăng 
đến an cư tại những tu viện khác ở gần đó, hoặc xa hơn một 
chút. 

Phần tôi, tôi có thể tiếp nhận mọi điều - dù là thuận lợi 
hay bất trắc - liên quan đến bản thân và Thabarwa Centre. 
Chính vì vậy, tôi đã có thể tiếp tục hành thiện không ngừng 
nghỉ, bằng cách mở rộng vòng tay đón nhận bất cứ ai cần 
một nơi nương tựa tại Thabarwa Centre. 

Vào thời điểm ấy, hầu hết các tu viện hay trung tâm 
thiền đều không thể đón tiếp khách viếng thăm hay hành 
giả tới thực hành thiền vì tình hình chính trị bất ổn. Còn tôi, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   134RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   134 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   135RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   135 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



136

Sayadaw Ashin Ottamathara 

137 
 

tại Việt Nam có thể trở thành một trung tâm phục vụ cộng 
đồng đúng nghĩa. 

Việc cùng nhau hành thiện tại Thabarwa Centre giống 
như một cuộc thế chiến - thực sự đầy nguy hiểm - bởi vì có 
vô vàn những khó khăn và chướng ngại vô hình. 

Có sự trợ lực từ cả hai phía - thiện và bất thiện - điều 
này khiến cho hành trình hành thiện trở nên vừa thử thách, 
vừa sâu sắc, vừa đáng giá. 

Không có gì là chắc chắn - chỉ có sự vô thường là điều 
chắc chắn. Chính vì vậy, chúng ta phải tận dụng từng 
khoảnh khắc hiện tại một cách trọn vẹn nhất. 

Từng sát-na một, chúng ta phải chiến đấu với các tâm 
bất thiện và những hành vi phát khởi từ nó. 

Chúng ta cần thực hành một cách thiết thực và bền bỉ về 
lâu dài, bởi chỉ khi nào ta có thể hành thiện một cách liên 
tục, nghiêm túc và không giới hạn, thì khi ấy, ta mới thực 
sự đối diện và vượt qua được những khó khăn cũng vô hạn 
như vậy. 

Question 11:  

Dear Sayadaw, can you share the  difference 
between you before being a monk and now? 

Answer:  
I became a monk in October 2002. At that time, I was 

just a meditator and also a former business owner. Because 
of practicing meditation, I could successfully stop my 
business and I could successfully donate or use my 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   137RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   137 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

137 
 

tại Việt Nam có thể trở thành một trung tâm phục vụ cộng 
đồng đúng nghĩa. 

Việc cùng nhau hành thiện tại Thabarwa Centre giống 
như một cuộc thế chiến - thực sự đầy nguy hiểm - bởi vì có 
vô vàn những khó khăn và chướng ngại vô hình. 

Có sự trợ lực từ cả hai phía - thiện và bất thiện - điều 
này khiến cho hành trình hành thiện trở nên vừa thử thách, 
vừa sâu sắc, vừa đáng giá. 

Không có gì là chắc chắn - chỉ có sự vô thường là điều 
chắc chắn. Chính vì vậy, chúng ta phải tận dụng từng 
khoảnh khắc hiện tại một cách trọn vẹn nhất. 

Từng sát-na một, chúng ta phải chiến đấu với các tâm 
bất thiện và những hành vi phát khởi từ nó. 

Chúng ta cần thực hành một cách thiết thực và bền bỉ về 
lâu dài, bởi chỉ khi nào ta có thể hành thiện một cách liên 
tục, nghiêm túc và không giới hạn, thì khi ấy, ta mới thực 
sự đối diện và vượt qua được những khó khăn cũng vô hạn 
như vậy. 

Question 11:  

Dear Sayadaw, can you share the  difference 
between you before being a monk and now? 

Answer:  
I became a monk in October 2002. At that time, I was 

just a meditator and also a former business owner. Because 
of practicing meditation, I could successfully stop my 
business and I could successfully donate or use my 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

136 
 

Tôi đã học được cách chuyển hóa tâm một cách thành 
công từ những khóa tu và trung tâm thiền như vậy. Vì vậy, 
tôi cần tiếp tục tạo ra thêm nhiều khóa tu và trung tâm nữa. 
Nhờ vào khóa tu 5 ngày tại Nirvana này, và một khóa tu 
khác kéo dài 19 ngày ở Malaysia, nhiều hành giả có thể sẽ 
thực sự có cơ hội chuyển hóa tâm mình. 

Khi chúng ta cùng nhau làm thiện sự như vậy, chúng ta 
có thể chuyển hóa năng lực của tâm tập thể - từ bất thiện 
sang thiện, từ nghiệp ác sang nghiệp lành. Nếu năng lực 
thiện nghiệp mạnh hơn bất thiện nghiệp, thì sự cộng tác có 
thể tiếp tục và phát triển hơn nữa. 

Đây là sự cộng tác tại Singapore và Malaysia. Có một 
sự “cạnh tranh” giữa thiện và bất thiện, giữa đúng và sai, 
giữa vô minh và chánh niệm, giữa dính mắc và xả ly. Nếu 
năng lực tích cực trong tâm tập thể mạnh hơn năng lực tiêu 
cực, thì chúng ta có thể tiếp tục làm việc cùng nhau trong 
việc tích lũy thiện pháp - ở bất cứ nơi nào, bất cứ lúc nào, 
với bất kỳ ai. 

Từ năm 2008 đến năm 2014 - gần sáu năm liên tục - tại 
Thabarwa Centre ở Thanlyin đã diễn ra một cuộc “tranh 
đấu” giữa các thiện pháp và bất thiện pháp. Chỉ đến năm 
2014, trung tâm này mới trở nên ổn định và bắt đầu nhận 
được sự tin tưởng, ủng hộ từ công chúng. 

Hiện nay, đã có hơn 100 trung tâm Thabarwa, nhưng 
chỉ có khoảng 10 nơi trong số đó trở thành những trung tâm 
cộng đồng đích thực. Chúng tôi đang nỗ lực chuyển hóa 
từng trung tâm Thabarwa trở thành trung tâm công cộng. 
Điều này không dễ, nhưng hoàn toàn khả thi. Người Việt 
Nam cũng đang nỗ lực làm điều đó - để trung tâm Thabarwa 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   136RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   136 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   136RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   136 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



137

Sayadaw Ashin Ottamathara 

137 
 

tại Việt Nam có thể trở thành một trung tâm phục vụ cộng 
đồng đúng nghĩa. 

Việc cùng nhau hành thiện tại Thabarwa Centre giống 
như một cuộc thế chiến - thực sự đầy nguy hiểm - bởi vì có 
vô vàn những khó khăn và chướng ngại vô hình. 

Có sự trợ lực từ cả hai phía - thiện và bất thiện - điều 
này khiến cho hành trình hành thiện trở nên vừa thử thách, 
vừa sâu sắc, vừa đáng giá. 

Không có gì là chắc chắn - chỉ có sự vô thường là điều 
chắc chắn. Chính vì vậy, chúng ta phải tận dụng từng 
khoảnh khắc hiện tại một cách trọn vẹn nhất. 

Từng sát-na một, chúng ta phải chiến đấu với các tâm 
bất thiện và những hành vi phát khởi từ nó. 

Chúng ta cần thực hành một cách thiết thực và bền bỉ về 
lâu dài, bởi chỉ khi nào ta có thể hành thiện một cách liên 
tục, nghiêm túc và không giới hạn, thì khi ấy, ta mới thực 
sự đối diện và vượt qua được những khó khăn cũng vô hạn 
như vậy. 

Question 11:  

Dear Sayadaw, can you share the  difference 
between you before being a monk and now? 

Answer:  
I became a monk in October 2002. At that time, I was 

just a meditator and also a former business owner. Because 
of practicing meditation, I could successfully stop my 
business and I could successfully donate or use my 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   137RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   137 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

137 
 

tại Việt Nam có thể trở thành một trung tâm phục vụ cộng 
đồng đúng nghĩa. 

Việc cùng nhau hành thiện tại Thabarwa Centre giống 
như một cuộc thế chiến - thực sự đầy nguy hiểm - bởi vì có 
vô vàn những khó khăn và chướng ngại vô hình. 

Có sự trợ lực từ cả hai phía - thiện và bất thiện - điều 
này khiến cho hành trình hành thiện trở nên vừa thử thách, 
vừa sâu sắc, vừa đáng giá. 

Không có gì là chắc chắn - chỉ có sự vô thường là điều 
chắc chắn. Chính vì vậy, chúng ta phải tận dụng từng 
khoảnh khắc hiện tại một cách trọn vẹn nhất. 

Từng sát-na một, chúng ta phải chiến đấu với các tâm 
bất thiện và những hành vi phát khởi từ nó. 

Chúng ta cần thực hành một cách thiết thực và bền bỉ về 
lâu dài, bởi chỉ khi nào ta có thể hành thiện một cách liên 
tục, nghiêm túc và không giới hạn, thì khi ấy, ta mới thực 
sự đối diện và vượt qua được những khó khăn cũng vô hạn 
như vậy. 

Question 11:  

Dear Sayadaw, can you share the  difference 
between you before being a monk and now? 

Answer:  
I became a monk in October 2002. At that time, I was 

just a meditator and also a former business owner. Because 
of practicing meditation, I could successfully stop my 
business and I could successfully donate or use my 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

136 
 

Tôi đã học được cách chuyển hóa tâm một cách thành 
công từ những khóa tu và trung tâm thiền như vậy. Vì vậy, 
tôi cần tiếp tục tạo ra thêm nhiều khóa tu và trung tâm nữa. 
Nhờ vào khóa tu 5 ngày tại Nirvana này, và một khóa tu 
khác kéo dài 19 ngày ở Malaysia, nhiều hành giả có thể sẽ 
thực sự có cơ hội chuyển hóa tâm mình. 

Khi chúng ta cùng nhau làm thiện sự như vậy, chúng ta 
có thể chuyển hóa năng lực của tâm tập thể - từ bất thiện 
sang thiện, từ nghiệp ác sang nghiệp lành. Nếu năng lực 
thiện nghiệp mạnh hơn bất thiện nghiệp, thì sự cộng tác có 
thể tiếp tục và phát triển hơn nữa. 

Đây là sự cộng tác tại Singapore và Malaysia. Có một 
sự “cạnh tranh” giữa thiện và bất thiện, giữa đúng và sai, 
giữa vô minh và chánh niệm, giữa dính mắc và xả ly. Nếu 
năng lực tích cực trong tâm tập thể mạnh hơn năng lực tiêu 
cực, thì chúng ta có thể tiếp tục làm việc cùng nhau trong 
việc tích lũy thiện pháp - ở bất cứ nơi nào, bất cứ lúc nào, 
với bất kỳ ai. 

Từ năm 2008 đến năm 2014 - gần sáu năm liên tục - tại 
Thabarwa Centre ở Thanlyin đã diễn ra một cuộc “tranh 
đấu” giữa các thiện pháp và bất thiện pháp. Chỉ đến năm 
2014, trung tâm này mới trở nên ổn định và bắt đầu nhận 
được sự tin tưởng, ủng hộ từ công chúng. 

Hiện nay, đã có hơn 100 trung tâm Thabarwa, nhưng 
chỉ có khoảng 10 nơi trong số đó trở thành những trung tâm 
cộng đồng đích thực. Chúng tôi đang nỗ lực chuyển hóa 
từng trung tâm Thabarwa trở thành trung tâm công cộng. 
Điều này không dễ, nhưng hoàn toàn khả thi. Người Việt 
Nam cũng đang nỗ lực làm điều đó - để trung tâm Thabarwa 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   136RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   136 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   137RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   137 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



138

Sayadaw Ashin Ottamathara 

139 
 

For me, I chose practicing and teaching meditation. 
Concerning meditation, I chose Vipassanā meditation - 
because of the need of the people and the condition of the 
country. 

As a monk in Myanmar, I became a monk only when I 
was 33 years old. I hadn’t learned Buddhist literature, 
therefore I have weaknesses as a monk. As a layperson, I 
had many good points. But as a monk, I have weaknesses - 
that’s why I have to rely fully on the Dhamma or practicing 
and teaching meditation. 

I’m not rejecting Buddhist literature, but I more 
emphasize learning Dhamma especially through practice. 
In this modern society, I choose to do good deeds by using 
the conditions of modern life. In this way, I became more 
and more skillful in doing good deeds and practicing 
meditation, by using modern society. 

Now I became a full-time meditator and meditation 
teacher. I can teach freely on my own - over hundreds of 
meditation centers. I have been invited by many people in 
the country and in the world. I can rely on myself, on my 
own doing good deeds. 

Besides, I can help many meditators and meditation 
teachers to practice and teach meditation. I also became one 
of the leaders in all kinds of social activities in Myanmar. 
Many meditators and many people are doing good deeds 
under my guidance and in any Thabarwa Center. 

Now, Thabarwa Center and my life as a monk who is 
teaching meditation became a part of the country and of the 
whole world. The Thabarwa Centers are more and more 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   139RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   139 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

139 
 

For me, I chose practicing and teaching meditation. 
Concerning meditation, I chose Vipassanā meditation - 
because of the need of the people and the condition of the 
country. 

As a monk in Myanmar, I became a monk only when I 
was 33 years old. I hadn’t learned Buddhist literature, 
therefore I have weaknesses as a monk. As a layperson, I 
had many good points. But as a monk, I have weaknesses - 
that’s why I have to rely fully on the Dhamma or practicing 
and teaching meditation. 

I’m not rejecting Buddhist literature, but I more 
emphasize learning Dhamma especially through practice. 
In this modern society, I choose to do good deeds by using 
the conditions of modern life. In this way, I became more 
and more skillful in doing good deeds and practicing 
meditation, by using modern society. 

Now I became a full-time meditator and meditation 
teacher. I can teach freely on my own - over hundreds of 
meditation centers. I have been invited by many people in 
the country and in the world. I can rely on myself, on my 
own doing good deeds. 

Besides, I can help many meditators and meditation 
teachers to practice and teach meditation. I also became one 
of the leaders in all kinds of social activities in Myanmar. 
Many meditators and many people are doing good deeds 
under my guidance and in any Thabarwa Center. 

Now, Thabarwa Center and my life as a monk who is 
teaching meditation became a part of the country and of the 
whole world. The Thabarwa Centers are more and more 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

138 
 

apartment in downtown Yangon, my car, and a few 
investments for business and my life as an educated 
businessman and full-time meditator. 

I dared to abandon or let go of my life as an educated 
businessman because of practicing meditation. That’s why 
I became a monk who is teaching meditation continuously 
from 2002 till now. As a meditator, I could save greater 
merits concerning practicing meditation. 

That’s why when I decided to become a monk to teach 
meditation, I could truly commit to being a monk and to 
teach meditation continuously and seriously. I became a 
monk especially for teaching meditation, together with 
doing all kinds of good deeds. 

The life of a lay person is not free to do all kinds of good 
deeds, including teaching meditation. In Theravāda 
Buddhism, the life of a monk, or nun, or sāmaṇera must be 
only for learning Buddhist literature, teaching Buddhist 
literature, or practicing meditation according to Buddhist 
literature. 

In Theravāda Buddhism in Myanmar, many monks and 
Buddhists accept practicing meditation as Pariyatti Sāsana. 
Because of my experience practicing all the teachings of 
the Buddha, Vinaya, Sutta, and Abhidhamma are also 
practicing Pariyatti Sāsana. But even practicing only 
Vinaya, or Sutta, or Abhidhamma is already very difficult. 
That’s why, if we practice only one part, we may still be 
able to survive as monkshood. If we are able to practice all 
the teachings of the Buddha, that would be the best.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   138RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   138 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   138RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   138 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



139

Sayadaw Ashin Ottamathara 

139 
 

For me, I chose practicing and teaching meditation. 
Concerning meditation, I chose Vipassanā meditation - 
because of the need of the people and the condition of the 
country. 

As a monk in Myanmar, I became a monk only when I 
was 33 years old. I hadn’t learned Buddhist literature, 
therefore I have weaknesses as a monk. As a layperson, I 
had many good points. But as a monk, I have weaknesses - 
that’s why I have to rely fully on the Dhamma or practicing 
and teaching meditation. 

I’m not rejecting Buddhist literature, but I more 
emphasize learning Dhamma especially through practice. 
In this modern society, I choose to do good deeds by using 
the conditions of modern life. In this way, I became more 
and more skillful in doing good deeds and practicing 
meditation, by using modern society. 

Now I became a full-time meditator and meditation 
teacher. I can teach freely on my own - over hundreds of 
meditation centers. I have been invited by many people in 
the country and in the world. I can rely on myself, on my 
own doing good deeds. 

Besides, I can help many meditators and meditation 
teachers to practice and teach meditation. I also became one 
of the leaders in all kinds of social activities in Myanmar. 
Many meditators and many people are doing good deeds 
under my guidance and in any Thabarwa Center. 

Now, Thabarwa Center and my life as a monk who is 
teaching meditation became a part of the country and of the 
whole world. The Thabarwa Centers are more and more 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   139RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   139 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

139 
 

For me, I chose practicing and teaching meditation. 
Concerning meditation, I chose Vipassanā meditation - 
because of the need of the people and the condition of the 
country. 

As a monk in Myanmar, I became a monk only when I 
was 33 years old. I hadn’t learned Buddhist literature, 
therefore I have weaknesses as a monk. As a layperson, I 
had many good points. But as a monk, I have weaknesses - 
that’s why I have to rely fully on the Dhamma or practicing 
and teaching meditation. 

I’m not rejecting Buddhist literature, but I more 
emphasize learning Dhamma especially through practice. 
In this modern society, I choose to do good deeds by using 
the conditions of modern life. In this way, I became more 
and more skillful in doing good deeds and practicing 
meditation, by using modern society. 

Now I became a full-time meditator and meditation 
teacher. I can teach freely on my own - over hundreds of 
meditation centers. I have been invited by many people in 
the country and in the world. I can rely on myself, on my 
own doing good deeds. 

Besides, I can help many meditators and meditation 
teachers to practice and teach meditation. I also became one 
of the leaders in all kinds of social activities in Myanmar. 
Many meditators and many people are doing good deeds 
under my guidance and in any Thabarwa Center. 

Now, Thabarwa Center and my life as a monk who is 
teaching meditation became a part of the country and of the 
whole world. The Thabarwa Centers are more and more 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

138 
 

apartment in downtown Yangon, my car, and a few 
investments for business and my life as an educated 
businessman and full-time meditator. 

I dared to abandon or let go of my life as an educated 
businessman because of practicing meditation. That’s why 
I became a monk who is teaching meditation continuously 
from 2002 till now. As a meditator, I could save greater 
merits concerning practicing meditation. 

That’s why when I decided to become a monk to teach 
meditation, I could truly commit to being a monk and to 
teach meditation continuously and seriously. I became a 
monk especially for teaching meditation, together with 
doing all kinds of good deeds. 

The life of a lay person is not free to do all kinds of good 
deeds, including teaching meditation. In Theravāda 
Buddhism, the life of a monk, or nun, or sāmaṇera must be 
only for learning Buddhist literature, teaching Buddhist 
literature, or practicing meditation according to Buddhist 
literature. 

In Theravāda Buddhism in Myanmar, many monks and 
Buddhists accept practicing meditation as Pariyatti Sāsana. 
Because of my experience practicing all the teachings of 
the Buddha, Vinaya, Sutta, and Abhidhamma are also 
practicing Pariyatti Sāsana. But even practicing only 
Vinaya, or Sutta, or Abhidhamma is already very difficult. 
That’s why, if we practice only one part, we may still be 
able to survive as monkshood. If we are able to practice all 
the teachings of the Buddha, that would be the best.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   138RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   138 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   139RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   139 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



140

Sayadaw Ashin Ottamathara 

141 
 

đã trở thành một vị tỳ-khưu, liên tục giảng dạy thiền từ năm 
2002 cho đến nay. 

Với tư cách là một hành giả, tôi đã tích lũy được nhiều 
phước báu lớn lao liên quan đến hành thiền. Chính vì thế, 
khi quyết định xuất gia để giảng dạy thiền, tôi đã thật sự 
cam kết trọn vẹn con đường xuất gia, dành trọn đời sống ấy 
cho việc giảng dạy thiền một cách nghiêm túc và liên tục.  

Tôi xuất gia đặc biệt là để giảng thiền, đồng thời thực 
hành mọi hình thức làm việc thiện pháp. Cuộc sống tại gia 
không cho phép chúng ta được tự do làm mọi thiện sự, bao 
gồm cả việc giảng dạy thiền định. 

Trong truyền thống Phật giáo Theravāda, đời sống của 
một vị tỳ-khưu, ni cô, hay sa-di chủ yếu là để học, giảng, 
hoặc hành thiền theo tam tạng kinh điển Phật giáo. Tại 
Myanmar, nhiều vị tỳ-khưu và Phật tử chấp nhận việc hành 
thiền là con đường Pariyatti Sāsana - tức là con đường 
Pháp học. Dựa trên trải nghiệm bản thân, tôi thấy rằng việc 
thực hành trọn vẹn tất cả lời dạy của Đức Phật - từ Luật 
tạng (Vinaya), Kinh tạng (Sutta), cho đến Vi Diệu Pháp 
(Abhidhamma) - đều là Pariyatti Sāsana. 

Tuy nhiên, chỉ riêng việc thực hành từng phần, như chỉ 
hành trì giới luật, hoặc chỉ học kinh, hoặc chỉ nghiên cứu 
Vi Diệu Pháp,... cũng đã rất khó khăn rồi. Vì vậy, nếu chỉ 
thực hành một phần nào đó mà vẫn duy trì được đời sống 
xuất gia thì cũng đã là quý báu. Nhưng nếu có thể hành trì 
trọn vẹn tất cả lời dạy của Đức Phật, thì đó là điều tối 
thượng. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   141RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   141 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

141 
 

đã trở thành một vị tỳ-khưu, liên tục giảng dạy thiền từ năm 
2002 cho đến nay. 

Với tư cách là một hành giả, tôi đã tích lũy được nhiều 
phước báu lớn lao liên quan đến hành thiền. Chính vì thế, 
khi quyết định xuất gia để giảng dạy thiền, tôi đã thật sự 
cam kết trọn vẹn con đường xuất gia, dành trọn đời sống ấy 
cho việc giảng dạy thiền một cách nghiêm túc và liên tục.  

Tôi xuất gia đặc biệt là để giảng thiền, đồng thời thực 
hành mọi hình thức làm việc thiện pháp. Cuộc sống tại gia 
không cho phép chúng ta được tự do làm mọi thiện sự, bao 
gồm cả việc giảng dạy thiền định. 

Trong truyền thống Phật giáo Theravāda, đời sống của 
một vị tỳ-khưu, ni cô, hay sa-di chủ yếu là để học, giảng, 
hoặc hành thiền theo tam tạng kinh điển Phật giáo. Tại 
Myanmar, nhiều vị tỳ-khưu và Phật tử chấp nhận việc hành 
thiền là con đường Pariyatti Sāsana - tức là con đường 
Pháp học. Dựa trên trải nghiệm bản thân, tôi thấy rằng việc 
thực hành trọn vẹn tất cả lời dạy của Đức Phật - từ Luật 
tạng (Vinaya), Kinh tạng (Sutta), cho đến Vi Diệu Pháp 
(Abhidhamma) - đều là Pariyatti Sāsana. 

Tuy nhiên, chỉ riêng việc thực hành từng phần, như chỉ 
hành trì giới luật, hoặc chỉ học kinh, hoặc chỉ nghiên cứu 
Vi Diệu Pháp,... cũng đã rất khó khăn rồi. Vì vậy, nếu chỉ 
thực hành một phần nào đó mà vẫn duy trì được đời sống 
xuất gia thì cũng đã là quý báu. Nhưng nếu có thể hành trì 
trọn vẹn tất cả lời dạy của Đức Phật, thì đó là điều tối 
thượng. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

140 
 

well-known, and used by many people to do good deeds. 
My way of doing good deeds and practicing meditation 
together with helping people is spreading to the whole 
world more and more quickly. 

If I had continued to run my own business while 
rejecting the practice of meditation, I’m not sure I would be 
safe or stay healthy. Because of detaching from society and 
business work, I stay healthy, I can do many good things, 
and I have become one of the leaders in teaching meditation 
and doing many social activities. I also became one of the 
leaders in the peace mission. 

Now, you find it easy to follow me to do good deeds as 
I am doing now. 

Câu hỏi 11: Bạch ngài, ngài có thể chia sẻ sự khác 
biệt giữa cuộc sống trước khi xuất gia và hiện tại được 
không ạ? 

Trả lời: 
Tôi xuất gia vào tháng 10 năm 2002. Khi ấy, tôi chỉ là 

một hành giả, đồng thời là một người từng làm chủ doanh 
nghiệp. Nhờ thực hành thiền, tôi đã có thể từ bỏ công việc 
kinh doanh một cách thành công, cũng như có thể hoan hỷ 
cúng dường và sử dụng căn hộ của tôi ở trung tâm Yangon, 
chiếc xe hơi, và một vài khoản đầu tư từng phục vụ cho đời 
sống của một người trí thức làm ăn và hành thiền toàn thời 
gian. 

Tôi đã dám buông bỏ cuộc đời của một người trí thức 
thành đạt để sống đời xuất gia là nhờ thiền tập. Vì vậy, tôi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   140RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   140 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   140RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   140 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



141

Sayadaw Ashin Ottamathara 

141 
 

đã trở thành một vị tỳ-khưu, liên tục giảng dạy thiền từ năm 
2002 cho đến nay. 

Với tư cách là một hành giả, tôi đã tích lũy được nhiều 
phước báu lớn lao liên quan đến hành thiền. Chính vì thế, 
khi quyết định xuất gia để giảng dạy thiền, tôi đã thật sự 
cam kết trọn vẹn con đường xuất gia, dành trọn đời sống ấy 
cho việc giảng dạy thiền một cách nghiêm túc và liên tục.  

Tôi xuất gia đặc biệt là để giảng thiền, đồng thời thực 
hành mọi hình thức làm việc thiện pháp. Cuộc sống tại gia 
không cho phép chúng ta được tự do làm mọi thiện sự, bao 
gồm cả việc giảng dạy thiền định. 

Trong truyền thống Phật giáo Theravāda, đời sống của 
một vị tỳ-khưu, ni cô, hay sa-di chủ yếu là để học, giảng, 
hoặc hành thiền theo tam tạng kinh điển Phật giáo. Tại 
Myanmar, nhiều vị tỳ-khưu và Phật tử chấp nhận việc hành 
thiền là con đường Pariyatti Sāsana - tức là con đường 
Pháp học. Dựa trên trải nghiệm bản thân, tôi thấy rằng việc 
thực hành trọn vẹn tất cả lời dạy của Đức Phật - từ Luật 
tạng (Vinaya), Kinh tạng (Sutta), cho đến Vi Diệu Pháp 
(Abhidhamma) - đều là Pariyatti Sāsana. 

Tuy nhiên, chỉ riêng việc thực hành từng phần, như chỉ 
hành trì giới luật, hoặc chỉ học kinh, hoặc chỉ nghiên cứu 
Vi Diệu Pháp,... cũng đã rất khó khăn rồi. Vì vậy, nếu chỉ 
thực hành một phần nào đó mà vẫn duy trì được đời sống 
xuất gia thì cũng đã là quý báu. Nhưng nếu có thể hành trì 
trọn vẹn tất cả lời dạy của Đức Phật, thì đó là điều tối 
thượng. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   141RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   141 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

141 
 

đã trở thành một vị tỳ-khưu, liên tục giảng dạy thiền từ năm 
2002 cho đến nay. 

Với tư cách là một hành giả, tôi đã tích lũy được nhiều 
phước báu lớn lao liên quan đến hành thiền. Chính vì thế, 
khi quyết định xuất gia để giảng dạy thiền, tôi đã thật sự 
cam kết trọn vẹn con đường xuất gia, dành trọn đời sống ấy 
cho việc giảng dạy thiền một cách nghiêm túc và liên tục.  

Tôi xuất gia đặc biệt là để giảng thiền, đồng thời thực 
hành mọi hình thức làm việc thiện pháp. Cuộc sống tại gia 
không cho phép chúng ta được tự do làm mọi thiện sự, bao 
gồm cả việc giảng dạy thiền định. 

Trong truyền thống Phật giáo Theravāda, đời sống của 
một vị tỳ-khưu, ni cô, hay sa-di chủ yếu là để học, giảng, 
hoặc hành thiền theo tam tạng kinh điển Phật giáo. Tại 
Myanmar, nhiều vị tỳ-khưu và Phật tử chấp nhận việc hành 
thiền là con đường Pariyatti Sāsana - tức là con đường 
Pháp học. Dựa trên trải nghiệm bản thân, tôi thấy rằng việc 
thực hành trọn vẹn tất cả lời dạy của Đức Phật - từ Luật 
tạng (Vinaya), Kinh tạng (Sutta), cho đến Vi Diệu Pháp 
(Abhidhamma) - đều là Pariyatti Sāsana. 

Tuy nhiên, chỉ riêng việc thực hành từng phần, như chỉ 
hành trì giới luật, hoặc chỉ học kinh, hoặc chỉ nghiên cứu 
Vi Diệu Pháp,... cũng đã rất khó khăn rồi. Vì vậy, nếu chỉ 
thực hành một phần nào đó mà vẫn duy trì được đời sống 
xuất gia thì cũng đã là quý báu. Nhưng nếu có thể hành trì 
trọn vẹn tất cả lời dạy của Đức Phật, thì đó là điều tối 
thượng. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

140 
 

well-known, and used by many people to do good deeds. 
My way of doing good deeds and practicing meditation 
together with helping people is spreading to the whole 
world more and more quickly. 

If I had continued to run my own business while 
rejecting the practice of meditation, I’m not sure I would be 
safe or stay healthy. Because of detaching from society and 
business work, I stay healthy, I can do many good things, 
and I have become one of the leaders in teaching meditation 
and doing many social activities. I also became one of the 
leaders in the peace mission. 

Now, you find it easy to follow me to do good deeds as 
I am doing now. 

Câu hỏi 11: Bạch ngài, ngài có thể chia sẻ sự khác 
biệt giữa cuộc sống trước khi xuất gia và hiện tại được 
không ạ? 

Trả lời: 
Tôi xuất gia vào tháng 10 năm 2002. Khi ấy, tôi chỉ là 

một hành giả, đồng thời là một người từng làm chủ doanh 
nghiệp. Nhờ thực hành thiền, tôi đã có thể từ bỏ công việc 
kinh doanh một cách thành công, cũng như có thể hoan hỷ 
cúng dường và sử dụng căn hộ của tôi ở trung tâm Yangon, 
chiếc xe hơi, và một vài khoản đầu tư từng phục vụ cho đời 
sống của một người trí thức làm ăn và hành thiền toàn thời 
gian. 

Tôi đã dám buông bỏ cuộc đời của một người trí thức 
thành đạt để sống đời xuất gia là nhờ thiền tập. Vì vậy, tôi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   140RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   140 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   141RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   141 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



142

Sayadaw Ashin Ottamathara 

143 
 

trung tâm Thabarwa ngày càng được biết đến rộng rãi hơn, 
và được nhiều người sử dụng để làm các việc thiện. Cách 
tôi hành thiện và hành thiền, song song với việc giúp đỡ 
mọi người, đang ngày càng lan tỏa mạnh mẽ ra toàn thế 
giới. 

Nếu khi xưa tôi tiếp tục điều hành công việc kinh doanh 
và không thực hành thiền, tôi không chắc mình có được an 
ổn hay khỏe mạnh như hiện nay. Chính nhờ buông bỏ xã 
hội và các công việc kinh doanh, tôi vẫn giữ được sức khỏe, 
tôi có thể làm nhiều điều thiện lành, và tôi đã trở thành một 
trong những người dẫn đầu trong lĩnh vực giảng dạy thiền 
và các hoạt động xã hội. Tôi cũng trở thành một trong 
những người đóng vai trò quan trọng trong sứ mệnh hòa 
bình. 

Bây giờ, bạn cũng có thể dễ dàng cùng tôi thực hành các 
thiện sự như cách tôi đang làm. 

 
 
 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   143RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   143 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

143 
 

trung tâm Thabarwa ngày càng được biết đến rộng rãi hơn, 
và được nhiều người sử dụng để làm các việc thiện. Cách 
tôi hành thiện và hành thiền, song song với việc giúp đỡ 
mọi người, đang ngày càng lan tỏa mạnh mẽ ra toàn thế 
giới. 

Nếu khi xưa tôi tiếp tục điều hành công việc kinh doanh 
và không thực hành thiền, tôi không chắc mình có được an 
ổn hay khỏe mạnh như hiện nay. Chính nhờ buông bỏ xã 
hội và các công việc kinh doanh, tôi vẫn giữ được sức khỏe, 
tôi có thể làm nhiều điều thiện lành, và tôi đã trở thành một 
trong những người dẫn đầu trong lĩnh vực giảng dạy thiền 
và các hoạt động xã hội. Tôi cũng trở thành một trong 
những người đóng vai trò quan trọng trong sứ mệnh hòa 
bình. 

Bây giờ, bạn cũng có thể dễ dàng cùng tôi thực hành các 
thiện sự như cách tôi đang làm. 

 
 
 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

142 
 

Đối với tôi, tôi chọn con đường thực hành và giảng dạy 
thiền. Và trong lĩnh vực thiền, tôi chọn Vipassanā - vì phù 
hợp với nhu cầu của con người và hoàn cảnh đất nước. 

Tôi chỉ xuất gia khi đã 33 tuổi, và chưa từng học Tam 
tạng. Vì vậy, tôi có những mặt yếu điểm khi là một tỳ-khưu. 
Lúc còn là cư sĩ, tôi có nhiều ưu điểm. Nhưng khi xuất gia, 
tôi có những giới hạn, cho nên tôi phải hoàn toàn nương tựa 
vào Giáo Pháp, vào sự thực hành và giảng dạy thiền. 

Tôi không phủ nhận vai trò của Tam tạng kinh điển, 
nhưng tôi thiên về việc học Pháp qua sự thực hành. Trong 
xã hội hiện đại, tôi chọn cách làm các việc thiện lành bằng 
cách tận dụng các điều kiện sẵn có của đời sống hiện đại. 
Và chính nhờ vậy, tôi ngày càng thuần thục hơn trong việc 
làm các thiện sự và thực hành thiền bằng cách thích ứng với 
xã hội ngày nay. 

Giờ đây, tôi đã trở thành một hành giả và một thiền sư 
toàn thời gian. Tôi có thể tự do giảng dạy - tại hàng trăm 
trung tâm thiền. Tôi được nhiều người trong nước và quốc 
tế thỉnh mời. Tôi có thể nương tựa vào chính mình - vào 
việc tự làm thiện pháp. 

Bên cạnh đó, tôi còn có thể hỗ trợ cho nhiều hành giả 
và thiền sư khác trong việc hành thiền và giảng dạy thiền. 
Tôi cũng đã trở thành một trong những người dẫn đầu trong 
các hoạt động xã hội tại Myanmar. Rất nhiều hành giả và 
thiện nam tín nữ đang làm các thiện sự dưới sự hướng dẫn 
của tôi và tại các trung tâm Thabarwa. 

Ngày nay, trung tâm Thabarwa cùng với đời sống xuất 
gia của tôi - với vai trò là một người giảng dạy thiền - đã 
trở thành một phần của đất nước, và của cả thế giới. Các 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   142RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   142 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   142RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   142 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



143

Sayadaw Ashin Ottamathara 

143 
 

trung tâm Thabarwa ngày càng được biết đến rộng rãi hơn, 
và được nhiều người sử dụng để làm các việc thiện. Cách 
tôi hành thiện và hành thiền, song song với việc giúp đỡ 
mọi người, đang ngày càng lan tỏa mạnh mẽ ra toàn thế 
giới. 

Nếu khi xưa tôi tiếp tục điều hành công việc kinh doanh 
và không thực hành thiền, tôi không chắc mình có được an 
ổn hay khỏe mạnh như hiện nay. Chính nhờ buông bỏ xã 
hội và các công việc kinh doanh, tôi vẫn giữ được sức khỏe, 
tôi có thể làm nhiều điều thiện lành, và tôi đã trở thành một 
trong những người dẫn đầu trong lĩnh vực giảng dạy thiền 
và các hoạt động xã hội. Tôi cũng trở thành một trong 
những người đóng vai trò quan trọng trong sứ mệnh hòa 
bình. 

Bây giờ, bạn cũng có thể dễ dàng cùng tôi thực hành các 
thiện sự như cách tôi đang làm. 

 
 
 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   143RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   143 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

143 
 

trung tâm Thabarwa ngày càng được biết đến rộng rãi hơn, 
và được nhiều người sử dụng để làm các việc thiện. Cách 
tôi hành thiện và hành thiền, song song với việc giúp đỡ 
mọi người, đang ngày càng lan tỏa mạnh mẽ ra toàn thế 
giới. 

Nếu khi xưa tôi tiếp tục điều hành công việc kinh doanh 
và không thực hành thiền, tôi không chắc mình có được an 
ổn hay khỏe mạnh như hiện nay. Chính nhờ buông bỏ xã 
hội và các công việc kinh doanh, tôi vẫn giữ được sức khỏe, 
tôi có thể làm nhiều điều thiện lành, và tôi đã trở thành một 
trong những người dẫn đầu trong lĩnh vực giảng dạy thiền 
và các hoạt động xã hội. Tôi cũng trở thành một trong 
những người đóng vai trò quan trọng trong sứ mệnh hòa 
bình. 

Bây giờ, bạn cũng có thể dễ dàng cùng tôi thực hành các 
thiện sự như cách tôi đang làm. 

 
 
 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

142 
 

Đối với tôi, tôi chọn con đường thực hành và giảng dạy 
thiền. Và trong lĩnh vực thiền, tôi chọn Vipassanā - vì phù 
hợp với nhu cầu của con người và hoàn cảnh đất nước. 

Tôi chỉ xuất gia khi đã 33 tuổi, và chưa từng học Tam 
tạng. Vì vậy, tôi có những mặt yếu điểm khi là một tỳ-khưu. 
Lúc còn là cư sĩ, tôi có nhiều ưu điểm. Nhưng khi xuất gia, 
tôi có những giới hạn, cho nên tôi phải hoàn toàn nương tựa 
vào Giáo Pháp, vào sự thực hành và giảng dạy thiền. 

Tôi không phủ nhận vai trò của Tam tạng kinh điển, 
nhưng tôi thiên về việc học Pháp qua sự thực hành. Trong 
xã hội hiện đại, tôi chọn cách làm các việc thiện lành bằng 
cách tận dụng các điều kiện sẵn có của đời sống hiện đại. 
Và chính nhờ vậy, tôi ngày càng thuần thục hơn trong việc 
làm các thiện sự và thực hành thiền bằng cách thích ứng với 
xã hội ngày nay. 

Giờ đây, tôi đã trở thành một hành giả và một thiền sư 
toàn thời gian. Tôi có thể tự do giảng dạy - tại hàng trăm 
trung tâm thiền. Tôi được nhiều người trong nước và quốc 
tế thỉnh mời. Tôi có thể nương tựa vào chính mình - vào 
việc tự làm thiện pháp. 

Bên cạnh đó, tôi còn có thể hỗ trợ cho nhiều hành giả 
và thiền sư khác trong việc hành thiền và giảng dạy thiền. 
Tôi cũng đã trở thành một trong những người dẫn đầu trong 
các hoạt động xã hội tại Myanmar. Rất nhiều hành giả và 
thiện nam tín nữ đang làm các thiện sự dưới sự hướng dẫn 
của tôi và tại các trung tâm Thabarwa. 

Ngày nay, trung tâm Thabarwa cùng với đời sống xuất 
gia của tôi - với vai trò là một người giảng dạy thiền - đã 
trở thành một phần của đất nước, và của cả thế giới. Các 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   142RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   142 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   143RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   143 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



144

Sayadaw Ashin Ottamathara 

145 
 

MINDFULNESS, DETACHMENT AND DOING 
GOOD DEEDS 

CHÁNH NIỆM, XẢ LY VÀ LÀM THIỆN PHÁP 
 

Question 1: 

Dear Sayadaw, what is the true meaning of 
detachment? 

Answer:  
Detachment is the opposite of attachment. Because of 

attachment, or not knowing about detachment, it is also a 
form of attachment. Because of attachment to our 
intelligence and ability, we find it difficult to understand 
beyond our intelligence. Because of attachment to our 
ability, we find it difficult to do beyond our ability. So, 
detachment is knowing and doing beyond our intelligence 
and ability by relying on the Buddha, Dhamma, and 
Saṅgha.  

I am helping you to detach from your knowledge and 
ability by teaching and doing good deeds like this. You are 
difficult to understand by yourself, you are difficult to do 
good deeds by yourself. That’s why you need to rely on me 
or the Buddha, Dhamma, and Saṅgha. In this way, you are 
detaching from your limit, from your limited intelligence 
and ability. You can understand more and more, as much 
as you can detach from your former understanding. You 
can do good deeds more and more, as much as you can 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   145RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   145 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

145 
 

MINDFULNESS, DETACHMENT AND DOING 
GOOD DEEDS 

CHÁNH NIỆM, XẢ LY VÀ LÀM THIỆN PHÁP 
 

Question 1: 

Dear Sayadaw, what is the true meaning of 
detachment? 

Answer:  
Detachment is the opposite of attachment. Because of 

attachment, or not knowing about detachment, it is also a 
form of attachment. Because of attachment to our 
intelligence and ability, we find it difficult to understand 
beyond our intelligence. Because of attachment to our 
ability, we find it difficult to do beyond our ability. So, 
detachment is knowing and doing beyond our intelligence 
and ability by relying on the Buddha, Dhamma, and 
Saṅgha.  

I am helping you to detach from your knowledge and 
ability by teaching and doing good deeds like this. You are 
difficult to understand by yourself, you are difficult to do 
good deeds by yourself. That’s why you need to rely on me 
or the Buddha, Dhamma, and Saṅgha. In this way, you are 
detaching from your limit, from your limited intelligence 
and ability. You can understand more and more, as much 
as you can detach from your former understanding. You 
can do good deeds more and more, as much as you can 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

144 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   144RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   144 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   144RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   144 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



145

Sayadaw Ashin Ottamathara 

145 
 

MINDFULNESS, DETACHMENT AND DOING 
GOOD DEEDS 

CHÁNH NIỆM, XẢ LY VÀ LÀM THIỆN PHÁP 
 

Question 1: 

Dear Sayadaw, what is the true meaning of 
detachment? 

Answer:  
Detachment is the opposite of attachment. Because of 

attachment, or not knowing about detachment, it is also a 
form of attachment. Because of attachment to our 
intelligence and ability, we find it difficult to understand 
beyond our intelligence. Because of attachment to our 
ability, we find it difficult to do beyond our ability. So, 
detachment is knowing and doing beyond our intelligence 
and ability by relying on the Buddha, Dhamma, and 
Saṅgha.  

I am helping you to detach from your knowledge and 
ability by teaching and doing good deeds like this. You are 
difficult to understand by yourself, you are difficult to do 
good deeds by yourself. That’s why you need to rely on me 
or the Buddha, Dhamma, and Saṅgha. In this way, you are 
detaching from your limit, from your limited intelligence 
and ability. You can understand more and more, as much 
as you can detach from your former understanding. You 
can do good deeds more and more, as much as you can 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   145RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   145 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

145 
 

MINDFULNESS, DETACHMENT AND DOING 
GOOD DEEDS 

CHÁNH NIỆM, XẢ LY VÀ LÀM THIỆN PHÁP 
 

Question 1: 

Dear Sayadaw, what is the true meaning of 
detachment? 

Answer:  
Detachment is the opposite of attachment. Because of 

attachment, or not knowing about detachment, it is also a 
form of attachment. Because of attachment to our 
intelligence and ability, we find it difficult to understand 
beyond our intelligence. Because of attachment to our 
ability, we find it difficult to do beyond our ability. So, 
detachment is knowing and doing beyond our intelligence 
and ability by relying on the Buddha, Dhamma, and 
Saṅgha.  

I am helping you to detach from your knowledge and 
ability by teaching and doing good deeds like this. You are 
difficult to understand by yourself, you are difficult to do 
good deeds by yourself. That’s why you need to rely on me 
or the Buddha, Dhamma, and Saṅgha. In this way, you are 
detaching from your limit, from your limited intelligence 
and ability. You can understand more and more, as much 
as you can detach from your former understanding. You 
can do good deeds more and more, as much as you can 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

144 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   144RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   144 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   145RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   145 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



146

Sayadaw Ashin Ottamathara 

147 
 

độ xả ly khỏi giới hạn khả năng của mình. Đây chính là sự 
xả ly đối với trí tuệ và khả năng của con người. 

Tôi đang giúp bạn nhận ra ý nghĩa của xả ly, điều mà tự 
thân bạn khó có thể biết. Tôi đang chỉ cho bạn làm thiện 
pháp vượt ngoài giới hạn của chính mình. Nhờ đó, bạn có 
thể làm được nhiều hơn, tuỳ vào mức độ xả ly khỏi khả 
năng của mình. Nếu bạn có thể hiểu được từ tôi, bạn cũng 
sẽ có thể hướng dẫn người khác cách xả ly khỏi những hiểu 
biết và năng lực vốn có của họ. 

 

Question 2:  

Dear Sayadaw, it has been 15 years since high school, 
but I still can’t forget the bullying and harsh words 
from my friends. I’m not happy, and I don’t want to see 
them. How can I detach and forgive? Please don’t say 
things like “there is no self,” “the pain isn’t real,” or 
“it’s just cause and effect.” It’s not easy to forget. I need 
a different answer. 

Answer:  
That was an attachment; attachment is the cause of all 

suffering. You attach to the evil speech of ordinary 
laypeople. To detach from such speech, we can listen to the 
teachings of the Buddha. When I listen to the Buddha’s 
teachings, I feel the power of truth in them.  

Only when I compare his words with the speech of 
ordinary people, I can successfully detach from both the 
good and bad speech of lay people. Through learning the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   147RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   147 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

147 
 

độ xả ly khỏi giới hạn khả năng của mình. Đây chính là sự 
xả ly đối với trí tuệ và khả năng của con người. 

Tôi đang giúp bạn nhận ra ý nghĩa của xả ly, điều mà tự 
thân bạn khó có thể biết. Tôi đang chỉ cho bạn làm thiện 
pháp vượt ngoài giới hạn của chính mình. Nhờ đó, bạn có 
thể làm được nhiều hơn, tuỳ vào mức độ xả ly khỏi khả 
năng của mình. Nếu bạn có thể hiểu được từ tôi, bạn cũng 
sẽ có thể hướng dẫn người khác cách xả ly khỏi những hiểu 
biết và năng lực vốn có của họ. 

 

Question 2:  

Dear Sayadaw, it has been 15 years since high school, 
but I still can’t forget the bullying and harsh words 
from my friends. I’m not happy, and I don’t want to see 
them. How can I detach and forgive? Please don’t say 
things like “there is no self,” “the pain isn’t real,” or 
“it’s just cause and effect.” It’s not easy to forget. I need 
a different answer. 

Answer:  
That was an attachment; attachment is the cause of all 

suffering. You attach to the evil speech of ordinary 
laypeople. To detach from such speech, we can listen to the 
teachings of the Buddha. When I listen to the Buddha’s 
teachings, I feel the power of truth in them.  

Only when I compare his words with the speech of 
ordinary people, I can successfully detach from both the 
good and bad speech of lay people. Through learning the 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

146 
 

detach from your ability. This is detachment from our own 
intelligence and ability as human beings.  

I am helping you to know about detachment, what you 
don’t know by yourself. I am teaching you to do good deeds 
beyond your limit. In this way, you can do more and more 
as you can detach from your ability. If you can learn from 
me, you can also teach others to detach from their former 
understanding and ability. 

Câu hỏi 1: Bạch Ngài, Ngài có thể giảng giải ý nghĩa 
thật sự của xả ly là gì không? 

Trả lời: 
Xả ly là ngược lại với sự dính mắc. Vì có dính mắc, hay 

vì không hiểu rõ về xả ly, nên đó cũng là một dạng dính 
mắc. Do dính mắc vào trí tuệ và khả năng của chính mình, 
chúng ta khó có thể hiểu vượt ngoài giới hạn trí tuệ ấy. Do 
dính mắc vào khả năng của mình, chúng ta khó làm được 
những điều vượt ngoài khả năng đó. Do vậy, xả ly là sự biết 
và làm vượt khỏi trí tuệ và khả năng của bản thân, nhờ 
nương tựa vào Phật, Pháp và Tăng. 

Tôi đang giúp bạn xả ly khỏi sự hiểu biết và khả năng 
của chính mình bằng cách giảng dạy và khuyến khích làm 
các thiện pháp như thế này. Tự thân bạn rất khó có thể hiểu 
và khó có thể làm các thiện pháp nếu không có sự dẫn dắt. 
Vì vậy, bạn cần nương tựa vào tôi, hay vào Phật, Pháp và 
Tăng. Nhờ đó, bạn sẽ xả bỏ được những giới hạn của mình, 
tức là những giới hạn về trí tuệ và khả năng hữu hạn. Bạn 
sẽ có thể hiểu biết ngày càng sâu rộng hơn, tùy theo mức 
độ xả ly khỏi những hiểu biết trước kia của mình. Bạn cũng 
sẽ có thể làm các thiện pháp nhiều hơn nữa, tùy theo mức 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   146RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   146 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   146RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   146 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



147

Sayadaw Ashin Ottamathara 

147 
 

độ xả ly khỏi giới hạn khả năng của mình. Đây chính là sự 
xả ly đối với trí tuệ và khả năng của con người. 

Tôi đang giúp bạn nhận ra ý nghĩa của xả ly, điều mà tự 
thân bạn khó có thể biết. Tôi đang chỉ cho bạn làm thiện 
pháp vượt ngoài giới hạn của chính mình. Nhờ đó, bạn có 
thể làm được nhiều hơn, tuỳ vào mức độ xả ly khỏi khả 
năng của mình. Nếu bạn có thể hiểu được từ tôi, bạn cũng 
sẽ có thể hướng dẫn người khác cách xả ly khỏi những hiểu 
biết và năng lực vốn có của họ. 

 

Question 2:  

Dear Sayadaw, it has been 15 years since high school, 
but I still can’t forget the bullying and harsh words 
from my friends. I’m not happy, and I don’t want to see 
them. How can I detach and forgive? Please don’t say 
things like “there is no self,” “the pain isn’t real,” or 
“it’s just cause and effect.” It’s not easy to forget. I need 
a different answer. 

Answer:  
That was an attachment; attachment is the cause of all 

suffering. You attach to the evil speech of ordinary 
laypeople. To detach from such speech, we can listen to the 
teachings of the Buddha. When I listen to the Buddha’s 
teachings, I feel the power of truth in them.  

Only when I compare his words with the speech of 
ordinary people, I can successfully detach from both the 
good and bad speech of lay people. Through learning the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   147RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   147 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

147 
 

độ xả ly khỏi giới hạn khả năng của mình. Đây chính là sự 
xả ly đối với trí tuệ và khả năng của con người. 

Tôi đang giúp bạn nhận ra ý nghĩa của xả ly, điều mà tự 
thân bạn khó có thể biết. Tôi đang chỉ cho bạn làm thiện 
pháp vượt ngoài giới hạn của chính mình. Nhờ đó, bạn có 
thể làm được nhiều hơn, tuỳ vào mức độ xả ly khỏi khả 
năng của mình. Nếu bạn có thể hiểu được từ tôi, bạn cũng 
sẽ có thể hướng dẫn người khác cách xả ly khỏi những hiểu 
biết và năng lực vốn có của họ. 

 

Question 2:  

Dear Sayadaw, it has been 15 years since high school, 
but I still can’t forget the bullying and harsh words 
from my friends. I’m not happy, and I don’t want to see 
them. How can I detach and forgive? Please don’t say 
things like “there is no self,” “the pain isn’t real,” or 
“it’s just cause and effect.” It’s not easy to forget. I need 
a different answer. 

Answer:  
That was an attachment; attachment is the cause of all 

suffering. You attach to the evil speech of ordinary 
laypeople. To detach from such speech, we can listen to the 
teachings of the Buddha. When I listen to the Buddha’s 
teachings, I feel the power of truth in them.  

Only when I compare his words with the speech of 
ordinary people, I can successfully detach from both the 
good and bad speech of lay people. Through learning the 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

146 
 

detach from your ability. This is detachment from our own 
intelligence and ability as human beings.  

I am helping you to know about detachment, what you 
don’t know by yourself. I am teaching you to do good deeds 
beyond your limit. In this way, you can do more and more 
as you can detach from your ability. If you can learn from 
me, you can also teach others to detach from their former 
understanding and ability. 

Câu hỏi 1: Bạch Ngài, Ngài có thể giảng giải ý nghĩa 
thật sự của xả ly là gì không? 

Trả lời: 
Xả ly là ngược lại với sự dính mắc. Vì có dính mắc, hay 

vì không hiểu rõ về xả ly, nên đó cũng là một dạng dính 
mắc. Do dính mắc vào trí tuệ và khả năng của chính mình, 
chúng ta khó có thể hiểu vượt ngoài giới hạn trí tuệ ấy. Do 
dính mắc vào khả năng của mình, chúng ta khó làm được 
những điều vượt ngoài khả năng đó. Do vậy, xả ly là sự biết 
và làm vượt khỏi trí tuệ và khả năng của bản thân, nhờ 
nương tựa vào Phật, Pháp và Tăng. 

Tôi đang giúp bạn xả ly khỏi sự hiểu biết và khả năng 
của chính mình bằng cách giảng dạy và khuyến khích làm 
các thiện pháp như thế này. Tự thân bạn rất khó có thể hiểu 
và khó có thể làm các thiện pháp nếu không có sự dẫn dắt. 
Vì vậy, bạn cần nương tựa vào tôi, hay vào Phật, Pháp và 
Tăng. Nhờ đó, bạn sẽ xả bỏ được những giới hạn của mình, 
tức là những giới hạn về trí tuệ và khả năng hữu hạn. Bạn 
sẽ có thể hiểu biết ngày càng sâu rộng hơn, tùy theo mức 
độ xả ly khỏi những hiểu biết trước kia của mình. Bạn cũng 
sẽ có thể làm các thiện pháp nhiều hơn nữa, tùy theo mức 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   146RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   146 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   147RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   147 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



148

Sayadaw Ashin Ottamathara 

149 
 

same in a past life, that’s why you are experiencing it now. 
Your past actions are the cause of being accused. Your 
friends will also suffer like you in the future. We all make 
the same mistakes at different times, maybe in different 
lives, that’s why we are here together in this modern life. If 
you cannot forget, forgive, and detach, you may experience 
the same again in the future. But if you can detach, you can 
endure, and there will be fewer accusations for sure. They 
have said this, because they are not Buddhas. If they were 
Buddhas, they wouldn’t speak like that.  

So, by understanding this, the problem is already 
solved. Nothing else needs to be done, just need to 
understand like this. This is how I’ve solved many 
problems since 1999. This is the way I use the Dhamma to 
solve the problems of myself and others.  If you cannot 
detach or forget or forgive, you will repeat the same 
mistakes again. Because of attachment, attachment to 
speech, attachment to evil words, and attachment to 
listening to evil words. 

Addition:   
The problem between the two Myanmar nuns is caused 

by attachment, attachment to the speech of each other. They 
are relying on the Buddha, Dharma, and Sangha, but they 
cannot detach from themselves. They cannot detach from 
the normal speaking of the people; that's why they cannot 
endure each other. In this way, they are not in harmony with 
each other. The problem is not related to the Buddha, 
Dharma, and Sangha, the problem is related to their 
attachment to each other. They may blame each other, but 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   149RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   149 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

149 
 

same in a past life, that’s why you are experiencing it now. 
Your past actions are the cause of being accused. Your 
friends will also suffer like you in the future. We all make 
the same mistakes at different times, maybe in different 
lives, that’s why we are here together in this modern life. If 
you cannot forget, forgive, and detach, you may experience 
the same again in the future. But if you can detach, you can 
endure, and there will be fewer accusations for sure. They 
have said this, because they are not Buddhas. If they were 
Buddhas, they wouldn’t speak like that.  

So, by understanding this, the problem is already 
solved. Nothing else needs to be done, just need to 
understand like this. This is how I’ve solved many 
problems since 1999. This is the way I use the Dhamma to 
solve the problems of myself and others.  If you cannot 
detach or forget or forgive, you will repeat the same 
mistakes again. Because of attachment, attachment to 
speech, attachment to evil words, and attachment to 
listening to evil words. 

Addition:   
The problem between the two Myanmar nuns is caused 

by attachment, attachment to the speech of each other. They 
are relying on the Buddha, Dharma, and Sangha, but they 
cannot detach from themselves. They cannot detach from 
the normal speaking of the people; that's why they cannot 
endure each other. In this way, they are not in harmony with 
each other. The problem is not related to the Buddha, 
Dharma, and Sangha, the problem is related to their 
attachment to each other. They may blame each other, but 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

148 
 

teachings of Buddha, I understand that only the Buddha, 
Dhamma, and Sangha are fully reliable. The meaning of the 
teaching is: we don't need to rely on the speech of people. 
Compared to the Buddha’s teachings, other words are not 
reliable. If I listen to the Buddha, I don’t need to listen to 
anyone else. I may still hear my Dhamma friends or the 
Sangha, but they can be wrong. With this understanding, I 
try to stop speaking and listening to ordinary talk. Only 
when I hear the teachings of the Buddha can I detach from 
normal speech. I listen to the teachings of the Sangha in 
order to stop wasting time on the words of others. I don’t 
want to speak as a layperson; I try to speak like the Buddha 
as much as possible.  

Before meditation, I was strongly attached to what 
people said. I couldn’t detach, forgive, or forget their evil 
speech. At that time, I didn’t even know I was attached. But 
after listening to the Dhamma, I no longer want to listen to 
people speaking. I myself don’t want to speak like before. 
This is how I detached myself from both the good and bad 
words of others. This is how I applied the teachings of the 
Buddha and Sangha.  

You can also try using Budda and Sangha teachings like 
this. In this way, your problems will be solved, your friends 
are not speaking to you continuously; they spoke only once, 
15 years ago. But your attachment is keeping it alive, your 
attachment is repeating their words in your mind. They only 
said it once, but your mind keeps playing it again and again.  

So the real enemy is your attachment, not your friends. 
Evil speech is common in society; you probably did the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   148RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   148 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   148RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   148 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



149

Sayadaw Ashin Ottamathara 

149 
 

same in a past life, that’s why you are experiencing it now. 
Your past actions are the cause of being accused. Your 
friends will also suffer like you in the future. We all make 
the same mistakes at different times, maybe in different 
lives, that’s why we are here together in this modern life. If 
you cannot forget, forgive, and detach, you may experience 
the same again in the future. But if you can detach, you can 
endure, and there will be fewer accusations for sure. They 
have said this, because they are not Buddhas. If they were 
Buddhas, they wouldn’t speak like that.  

So, by understanding this, the problem is already 
solved. Nothing else needs to be done, just need to 
understand like this. This is how I’ve solved many 
problems since 1999. This is the way I use the Dhamma to 
solve the problems of myself and others.  If you cannot 
detach or forget or forgive, you will repeat the same 
mistakes again. Because of attachment, attachment to 
speech, attachment to evil words, and attachment to 
listening to evil words. 

Addition:   
The problem between the two Myanmar nuns is caused 

by attachment, attachment to the speech of each other. They 
are relying on the Buddha, Dharma, and Sangha, but they 
cannot detach from themselves. They cannot detach from 
the normal speaking of the people; that's why they cannot 
endure each other. In this way, they are not in harmony with 
each other. The problem is not related to the Buddha, 
Dharma, and Sangha, the problem is related to their 
attachment to each other. They may blame each other, but 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   149RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   149 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

149 
 

same in a past life, that’s why you are experiencing it now. 
Your past actions are the cause of being accused. Your 
friends will also suffer like you in the future. We all make 
the same mistakes at different times, maybe in different 
lives, that’s why we are here together in this modern life. If 
you cannot forget, forgive, and detach, you may experience 
the same again in the future. But if you can detach, you can 
endure, and there will be fewer accusations for sure. They 
have said this, because they are not Buddhas. If they were 
Buddhas, they wouldn’t speak like that.  

So, by understanding this, the problem is already 
solved. Nothing else needs to be done, just need to 
understand like this. This is how I’ve solved many 
problems since 1999. This is the way I use the Dhamma to 
solve the problems of myself and others.  If you cannot 
detach or forget or forgive, you will repeat the same 
mistakes again. Because of attachment, attachment to 
speech, attachment to evil words, and attachment to 
listening to evil words. 

Addition:   
The problem between the two Myanmar nuns is caused 

by attachment, attachment to the speech of each other. They 
are relying on the Buddha, Dharma, and Sangha, but they 
cannot detach from themselves. They cannot detach from 
the normal speaking of the people; that's why they cannot 
endure each other. In this way, they are not in harmony with 
each other. The problem is not related to the Buddha, 
Dharma, and Sangha, the problem is related to their 
attachment to each other. They may blame each other, but 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

148 
 

teachings of Buddha, I understand that only the Buddha, 
Dhamma, and Sangha are fully reliable. The meaning of the 
teaching is: we don't need to rely on the speech of people. 
Compared to the Buddha’s teachings, other words are not 
reliable. If I listen to the Buddha, I don’t need to listen to 
anyone else. I may still hear my Dhamma friends or the 
Sangha, but they can be wrong. With this understanding, I 
try to stop speaking and listening to ordinary talk. Only 
when I hear the teachings of the Buddha can I detach from 
normal speech. I listen to the teachings of the Sangha in 
order to stop wasting time on the words of others. I don’t 
want to speak as a layperson; I try to speak like the Buddha 
as much as possible.  

Before meditation, I was strongly attached to what 
people said. I couldn’t detach, forgive, or forget their evil 
speech. At that time, I didn’t even know I was attached. But 
after listening to the Dhamma, I no longer want to listen to 
people speaking. I myself don’t want to speak like before. 
This is how I detached myself from both the good and bad 
words of others. This is how I applied the teachings of the 
Buddha and Sangha.  

You can also try using Budda and Sangha teachings like 
this. In this way, your problems will be solved, your friends 
are not speaking to you continuously; they spoke only once, 
15 years ago. But your attachment is keeping it alive, your 
attachment is repeating their words in your mind. They only 
said it once, but your mind keeps playing it again and again.  

So the real enemy is your attachment, not your friends. 
Evil speech is common in society; you probably did the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   148RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   148 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   149RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   149 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



150

Sayadaw Ashin Ottamathara 

151 
 

thường. Tôi lắng nghe chư Tăng thuyết pháp là để tránh 
lãng phí thời gian với chuyện thế tục. Tôi không muốn nói 
như người đời nữa, mà cố gắng nói như Đức Phật, trong 
chừng mực có thể. 

Trước khi hành thiền, tôi từng rất dính mắc vào lời nói 
của người khác. Tôi không thể xả ly, không thể tha thứ, 
cũng không thể quên được những lời ác độc đó. Lúc ấy, tôi 
thậm chí không biết mình đang dính mắc. Nhưng sau khi 
nghe Pháp, tôi không còn muốn lắng nghe chuyện phiếm 
nữa. Chính bản thân tôi cũng không muốn nói như trước 
đây. Đó là cách tôi đã xả ly được khỏi khen chê của người 
khác. Đây là cách tôi ứng dụng lời dạy của Đức Phật và 
Tăng đoàn. 

Bạn cũng có thể thử áp dụng giáo Pháp như vậy, vấn đề 
của bạn sẽ được giải quyết. Bởi vì bạn bè của bạn đâu có 
nói liên tục, họ chỉ nói một lần, từ 15 năm trước. Nhưng 
chính sự dính mắc của bạn mới là thứ khiến nó sống mãi. 
Dính mắc khiến lặp lại những lời đó trong tâm bạn. Họ chỉ 
nói một lần, nhưng tâm bạn cứ tái hiện nhiều lần. 

Vì vậy, kẻ thù thật sự là sự dính mắc của bạn, chứ không 
phải bạn bè. Ác khẩu là điều thường có trong xã hội, có thể 
trong kiếp quá khứ, bạn cũng từng làm vậy với người khác, 
và đó là lý do bạn phải nhận lại điều này hôm nay. Nghiệp 
quá khứ là nguyên nhân khiến bạn bị vu khống. Bạn bè của 
bạn rồi cũng sẽ chịu quả báo tương tự trong tương lai. 

Tất cả chúng ta đều phạm sai lầm, ở những thời điểm 
khác nhau, có thể là trong những kiếp khác. Vì thế mà 
chúng ta mới cùng hiện diện trong đời này. Nếu bạn không 
thể quên, tha thứ và xả ly, có thể bạn sẽ gặp phải điều tương 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   151RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   151 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

151 
 

thường. Tôi lắng nghe chư Tăng thuyết pháp là để tránh 
lãng phí thời gian với chuyện thế tục. Tôi không muốn nói 
như người đời nữa, mà cố gắng nói như Đức Phật, trong 
chừng mực có thể. 

Trước khi hành thiền, tôi từng rất dính mắc vào lời nói 
của người khác. Tôi không thể xả ly, không thể tha thứ, 
cũng không thể quên được những lời ác độc đó. Lúc ấy, tôi 
thậm chí không biết mình đang dính mắc. Nhưng sau khi 
nghe Pháp, tôi không còn muốn lắng nghe chuyện phiếm 
nữa. Chính bản thân tôi cũng không muốn nói như trước 
đây. Đó là cách tôi đã xả ly được khỏi khen chê của người 
khác. Đây là cách tôi ứng dụng lời dạy của Đức Phật và 
Tăng đoàn. 

Bạn cũng có thể thử áp dụng giáo Pháp như vậy, vấn đề 
của bạn sẽ được giải quyết. Bởi vì bạn bè của bạn đâu có 
nói liên tục, họ chỉ nói một lần, từ 15 năm trước. Nhưng 
chính sự dính mắc của bạn mới là thứ khiến nó sống mãi. 
Dính mắc khiến lặp lại những lời đó trong tâm bạn. Họ chỉ 
nói một lần, nhưng tâm bạn cứ tái hiện nhiều lần. 

Vì vậy, kẻ thù thật sự là sự dính mắc của bạn, chứ không 
phải bạn bè. Ác khẩu là điều thường có trong xã hội, có thể 
trong kiếp quá khứ, bạn cũng từng làm vậy với người khác, 
và đó là lý do bạn phải nhận lại điều này hôm nay. Nghiệp 
quá khứ là nguyên nhân khiến bạn bị vu khống. Bạn bè của 
bạn rồi cũng sẽ chịu quả báo tương tự trong tương lai. 

Tất cả chúng ta đều phạm sai lầm, ở những thời điểm 
khác nhau, có thể là trong những kiếp khác. Vì thế mà 
chúng ta mới cùng hiện diện trong đời này. Nếu bạn không 
thể quên, tha thứ và xả ly, có thể bạn sẽ gặp phải điều tương 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

150 
 

they cannot understand their own attachment, which is the 
cause of the quarrels and arguments between them. 

Câu hỏi 2: Thưa Sayadaw, đã 15 năm trôi qua kể từ 
thời trung học, nhưng con vẫn không thể quên được việc 
bị bắt nạt và những lời nói cay nghiệt từ bạn bè. Con rất 
buồn và cũng không muốn gặp lại họ. Làm sao con có 
thể xả ly và tha thứ? Xin Ngài đừng trả lời những câu 
như “không có ai cả”, “nỗi đau đó không thật” hay “chỉ 
là nhân và quả”. Việc quên đi không hề dễ dàng, con 
cần một câu trả lời khác từ Ngài. 

Trả lời:  
Đó là một sự dính mắc, mọi khổ đau đều bắt nguồn từ 

dính mắc. Ở đây, bạn đang dính mắc vào lời nói xấu ác của 
những người thế tục. Để xả ly loại ngôn ngữ ấy, chúng ta 
có thể lắng nghe giáo Pháp của Đức Phật. Khi tôi lắng nghe 
lời dạy của Đức Phật, tôi cảm nhận được sức mạnh của chân 
lý trong đó. 

Chỉ khi so sánh lời dạy của Ngài với lời nói của người 
đời, tôi mới có thể xả ly được cả lời khen lẫn tiếng chê. Qua 
việc học giáo Pháp, tôi hiểu rằng chỉ có Phật, Pháp và Tăng 
là chỗ nương tựa chân thật. Ý nghĩa của lời dạy là: chúng 
ta không cần phải nương tựa vào lời nói của thế gian. So 
với lời dạy của Đức Phật, những lời nói khác thường không 
đáng tin cậy. Nếu tôi nghe theo Phật, tôi không cần phải 
nghe ai khác. 

Dẫu tôi vẫn có thể nghe bạn đạo hoặc chư Tăng, nhưng 
họ cũng có thể sai. Với hiểu biết đó, tôi cố gắng không nói 
chuyện phiếm và không lắng nghe chuyện thế gian nữa. Chỉ 
khi nào nghe pháp, tôi mới có thể xả ly lời nói thông 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   150RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   150 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   150RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   150 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



151

Sayadaw Ashin Ottamathara 

151 
 

thường. Tôi lắng nghe chư Tăng thuyết pháp là để tránh 
lãng phí thời gian với chuyện thế tục. Tôi không muốn nói 
như người đời nữa, mà cố gắng nói như Đức Phật, trong 
chừng mực có thể. 

Trước khi hành thiền, tôi từng rất dính mắc vào lời nói 
của người khác. Tôi không thể xả ly, không thể tha thứ, 
cũng không thể quên được những lời ác độc đó. Lúc ấy, tôi 
thậm chí không biết mình đang dính mắc. Nhưng sau khi 
nghe Pháp, tôi không còn muốn lắng nghe chuyện phiếm 
nữa. Chính bản thân tôi cũng không muốn nói như trước 
đây. Đó là cách tôi đã xả ly được khỏi khen chê của người 
khác. Đây là cách tôi ứng dụng lời dạy của Đức Phật và 
Tăng đoàn. 

Bạn cũng có thể thử áp dụng giáo Pháp như vậy, vấn đề 
của bạn sẽ được giải quyết. Bởi vì bạn bè của bạn đâu có 
nói liên tục, họ chỉ nói một lần, từ 15 năm trước. Nhưng 
chính sự dính mắc của bạn mới là thứ khiến nó sống mãi. 
Dính mắc khiến lặp lại những lời đó trong tâm bạn. Họ chỉ 
nói một lần, nhưng tâm bạn cứ tái hiện nhiều lần. 

Vì vậy, kẻ thù thật sự là sự dính mắc của bạn, chứ không 
phải bạn bè. Ác khẩu là điều thường có trong xã hội, có thể 
trong kiếp quá khứ, bạn cũng từng làm vậy với người khác, 
và đó là lý do bạn phải nhận lại điều này hôm nay. Nghiệp 
quá khứ là nguyên nhân khiến bạn bị vu khống. Bạn bè của 
bạn rồi cũng sẽ chịu quả báo tương tự trong tương lai. 

Tất cả chúng ta đều phạm sai lầm, ở những thời điểm 
khác nhau, có thể là trong những kiếp khác. Vì thế mà 
chúng ta mới cùng hiện diện trong đời này. Nếu bạn không 
thể quên, tha thứ và xả ly, có thể bạn sẽ gặp phải điều tương 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   151RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   151 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

151 
 

thường. Tôi lắng nghe chư Tăng thuyết pháp là để tránh 
lãng phí thời gian với chuyện thế tục. Tôi không muốn nói 
như người đời nữa, mà cố gắng nói như Đức Phật, trong 
chừng mực có thể. 

Trước khi hành thiền, tôi từng rất dính mắc vào lời nói 
của người khác. Tôi không thể xả ly, không thể tha thứ, 
cũng không thể quên được những lời ác độc đó. Lúc ấy, tôi 
thậm chí không biết mình đang dính mắc. Nhưng sau khi 
nghe Pháp, tôi không còn muốn lắng nghe chuyện phiếm 
nữa. Chính bản thân tôi cũng không muốn nói như trước 
đây. Đó là cách tôi đã xả ly được khỏi khen chê của người 
khác. Đây là cách tôi ứng dụng lời dạy của Đức Phật và 
Tăng đoàn. 

Bạn cũng có thể thử áp dụng giáo Pháp như vậy, vấn đề 
của bạn sẽ được giải quyết. Bởi vì bạn bè của bạn đâu có 
nói liên tục, họ chỉ nói một lần, từ 15 năm trước. Nhưng 
chính sự dính mắc của bạn mới là thứ khiến nó sống mãi. 
Dính mắc khiến lặp lại những lời đó trong tâm bạn. Họ chỉ 
nói một lần, nhưng tâm bạn cứ tái hiện nhiều lần. 

Vì vậy, kẻ thù thật sự là sự dính mắc của bạn, chứ không 
phải bạn bè. Ác khẩu là điều thường có trong xã hội, có thể 
trong kiếp quá khứ, bạn cũng từng làm vậy với người khác, 
và đó là lý do bạn phải nhận lại điều này hôm nay. Nghiệp 
quá khứ là nguyên nhân khiến bạn bị vu khống. Bạn bè của 
bạn rồi cũng sẽ chịu quả báo tương tự trong tương lai. 

Tất cả chúng ta đều phạm sai lầm, ở những thời điểm 
khác nhau, có thể là trong những kiếp khác. Vì thế mà 
chúng ta mới cùng hiện diện trong đời này. Nếu bạn không 
thể quên, tha thứ và xả ly, có thể bạn sẽ gặp phải điều tương 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

150 
 

they cannot understand their own attachment, which is the 
cause of the quarrels and arguments between them. 

Câu hỏi 2: Thưa Sayadaw, đã 15 năm trôi qua kể từ 
thời trung học, nhưng con vẫn không thể quên được việc 
bị bắt nạt và những lời nói cay nghiệt từ bạn bè. Con rất 
buồn và cũng không muốn gặp lại họ. Làm sao con có 
thể xả ly và tha thứ? Xin Ngài đừng trả lời những câu 
như “không có ai cả”, “nỗi đau đó không thật” hay “chỉ 
là nhân và quả”. Việc quên đi không hề dễ dàng, con 
cần một câu trả lời khác từ Ngài. 

Trả lời:  
Đó là một sự dính mắc, mọi khổ đau đều bắt nguồn từ 

dính mắc. Ở đây, bạn đang dính mắc vào lời nói xấu ác của 
những người thế tục. Để xả ly loại ngôn ngữ ấy, chúng ta 
có thể lắng nghe giáo Pháp của Đức Phật. Khi tôi lắng nghe 
lời dạy của Đức Phật, tôi cảm nhận được sức mạnh của chân 
lý trong đó. 

Chỉ khi so sánh lời dạy của Ngài với lời nói của người 
đời, tôi mới có thể xả ly được cả lời khen lẫn tiếng chê. Qua 
việc học giáo Pháp, tôi hiểu rằng chỉ có Phật, Pháp và Tăng 
là chỗ nương tựa chân thật. Ý nghĩa của lời dạy là: chúng 
ta không cần phải nương tựa vào lời nói của thế gian. So 
với lời dạy của Đức Phật, những lời nói khác thường không 
đáng tin cậy. Nếu tôi nghe theo Phật, tôi không cần phải 
nghe ai khác. 

Dẫu tôi vẫn có thể nghe bạn đạo hoặc chư Tăng, nhưng 
họ cũng có thể sai. Với hiểu biết đó, tôi cố gắng không nói 
chuyện phiếm và không lắng nghe chuyện thế gian nữa. Chỉ 
khi nào nghe pháp, tôi mới có thể xả ly lời nói thông 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   150RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   150 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   151RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   151 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



152

Sayadaw Ashin Ottamathara 

153 
 

storms, the airplane crashed... So, please share with us 
what is the safest way to protect ourselves, our family 
and our community from those kinds of problems? 

Answer: 
I started practicing meditation when I faced difficulties 

concerned with my business in 1999. Because of practicing 
meditation, I could successfully detach from myself and 
from my problems concerning my business. That's why I 
could endure and accept the difficulties of my business.  

Because of accepting the difficulties and problems as it 
is, not as my own, just because of cause and effect. I don't 
need to worry for myself and for my business. When I could 
stop worrying for my business and for me, the problems and 
difficulties of my business stop. But I choose meditation 
more than business. I want to test the power of meditation 
not only for me but also for everyone. Because as a leader 
of one business group, I know the difficulties of many 
workers of my business and also many difficulties of the 
other business owners. Although I could solve the problems 
of my own business, other employees and employers are 
still in difficulties. That's why I want to help them to solve 
their problem.  

In this way, I emphasize more and more on meditation 
rather than business. As a businessman, I was not safe with 
my belongings, my job and myself. But as a meditator, I 
feel safe with Buddha, Dharma, Sangha and myself, my 
practice, my doing good deeds. That's why I decided to 
continue practicing and teaching meditation for the 
meditators and for the most needed people of the society 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   153RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   153 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

153 
 

storms, the airplane crashed... So, please share with us 
what is the safest way to protect ourselves, our family 
and our community from those kinds of problems? 

Answer: 
I started practicing meditation when I faced difficulties 

concerned with my business in 1999. Because of practicing 
meditation, I could successfully detach from myself and 
from my problems concerning my business. That's why I 
could endure and accept the difficulties of my business.  

Because of accepting the difficulties and problems as it 
is, not as my own, just because of cause and effect. I don't 
need to worry for myself and for my business. When I could 
stop worrying for my business and for me, the problems and 
difficulties of my business stop. But I choose meditation 
more than business. I want to test the power of meditation 
not only for me but also for everyone. Because as a leader 
of one business group, I know the difficulties of many 
workers of my business and also many difficulties of the 
other business owners. Although I could solve the problems 
of my own business, other employees and employers are 
still in difficulties. That's why I want to help them to solve 
their problem.  

In this way, I emphasize more and more on meditation 
rather than business. As a businessman, I was not safe with 
my belongings, my job and myself. But as a meditator, I 
feel safe with Buddha, Dharma, Sangha and myself, my 
practice, my doing good deeds. That's why I decided to 
continue practicing and teaching meditation for the 
meditators and for the most needed people of the society 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

152 
 

tự lần nữa. Nhưng nếu có thể xả ly, bạn sẽ có khả năng chịu 
đựng, và chắc chắn lời nói xấu ác về bạn sẽ ít đi. 

Họ nói như vậy vì họ không phải là bậc giải thoát. Nếu 
họ là bậc giác ngộ, họ đã không nói như vậy. Hiểu như thế, 
vấn đề sẽ được giải quyết, không cần làm gì thêm, chỉ cần 
hiểu đúng là đủ. Đó là cách tôi đã giải quyết các khúc mắc 
từ năm 1999. Đó là cách tôi dùng giáo Pháp để giải quyết 
khổ đau cho bản thân và người khác. 

Nếu không thể xả ly, quên đi, hay tha thứ, bạn sẽ lặp lại 
những sai lầm. Vì tất cả đều bắt nguồn từ dính mắc, dính 
mắc vào ngôn từ, dính mắc vào lời nói ác ý, và dính mắc 
vào việc lắng nghe những lời cay độc đó. 

Ngài trả lời thêm dựa trên câu chuyện đang xảy ra 
tại trung tâm: 

Vấn đề giữa hai sư cô người Miến Điện cũng bắt nguồn 
từ dính mắc, dính mắc vào lời nói của nhau. Dù họ nương 
tựa nơi Phật, Pháp, và Tăng, nhưng họ vẫn không thể xả ly 
khỏi bản ngã. Họ không thể xả ly khỏi ngôn ngữ đời 
thường, vì thế họ không thể chịu đựng nhau. Do vậy, họ 
không thể sống hòa hợp. Vấn đề không nằm ở Phật, Pháp, 
Tăng, mà nằm ở sự dính mắc vào nhau. Họ có thể đổ lỗi 
cho nhau, nhưng không nhận ra chính sự dính mắc của mình 
là nguyên nhân dẫn đến tranh cãi và mâu thuẫn. 
 

Question 3:  

Nowadays, there are many wars across the world, 
across the world and many disasters like earthquakes, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   152RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   152 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   152RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   152 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



153

Sayadaw Ashin Ottamathara 

153 
 

storms, the airplane crashed... So, please share with us 
what is the safest way to protect ourselves, our family 
and our community from those kinds of problems? 

Answer: 
I started practicing meditation when I faced difficulties 

concerned with my business in 1999. Because of practicing 
meditation, I could successfully detach from myself and 
from my problems concerning my business. That's why I 
could endure and accept the difficulties of my business.  

Because of accepting the difficulties and problems as it 
is, not as my own, just because of cause and effect. I don't 
need to worry for myself and for my business. When I could 
stop worrying for my business and for me, the problems and 
difficulties of my business stop. But I choose meditation 
more than business. I want to test the power of meditation 
not only for me but also for everyone. Because as a leader 
of one business group, I know the difficulties of many 
workers of my business and also many difficulties of the 
other business owners. Although I could solve the problems 
of my own business, other employees and employers are 
still in difficulties. That's why I want to help them to solve 
their problem.  

In this way, I emphasize more and more on meditation 
rather than business. As a businessman, I was not safe with 
my belongings, my job and myself. But as a meditator, I 
feel safe with Buddha, Dharma, Sangha and myself, my 
practice, my doing good deeds. That's why I decided to 
continue practicing and teaching meditation for the 
meditators and for the most needed people of the society 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   153RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   153 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

153 
 

storms, the airplane crashed... So, please share with us 
what is the safest way to protect ourselves, our family 
and our community from those kinds of problems? 

Answer: 
I started practicing meditation when I faced difficulties 

concerned with my business in 1999. Because of practicing 
meditation, I could successfully detach from myself and 
from my problems concerning my business. That's why I 
could endure and accept the difficulties of my business.  

Because of accepting the difficulties and problems as it 
is, not as my own, just because of cause and effect. I don't 
need to worry for myself and for my business. When I could 
stop worrying for my business and for me, the problems and 
difficulties of my business stop. But I choose meditation 
more than business. I want to test the power of meditation 
not only for me but also for everyone. Because as a leader 
of one business group, I know the difficulties of many 
workers of my business and also many difficulties of the 
other business owners. Although I could solve the problems 
of my own business, other employees and employers are 
still in difficulties. That's why I want to help them to solve 
their problem.  

In this way, I emphasize more and more on meditation 
rather than business. As a businessman, I was not safe with 
my belongings, my job and myself. But as a meditator, I 
feel safe with Buddha, Dharma, Sangha and myself, my 
practice, my doing good deeds. That's why I decided to 
continue practicing and teaching meditation for the 
meditators and for the most needed people of the society 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

152 
 

tự lần nữa. Nhưng nếu có thể xả ly, bạn sẽ có khả năng chịu 
đựng, và chắc chắn lời nói xấu ác về bạn sẽ ít đi. 

Họ nói như vậy vì họ không phải là bậc giải thoát. Nếu 
họ là bậc giác ngộ, họ đã không nói như vậy. Hiểu như thế, 
vấn đề sẽ được giải quyết, không cần làm gì thêm, chỉ cần 
hiểu đúng là đủ. Đó là cách tôi đã giải quyết các khúc mắc 
từ năm 1999. Đó là cách tôi dùng giáo Pháp để giải quyết 
khổ đau cho bản thân và người khác. 

Nếu không thể xả ly, quên đi, hay tha thứ, bạn sẽ lặp lại 
những sai lầm. Vì tất cả đều bắt nguồn từ dính mắc, dính 
mắc vào ngôn từ, dính mắc vào lời nói ác ý, và dính mắc 
vào việc lắng nghe những lời cay độc đó. 

Ngài trả lời thêm dựa trên câu chuyện đang xảy ra 
tại trung tâm: 

Vấn đề giữa hai sư cô người Miến Điện cũng bắt nguồn 
từ dính mắc, dính mắc vào lời nói của nhau. Dù họ nương 
tựa nơi Phật, Pháp, và Tăng, nhưng họ vẫn không thể xả ly 
khỏi bản ngã. Họ không thể xả ly khỏi ngôn ngữ đời 
thường, vì thế họ không thể chịu đựng nhau. Do vậy, họ 
không thể sống hòa hợp. Vấn đề không nằm ở Phật, Pháp, 
Tăng, mà nằm ở sự dính mắc vào nhau. Họ có thể đổ lỗi 
cho nhau, nhưng không nhận ra chính sự dính mắc của mình 
là nguyên nhân dẫn đến tranh cãi và mâu thuẫn. 
 

Question 3:  

Nowadays, there are many wars across the world, 
across the world and many disasters like earthquakes, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   152RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   152 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   153RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   153 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



154

Sayadaw Ashin Ottamathara 

155 
 

war of the whole world also. Even if there was war in the 
whole world, I believe we are safe.  

That's why we just need to continue doing good deeds 
like this, we don't need to worry about anything and 
anyone. In this way we can save the lives of more and more 
people to be safe like us, I'm doing good deeds together 
with us. 

Câu hỏi 3: Trong bối cảnh thế giới hiện nay có nhiều 
biến động, chiến tranh, thiên tai và tai nạn, phương 
pháp nào là an toàn và hiệu quả nhất để bảo vệ bản 
thân, gia đình và cộng đồng? 

Trả lời: 
Tôi bắt đầu thực hành thiền vào năm 1999 khi đối mặt 

với những khó khăn trong kinh doanh. Nhờ thực hành thiền, 
tôi đã thành công trong việc xả ly khỏi bản thân và những 
vấn đề của công việc. Do đó, tôi có thể kham nhẫn và chấp 
nhận những khó khăn đó. Khi tôi chấp nhận các vấn đề như 
nó là, không phải là của riêng tôi mà chỉ là nhân quả, tôi 
không còn lo lắng cho bản thân hay công việc nữa. Khi tôi 
ngừng lo lắng, những khó khăn trong công ty cũng dừng 
lại. Nhưng tôi đã chọn thiền định thay vì kinh doanh, vì tôi 
muốn kiểm chứng sức mạnh của thiền định không chỉ cho 
riêng mình mà cho tất cả mọi người. 

Là người lãnh đạo một tập đoàn kinh doanh, tôi biết 
những khó khăn của nhân viên và cả những chủ doanh 
nghiệp khác. Dù có thể giải quyết vấn đề của mình, tôi thấy 
những người khác vẫn còn gặp khó khăn, vì vậy tôi muốn 
giúp đỡ họ. Từ đó, tôi ngày càng chú trọng vào thiền định 
hơn là kinh doanh. Khi là một doanh nhân, tôi không cảm 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   155RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   155 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

155 
 

war of the whole world also. Even if there was war in the 
whole world, I believe we are safe.  

That's why we just need to continue doing good deeds 
like this, we don't need to worry about anything and 
anyone. In this way we can save the lives of more and more 
people to be safe like us, I'm doing good deeds together 
with us. 

Câu hỏi 3: Trong bối cảnh thế giới hiện nay có nhiều 
biến động, chiến tranh, thiên tai và tai nạn, phương 
pháp nào là an toàn và hiệu quả nhất để bảo vệ bản 
thân, gia đình và cộng đồng? 

Trả lời: 
Tôi bắt đầu thực hành thiền vào năm 1999 khi đối mặt 

với những khó khăn trong kinh doanh. Nhờ thực hành thiền, 
tôi đã thành công trong việc xả ly khỏi bản thân và những 
vấn đề của công việc. Do đó, tôi có thể kham nhẫn và chấp 
nhận những khó khăn đó. Khi tôi chấp nhận các vấn đề như 
nó là, không phải là của riêng tôi mà chỉ là nhân quả, tôi 
không còn lo lắng cho bản thân hay công việc nữa. Khi tôi 
ngừng lo lắng, những khó khăn trong công ty cũng dừng 
lại. Nhưng tôi đã chọn thiền định thay vì kinh doanh, vì tôi 
muốn kiểm chứng sức mạnh của thiền định không chỉ cho 
riêng mình mà cho tất cả mọi người. 

Là người lãnh đạo một tập đoàn kinh doanh, tôi biết 
những khó khăn của nhân viên và cả những chủ doanh 
nghiệp khác. Dù có thể giải quyết vấn đề của mình, tôi thấy 
những người khác vẫn còn gặp khó khăn, vì vậy tôi muốn 
giúp đỡ họ. Từ đó, tôi ngày càng chú trọng vào thiền định 
hơn là kinh doanh. Khi là một doanh nhân, tôi không cảm 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

154 
 

who are in trouble. They are not safe because of their own 
attachment to themselves and their job and their 
belongings.  

It became safe because of practicing mindfulness and 
detachment for all including Buddha, Dharma and Sangha. 
Because of doing good deeds for all, including Buddha, 
Dama and Sangha, they are able to detach from themselves 
more and more. In this way, they feel safe for themselves. 
They can accept and endure even if they lose their 
belongings and life. This is the best we can do in the 
increasingly dangerous world.  

As a meditator, I practice and teach meditation to get 
out of the unstable political activities. In 2021, there was a 
revolution with weapons for politics. But I am leading to 
practice and teach meditation by helping the people 
continuously and seriously. In this way, most of the people 
in the Thabarwa Center are safe, even though the politics in 
the country is really dangerous.  

I started practicing and teaching meditation when there 
was the biggest natural disaster like the strong earthquake 
in 2008 or in 2025. There were also floods in some parts of 
the country. But we, the Thabarwa center, are safe to 
continue doing good deeds together with helping the people 
who are bitten off by politics and natural disaster.  

Now the whole world was unstable with more and more 
fighting, killing, destroying, and more and more wars in the 
world. We will continue doing good deeds like this as 
before. In this way, I'm sure we are safe to survive from the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   154RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   154 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   154RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   154 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



155

Sayadaw Ashin Ottamathara 

155 
 

war of the whole world also. Even if there was war in the 
whole world, I believe we are safe.  

That's why we just need to continue doing good deeds 
like this, we don't need to worry about anything and 
anyone. In this way we can save the lives of more and more 
people to be safe like us, I'm doing good deeds together 
with us. 

Câu hỏi 3: Trong bối cảnh thế giới hiện nay có nhiều 
biến động, chiến tranh, thiên tai và tai nạn, phương 
pháp nào là an toàn và hiệu quả nhất để bảo vệ bản 
thân, gia đình và cộng đồng? 

Trả lời: 
Tôi bắt đầu thực hành thiền vào năm 1999 khi đối mặt 

với những khó khăn trong kinh doanh. Nhờ thực hành thiền, 
tôi đã thành công trong việc xả ly khỏi bản thân và những 
vấn đề của công việc. Do đó, tôi có thể kham nhẫn và chấp 
nhận những khó khăn đó. Khi tôi chấp nhận các vấn đề như 
nó là, không phải là của riêng tôi mà chỉ là nhân quả, tôi 
không còn lo lắng cho bản thân hay công việc nữa. Khi tôi 
ngừng lo lắng, những khó khăn trong công ty cũng dừng 
lại. Nhưng tôi đã chọn thiền định thay vì kinh doanh, vì tôi 
muốn kiểm chứng sức mạnh của thiền định không chỉ cho 
riêng mình mà cho tất cả mọi người. 

Là người lãnh đạo một tập đoàn kinh doanh, tôi biết 
những khó khăn của nhân viên và cả những chủ doanh 
nghiệp khác. Dù có thể giải quyết vấn đề của mình, tôi thấy 
những người khác vẫn còn gặp khó khăn, vì vậy tôi muốn 
giúp đỡ họ. Từ đó, tôi ngày càng chú trọng vào thiền định 
hơn là kinh doanh. Khi là một doanh nhân, tôi không cảm 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   155RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   155 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

155 
 

war of the whole world also. Even if there was war in the 
whole world, I believe we are safe.  

That's why we just need to continue doing good deeds 
like this, we don't need to worry about anything and 
anyone. In this way we can save the lives of more and more 
people to be safe like us, I'm doing good deeds together 
with us. 

Câu hỏi 3: Trong bối cảnh thế giới hiện nay có nhiều 
biến động, chiến tranh, thiên tai và tai nạn, phương 
pháp nào là an toàn và hiệu quả nhất để bảo vệ bản 
thân, gia đình và cộng đồng? 

Trả lời: 
Tôi bắt đầu thực hành thiền vào năm 1999 khi đối mặt 

với những khó khăn trong kinh doanh. Nhờ thực hành thiền, 
tôi đã thành công trong việc xả ly khỏi bản thân và những 
vấn đề của công việc. Do đó, tôi có thể kham nhẫn và chấp 
nhận những khó khăn đó. Khi tôi chấp nhận các vấn đề như 
nó là, không phải là của riêng tôi mà chỉ là nhân quả, tôi 
không còn lo lắng cho bản thân hay công việc nữa. Khi tôi 
ngừng lo lắng, những khó khăn trong công ty cũng dừng 
lại. Nhưng tôi đã chọn thiền định thay vì kinh doanh, vì tôi 
muốn kiểm chứng sức mạnh của thiền định không chỉ cho 
riêng mình mà cho tất cả mọi người. 

Là người lãnh đạo một tập đoàn kinh doanh, tôi biết 
những khó khăn của nhân viên và cả những chủ doanh 
nghiệp khác. Dù có thể giải quyết vấn đề của mình, tôi thấy 
những người khác vẫn còn gặp khó khăn, vì vậy tôi muốn 
giúp đỡ họ. Từ đó, tôi ngày càng chú trọng vào thiền định 
hơn là kinh doanh. Khi là một doanh nhân, tôi không cảm 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

154 
 

who are in trouble. They are not safe because of their own 
attachment to themselves and their job and their 
belongings.  

It became safe because of practicing mindfulness and 
detachment for all including Buddha, Dharma and Sangha. 
Because of doing good deeds for all, including Buddha, 
Dama and Sangha, they are able to detach from themselves 
more and more. In this way, they feel safe for themselves. 
They can accept and endure even if they lose their 
belongings and life. This is the best we can do in the 
increasingly dangerous world.  

As a meditator, I practice and teach meditation to get 
out of the unstable political activities. In 2021, there was a 
revolution with weapons for politics. But I am leading to 
practice and teach meditation by helping the people 
continuously and seriously. In this way, most of the people 
in the Thabarwa Center are safe, even though the politics in 
the country is really dangerous.  

I started practicing and teaching meditation when there 
was the biggest natural disaster like the strong earthquake 
in 2008 or in 2025. There were also floods in some parts of 
the country. But we, the Thabarwa center, are safe to 
continue doing good deeds together with helping the people 
who are bitten off by politics and natural disaster.  

Now the whole world was unstable with more and more 
fighting, killing, destroying, and more and more wars in the 
world. We will continue doing good deeds like this as 
before. In this way, I'm sure we are safe to survive from the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   154RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   154 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   155RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   155 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



156

Sayadaw Ashin Ottamathara 

157 
 

an toàn, ngay cả khi chiến tranh thế giới xảy ra. Chúng ta 
chỉ cần tiếp tục làm thiện pháp và không cần lo lắng cho bất 
cứ điều gì hay bất kỳ ai. Nhờ đó, chúng ta có thể cứu giúp 
ngày càng nhiều người hơn để họ được an toàn như chúng 
ta, bằng cách cùng họ làm các việc lành. Chìa khóa chính 
là cùng nhau làm thiện pháp. 

 

Question 4:  

Dear Sayadaw, how to deal with bad thoughts? I 
have experienced three ways. 

1. Like Sayadaw, staying busy doing good deeds so 
that bad thoughts don’t have a chance to arise. 

2. Forcing the mind to stop bad thoughts when they 
appear, but this feels tiring and unnatural. 

3. Observing bad thoughts from the beginning until 
they fade away, but this takes time, and sometimes I 
follow them. 

I want to know which way is best. 
Answer: 
You should not grasp one method as bad and another as 

the best. You should try to use every method freely. 
Besides, you should also try to find new methods by doing 
good deeds freely. For me, I answer questions by doing 
good deeds freely or beyond limits. That’s why I can find 
new answers.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   157RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   157 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

157 
 

an toàn, ngay cả khi chiến tranh thế giới xảy ra. Chúng ta 
chỉ cần tiếp tục làm thiện pháp và không cần lo lắng cho bất 
cứ điều gì hay bất kỳ ai. Nhờ đó, chúng ta có thể cứu giúp 
ngày càng nhiều người hơn để họ được an toàn như chúng 
ta, bằng cách cùng họ làm các việc lành. Chìa khóa chính 
là cùng nhau làm thiện pháp. 

 

Question 4:  

Dear Sayadaw, how to deal with bad thoughts? I 
have experienced three ways. 

1. Like Sayadaw, staying busy doing good deeds so 
that bad thoughts don’t have a chance to arise. 

2. Forcing the mind to stop bad thoughts when they 
appear, but this feels tiring and unnatural. 

3. Observing bad thoughts from the beginning until 
they fade away, but this takes time, and sometimes I 
follow them. 

I want to know which way is best. 
Answer: 
You should not grasp one method as bad and another as 

the best. You should try to use every method freely. 
Besides, you should also try to find new methods by doing 
good deeds freely. For me, I answer questions by doing 
good deeds freely or beyond limits. That’s why I can find 
new answers.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

156 
 

thấy an toàn với tài sản, công việc và chính mình. Nhưng 
với tư cách là một thiền giả, tôi cảm thấy an toàn với Phật, 
Pháp, Tăng, với sự thực hành và những việc thiện của mình. 
Vì vậy, tôi đã quyết định tiếp tục thực hành và giảng dạy 
thiền cho các hành giả và những người đang gặp khó khăn 
trong xã hội. 

Họ không an toàn vì sự dính mắc vào bản thân, công 
việc và tài sản. Họ trở nên an toàn hơn nhờ thực hành chánh 
niệm và xả ly vì lợi ích của tất cả, bao gồm cả Phật, Pháp 
và Tăng. Khi làm thiện pháp vì tất cả, họ có thể xả ly khỏi 
bản thân ngày càng nhiều hơn, và do đó cảm thấy an toàn. 
Họ có thể chấp nhận và kham nhẫn ngay cả khi mất mát tài 
sản hay mạng sống. Đây là điều tốt nhất chúng ta có thể làm 
trong một thế giới ngày càng nguy hiểm. 

Là một thiền giả, tôi thực hành và giảng dạy thiền giữa 
bối cảnh chính trị bất ổn. Năm 2021, đã có một cuộc cách 
mạng vũ trang, nhưng tôi vẫn lãnh đạo việc thực hành và 
giảng dạy thiền bằng cách giúp đỡ mọi người một cách liên 
tục và nghiêm túc. Nhờ vậy, hầu hết mọi người ở Trung tâm 
Thabarwa đều an toàn, dù tình hình chính trị trong nước rất 
nguy hiểm. Tôi cũng bắt đầu thực hành và giảng dạy thiền 
khi có những thảm họa tự nhiên lớn nhất, như trận sóng 
thần năm 2008 hay trận động đất gần đây. Dù có lũ lụt ở 
nhiều nơi, Trung tâm Thabarwa vẫn an toàn để tiếp tục làm 
các thiện pháp và giúp đỡ những nạn nhân của chính trị và 
thiên tai. 

Hiện nay, thế giới bất ổn với ngày càng nhiều xung đột, 
giết chóc và chiến tranh. Chúng tôi sẽ tiếp tục làm các thiện 
pháp như trước. Bằng cách này, tôi chắc chắn chúng ta sẽ 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   156RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   156 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   156RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   156 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



157

Sayadaw Ashin Ottamathara 

157 
 

an toàn, ngay cả khi chiến tranh thế giới xảy ra. Chúng ta 
chỉ cần tiếp tục làm thiện pháp và không cần lo lắng cho bất 
cứ điều gì hay bất kỳ ai. Nhờ đó, chúng ta có thể cứu giúp 
ngày càng nhiều người hơn để họ được an toàn như chúng 
ta, bằng cách cùng họ làm các việc lành. Chìa khóa chính 
là cùng nhau làm thiện pháp. 

 

Question 4:  

Dear Sayadaw, how to deal with bad thoughts? I 
have experienced three ways. 

1. Like Sayadaw, staying busy doing good deeds so 
that bad thoughts don’t have a chance to arise. 

2. Forcing the mind to stop bad thoughts when they 
appear, but this feels tiring and unnatural. 

3. Observing bad thoughts from the beginning until 
they fade away, but this takes time, and sometimes I 
follow them. 

I want to know which way is best. 
Answer: 
You should not grasp one method as bad and another as 

the best. You should try to use every method freely. 
Besides, you should also try to find new methods by doing 
good deeds freely. For me, I answer questions by doing 
good deeds freely or beyond limits. That’s why I can find 
new answers.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   157RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   157 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

157 
 

an toàn, ngay cả khi chiến tranh thế giới xảy ra. Chúng ta 
chỉ cần tiếp tục làm thiện pháp và không cần lo lắng cho bất 
cứ điều gì hay bất kỳ ai. Nhờ đó, chúng ta có thể cứu giúp 
ngày càng nhiều người hơn để họ được an toàn như chúng 
ta, bằng cách cùng họ làm các việc lành. Chìa khóa chính 
là cùng nhau làm thiện pháp. 

 

Question 4:  

Dear Sayadaw, how to deal with bad thoughts? I 
have experienced three ways. 

1. Like Sayadaw, staying busy doing good deeds so 
that bad thoughts don’t have a chance to arise. 

2. Forcing the mind to stop bad thoughts when they 
appear, but this feels tiring and unnatural. 

3. Observing bad thoughts from the beginning until 
they fade away, but this takes time, and sometimes I 
follow them. 

I want to know which way is best. 
Answer: 
You should not grasp one method as bad and another as 

the best. You should try to use every method freely. 
Besides, you should also try to find new methods by doing 
good deeds freely. For me, I answer questions by doing 
good deeds freely or beyond limits. That’s why I can find 
new answers.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

156 
 

thấy an toàn với tài sản, công việc và chính mình. Nhưng 
với tư cách là một thiền giả, tôi cảm thấy an toàn với Phật, 
Pháp, Tăng, với sự thực hành và những việc thiện của mình. 
Vì vậy, tôi đã quyết định tiếp tục thực hành và giảng dạy 
thiền cho các hành giả và những người đang gặp khó khăn 
trong xã hội. 

Họ không an toàn vì sự dính mắc vào bản thân, công 
việc và tài sản. Họ trở nên an toàn hơn nhờ thực hành chánh 
niệm và xả ly vì lợi ích của tất cả, bao gồm cả Phật, Pháp 
và Tăng. Khi làm thiện pháp vì tất cả, họ có thể xả ly khỏi 
bản thân ngày càng nhiều hơn, và do đó cảm thấy an toàn. 
Họ có thể chấp nhận và kham nhẫn ngay cả khi mất mát tài 
sản hay mạng sống. Đây là điều tốt nhất chúng ta có thể làm 
trong một thế giới ngày càng nguy hiểm. 

Là một thiền giả, tôi thực hành và giảng dạy thiền giữa 
bối cảnh chính trị bất ổn. Năm 2021, đã có một cuộc cách 
mạng vũ trang, nhưng tôi vẫn lãnh đạo việc thực hành và 
giảng dạy thiền bằng cách giúp đỡ mọi người một cách liên 
tục và nghiêm túc. Nhờ vậy, hầu hết mọi người ở Trung tâm 
Thabarwa đều an toàn, dù tình hình chính trị trong nước rất 
nguy hiểm. Tôi cũng bắt đầu thực hành và giảng dạy thiền 
khi có những thảm họa tự nhiên lớn nhất, như trận sóng 
thần năm 2008 hay trận động đất gần đây. Dù có lũ lụt ở 
nhiều nơi, Trung tâm Thabarwa vẫn an toàn để tiếp tục làm 
các thiện pháp và giúp đỡ những nạn nhân của chính trị và 
thiên tai. 

Hiện nay, thế giới bất ổn với ngày càng nhiều xung đột, 
giết chóc và chiến tranh. Chúng tôi sẽ tiếp tục làm các thiện 
pháp như trước. Bằng cách này, tôi chắc chắn chúng ta sẽ 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   156RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   156 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   157RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   157 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



158

Sayadaw Ashin Ottamathara 

159 
 

Bạn cũng nên thử đoạn trừ các tư tưởng bất thiện bằng 
cách làm các thiện pháp một cách uyển chuyển. Khi thực 
hành thiện pháp, bạn cần xả ly khỏi việc níu giữ các thói 
quen. Hãy làm thiện pháp với tâm xả ly, để tránh thói quen 
chấp thủ trong tâm. Chính vì còn chấp mắc nên trong tâm 
bạn mới còn nhiều nghi vấn. Nếu bạn có thể xả ly, câu trả 
lời sẽ tự xuất hiện. 

 

Question 5:  

When I feel the suffering of others, especially those 
with similar pain to mine, I want to help them. My 
question is: is that attachment? And if so, how can I 
detach from it? For example, I know that some kind of 
being or energy exists within me. Because I feel their 
suffering, I don’t force them out. Instead, I allow them 
to stay, learn their lessons, and leave on their own. I 
know this is a form of attachment, but I find it difficult 
to detach. 

Answer: 
What you are doing now is the way of detachment, 

naturally.  Now, you are detaching from the life of a lay 
person to become a nun, you are doing good deeds, 
practicing meditation, and keeping precepts as much as 
possible. All of these are related to doing good deeds and 
are connected with the Buddha, Dhamma, and Sangha. The 
Buddha, Dhamma, and Sangha have the power of 
detachment from all living and non-living beings. That’s 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   159RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   159 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

159 
 

Bạn cũng nên thử đoạn trừ các tư tưởng bất thiện bằng 
cách làm các thiện pháp một cách uyển chuyển. Khi thực 
hành thiện pháp, bạn cần xả ly khỏi việc níu giữ các thói 
quen. Hãy làm thiện pháp với tâm xả ly, để tránh thói quen 
chấp thủ trong tâm. Chính vì còn chấp mắc nên trong tâm 
bạn mới còn nhiều nghi vấn. Nếu bạn có thể xả ly, câu trả 
lời sẽ tự xuất hiện. 

 

Question 5:  

When I feel the suffering of others, especially those 
with similar pain to mine, I want to help them. My 
question is: is that attachment? And if so, how can I 
detach from it? For example, I know that some kind of 
being or energy exists within me. Because I feel their 
suffering, I don’t force them out. Instead, I allow them 
to stay, learn their lessons, and leave on their own. I 
know this is a form of attachment, but I find it difficult 
to detach. 

Answer: 
What you are doing now is the way of detachment, 

naturally.  Now, you are detaching from the life of a lay 
person to become a nun, you are doing good deeds, 
practicing meditation, and keeping precepts as much as 
possible. All of these are related to doing good deeds and 
are connected with the Buddha, Dhamma, and Sangha. The 
Buddha, Dhamma, and Sangha have the power of 
detachment from all living and non-living beings. That’s 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

158 
 

You must also try to stop evil thoughts by doing good 
deeds freely. When you are doing good deeds, you must 
stop grasping habits. You must do good deeds with letting-
go habits in order to detach from the grasping habit of the 
mind. Because of grasping habits, there are questions in 
your mind. If you can let go of this grasping habit, this will 
be answered by yourself. 

Câu hỏi 4: Thưa Sayadaw, làm sao để đối trị với 
những suy nghĩ bất thiện? Con đã trải nghiệm ba cách: 

1. Giống như Sayadaw, luôn bận rộn làm các thiện 
pháp để các suy nghĩ bất thiện không có cơ hội khởi 
sinh. 

2. Buộc tâm dừng lại các suy nghĩ bất thiện khi 
chúng khởi lên nhưng cách này khiến con thấy mệt và 
không tự nhiên. 

3. Quan sát các suy nghĩ bất thiện từ lúc khởi sinh 
cho đến lúc kết thúc nhưng cách này tốn thời gian và 
đôi khi con lại bị cuốn theo những suy nghĩ đó. 

Con muốn biết đâu là cách tốt nhất. 
Trả lời: 
Bạn không nên bám chấp rằng phương pháp này là sai 

hay phương pháp kia là tốt nhất. Hãy thử thực tập các 
phương pháp một cách linh hoạt. Ngoài ra, bạn cũng nên 
tìm ra phương pháp mới thông qua việc tự do thực hành các 
thiện pháp. Đối với tôi, tôi giải đáp các câu hỏi bằng cách 
làm các thiện pháp một cách tự tại, không giới hạn, vì thế 
tôi có thể tìm ra được những câu trả lời mới.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   158RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   158 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   158RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   158 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



159

Sayadaw Ashin Ottamathara 

159 
 

Bạn cũng nên thử đoạn trừ các tư tưởng bất thiện bằng 
cách làm các thiện pháp một cách uyển chuyển. Khi thực 
hành thiện pháp, bạn cần xả ly khỏi việc níu giữ các thói 
quen. Hãy làm thiện pháp với tâm xả ly, để tránh thói quen 
chấp thủ trong tâm. Chính vì còn chấp mắc nên trong tâm 
bạn mới còn nhiều nghi vấn. Nếu bạn có thể xả ly, câu trả 
lời sẽ tự xuất hiện. 

 

Question 5:  

When I feel the suffering of others, especially those 
with similar pain to mine, I want to help them. My 
question is: is that attachment? And if so, how can I 
detach from it? For example, I know that some kind of 
being or energy exists within me. Because I feel their 
suffering, I don’t force them out. Instead, I allow them 
to stay, learn their lessons, and leave on their own. I 
know this is a form of attachment, but I find it difficult 
to detach. 

Answer: 
What you are doing now is the way of detachment, 

naturally.  Now, you are detaching from the life of a lay 
person to become a nun, you are doing good deeds, 
practicing meditation, and keeping precepts as much as 
possible. All of these are related to doing good deeds and 
are connected with the Buddha, Dhamma, and Sangha. The 
Buddha, Dhamma, and Sangha have the power of 
detachment from all living and non-living beings. That’s 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   159RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   159 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

159 
 

Bạn cũng nên thử đoạn trừ các tư tưởng bất thiện bằng 
cách làm các thiện pháp một cách uyển chuyển. Khi thực 
hành thiện pháp, bạn cần xả ly khỏi việc níu giữ các thói 
quen. Hãy làm thiện pháp với tâm xả ly, để tránh thói quen 
chấp thủ trong tâm. Chính vì còn chấp mắc nên trong tâm 
bạn mới còn nhiều nghi vấn. Nếu bạn có thể xả ly, câu trả 
lời sẽ tự xuất hiện. 

 

Question 5:  

When I feel the suffering of others, especially those 
with similar pain to mine, I want to help them. My 
question is: is that attachment? And if so, how can I 
detach from it? For example, I know that some kind of 
being or energy exists within me. Because I feel their 
suffering, I don’t force them out. Instead, I allow them 
to stay, learn their lessons, and leave on their own. I 
know this is a form of attachment, but I find it difficult 
to detach. 

Answer: 
What you are doing now is the way of detachment, 

naturally.  Now, you are detaching from the life of a lay 
person to become a nun, you are doing good deeds, 
practicing meditation, and keeping precepts as much as 
possible. All of these are related to doing good deeds and 
are connected with the Buddha, Dhamma, and Sangha. The 
Buddha, Dhamma, and Sangha have the power of 
detachment from all living and non-living beings. That’s 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

158 
 

You must also try to stop evil thoughts by doing good 
deeds freely. When you are doing good deeds, you must 
stop grasping habits. You must do good deeds with letting-
go habits in order to detach from the grasping habit of the 
mind. Because of grasping habits, there are questions in 
your mind. If you can let go of this grasping habit, this will 
be answered by yourself. 

Câu hỏi 4: Thưa Sayadaw, làm sao để đối trị với 
những suy nghĩ bất thiện? Con đã trải nghiệm ba cách: 

1. Giống như Sayadaw, luôn bận rộn làm các thiện 
pháp để các suy nghĩ bất thiện không có cơ hội khởi 
sinh. 

2. Buộc tâm dừng lại các suy nghĩ bất thiện khi 
chúng khởi lên nhưng cách này khiến con thấy mệt và 
không tự nhiên. 

3. Quan sát các suy nghĩ bất thiện từ lúc khởi sinh 
cho đến lúc kết thúc nhưng cách này tốn thời gian và 
đôi khi con lại bị cuốn theo những suy nghĩ đó. 

Con muốn biết đâu là cách tốt nhất. 
Trả lời: 
Bạn không nên bám chấp rằng phương pháp này là sai 

hay phương pháp kia là tốt nhất. Hãy thử thực tập các 
phương pháp một cách linh hoạt. Ngoài ra, bạn cũng nên 
tìm ra phương pháp mới thông qua việc tự do thực hành các 
thiện pháp. Đối với tôi, tôi giải đáp các câu hỏi bằng cách 
làm các thiện pháp một cách tự tại, không giới hạn, vì thế 
tôi có thể tìm ra được những câu trả lời mới.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   158RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   158 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   159RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   159 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



160

Sayadaw Ashin Ottamathara 

161 
 

on, I still feel a sense of attachment. How can I detach 
more and more, or even completely, from money? 

Answer: 
Because of detaching from money, you can save merits 

through it. That’s why you are receiving money. If you are 
not detached from money, it becomes very difficult to 
receive it. Attachment is the cause of difficulties and 
problems; detachment is the cause of solutions. You also 
attach to money and then you detach from it, that is the right 
thing to do. Therefore, you are not facing too many 
difficulties with money. But if you do not continue to 
detach, you will experience more difficulties related to 
money. 

Continue to ask: I emphasize practicing detachment 
from money, but I don’t feel any improvement. On a 
scale of ten, I feel that I’ve only practiced about one out 
of ten. I want to understand the reason why, so that I 
can detach more deeply. 

Sayadaw: Why did you say you are attached to 
money?  

Meditator: For example, whenever I go to another 
place, I worry about how to get the money to spend on that 
trip, or what I will need to do to have enough money to go. 
That kind of worry shows my attachment. I feel that only 
when I have money do I feel safe. Another example is when 
I want to buy something expensive - I don’t dare to buy it 
because I’m afraid I won’t have enough money. That fear 
shows me that I’m still attached to money. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   161RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   161 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

161 
 

on, I still feel a sense of attachment. How can I detach 
more and more, or even completely, from money? 

Answer: 
Because of detaching from money, you can save merits 

through it. That’s why you are receiving money. If you are 
not detached from money, it becomes very difficult to 
receive it. Attachment is the cause of difficulties and 
problems; detachment is the cause of solutions. You also 
attach to money and then you detach from it, that is the right 
thing to do. Therefore, you are not facing too many 
difficulties with money. But if you do not continue to 
detach, you will experience more difficulties related to 
money. 

Continue to ask: I emphasize practicing detachment 
from money, but I don’t feel any improvement. On a 
scale of ten, I feel that I’ve only practiced about one out 
of ten. I want to understand the reason why, so that I 
can detach more deeply. 

Sayadaw: Why did you say you are attached to 
money?  

Meditator: For example, whenever I go to another 
place, I worry about how to get the money to spend on that 
trip, or what I will need to do to have enough money to go. 
That kind of worry shows my attachment. I feel that only 
when I have money do I feel safe. Another example is when 
I want to buy something expensive - I don’t dare to buy it 
because I’m afraid I won’t have enough money. That fear 
shows me that I’m still attached to money. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

160 
 

why you will surely be able to detach from all your 
attachments, one after another. 

Câu hỏi 5: Khi con cảm nhận được khổ đau của 
người khác, đặc biệt là những người có nỗi khổ tương 
tự như con, con muốn giúp họ. Vậy điều đó có phải là 
sự dính mắc không? Và nếu đúng là dính mắc, con nên 
xả ly như thế nào? Ví dụ, con biết có một loại chúng sinh 
hoặc năng lượng nào đó đang hiện diện trong con. Vì 
con cảm nhận được nỗi khổ của họ, nên con không 
cưỡng ép xua đuổi họ. Thay vào đó, con để họ ở lại, học 
xong bài học và tự rời đi. Con biết đây là một dạng dính 
mắc, nhưng con cảm thấy rất khó để xả ly. 

Trả lời: 
Những gì bạn đang làm lúc này chính là đang xả ly một 

cách tự nhiên. Hiện tại, bạn đang xả ly khỏi đời sống tại gia 
để trở thành một tu nữ, làm các thiện pháp, hành thiền, và 
giữ giới trong khả năng có thể. Tất cả những điều ấy đều 
thuộc về thiện pháp và kết nối với Phật, Pháp, và Tăng. Tam 
Bảo có năng lực của sự xả ly khỏi chúng sinh hữu tình và 
vô tình. Chính vì vậy, chắc chắn bạn sẽ xả ly khỏi mọi sự 
dính mắc, lần lượt từng cái một. 

 

Question 6:  

Dear Sayadaw, I practice detachment from money, 
but I feel that I still cannot detach much from it. Even 
though I have my own experiences that without being 
attached to money but I still had enough money to live 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   160RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   160 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   160RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   160 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



161

Sayadaw Ashin Ottamathara 

161 
 

on, I still feel a sense of attachment. How can I detach 
more and more, or even completely, from money? 

Answer: 
Because of detaching from money, you can save merits 

through it. That’s why you are receiving money. If you are 
not detached from money, it becomes very difficult to 
receive it. Attachment is the cause of difficulties and 
problems; detachment is the cause of solutions. You also 
attach to money and then you detach from it, that is the right 
thing to do. Therefore, you are not facing too many 
difficulties with money. But if you do not continue to 
detach, you will experience more difficulties related to 
money. 

Continue to ask: I emphasize practicing detachment 
from money, but I don’t feel any improvement. On a 
scale of ten, I feel that I’ve only practiced about one out 
of ten. I want to understand the reason why, so that I 
can detach more deeply. 

Sayadaw: Why did you say you are attached to 
money?  

Meditator: For example, whenever I go to another 
place, I worry about how to get the money to spend on that 
trip, or what I will need to do to have enough money to go. 
That kind of worry shows my attachment. I feel that only 
when I have money do I feel safe. Another example is when 
I want to buy something expensive - I don’t dare to buy it 
because I’m afraid I won’t have enough money. That fear 
shows me that I’m still attached to money. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   161RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   161 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

161 
 

on, I still feel a sense of attachment. How can I detach 
more and more, or even completely, from money? 

Answer: 
Because of detaching from money, you can save merits 

through it. That’s why you are receiving money. If you are 
not detached from money, it becomes very difficult to 
receive it. Attachment is the cause of difficulties and 
problems; detachment is the cause of solutions. You also 
attach to money and then you detach from it, that is the right 
thing to do. Therefore, you are not facing too many 
difficulties with money. But if you do not continue to 
detach, you will experience more difficulties related to 
money. 

Continue to ask: I emphasize practicing detachment 
from money, but I don’t feel any improvement. On a 
scale of ten, I feel that I’ve only practiced about one out 
of ten. I want to understand the reason why, so that I 
can detach more deeply. 

Sayadaw: Why did you say you are attached to 
money?  

Meditator: For example, whenever I go to another 
place, I worry about how to get the money to spend on that 
trip, or what I will need to do to have enough money to go. 
That kind of worry shows my attachment. I feel that only 
when I have money do I feel safe. Another example is when 
I want to buy something expensive - I don’t dare to buy it 
because I’m afraid I won’t have enough money. That fear 
shows me that I’m still attached to money. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

160 
 

why you will surely be able to detach from all your 
attachments, one after another. 

Câu hỏi 5: Khi con cảm nhận được khổ đau của 
người khác, đặc biệt là những người có nỗi khổ tương 
tự như con, con muốn giúp họ. Vậy điều đó có phải là 
sự dính mắc không? Và nếu đúng là dính mắc, con nên 
xả ly như thế nào? Ví dụ, con biết có một loại chúng sinh 
hoặc năng lượng nào đó đang hiện diện trong con. Vì 
con cảm nhận được nỗi khổ của họ, nên con không 
cưỡng ép xua đuổi họ. Thay vào đó, con để họ ở lại, học 
xong bài học và tự rời đi. Con biết đây là một dạng dính 
mắc, nhưng con cảm thấy rất khó để xả ly. 

Trả lời: 
Những gì bạn đang làm lúc này chính là đang xả ly một 

cách tự nhiên. Hiện tại, bạn đang xả ly khỏi đời sống tại gia 
để trở thành một tu nữ, làm các thiện pháp, hành thiền, và 
giữ giới trong khả năng có thể. Tất cả những điều ấy đều 
thuộc về thiện pháp và kết nối với Phật, Pháp, và Tăng. Tam 
Bảo có năng lực của sự xả ly khỏi chúng sinh hữu tình và 
vô tình. Chính vì vậy, chắc chắn bạn sẽ xả ly khỏi mọi sự 
dính mắc, lần lượt từng cái một. 

 

Question 6:  

Dear Sayadaw, I practice detachment from money, 
but I feel that I still cannot detach much from it. Even 
though I have my own experiences that without being 
attached to money but I still had enough money to live 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   160RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   160 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   161RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   161 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



162

Sayadaw Ashin Ottamathara 

163 
 

đúng. Do đó, bạn không gặp nhiều trở ngại về tiền bạc. Tuy 
nhiên, nếu không tiếp tục xả ly, những khó khăn liên quan 
đến tài chính sẽ lại phát sinh. 

Tiếp tục hỏi: Con cố gắng thực hành xả ly đối với 
tiền bạc, nhưng không mấy tiến bộ. Nếu tính theo thang 
điểm mười, thì con cảm thấy mình mới chỉ thực hành 
được khoảng một phần mười. Con muốn hiểu rõ nguyên 
nhân vì sao, để có thể xả ly sâu sắc hơn. 

Sayadaw: Tại sao bạn lại nói rằng mình còn dính mắc 
với tiền? 

Thiền sinh: Ví dụ, mỗi khi con đi đến một nơi nào đó, 
con lo lắng về việc làm sao có đủ tiền để chi tiêu cho chuyến 
đi, hoặc con phải làm gì để có đủ tiền. Kiểu lo lắng đó cho 
con thấy mình còn dính mắc. Con cảm thấy chỉ khi nào có 
tiền thì con mới thấy an toàn. Một ví dụ khác là khi con 
muốn mua một món đồ đắt tiền, con không dám mua vì sợ 
rằng mình sẽ không còn đủ tiền. Nỗi sợ đó cho con biết rằng 
con vẫn còn dính mắc với tiền. 

Trả lời: 
Những điều bạn đang làm thực ra là do thói quen, chứ 

không hẳn là do sự dính mắc. Cảm giác an toàn khi có tiền 
và bất an khi không có tiền cũng chủ yếu là thói quen của 
tâm. Vì vậy, có thể bạn đang hiểu sai về sự dính mắc với 
tiền. Nếu bạn thực sự dính mắc với tiền, thì bạn sẽ 
luôn  nghĩ về tiền, chứ không phải những thứ khác. Hiện 
giờ, bạn chỉ nghĩ đến tiền khi chuẩn bị cho chuyến đi. Khi 
không có chuyến đi, bạn có thể không nghĩ nhiều đến tiền, 
điều đó là bình thường. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   163RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   163 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

163 
 

đúng. Do đó, bạn không gặp nhiều trở ngại về tiền bạc. Tuy 
nhiên, nếu không tiếp tục xả ly, những khó khăn liên quan 
đến tài chính sẽ lại phát sinh. 

Tiếp tục hỏi: Con cố gắng thực hành xả ly đối với 
tiền bạc, nhưng không mấy tiến bộ. Nếu tính theo thang 
điểm mười, thì con cảm thấy mình mới chỉ thực hành 
được khoảng một phần mười. Con muốn hiểu rõ nguyên 
nhân vì sao, để có thể xả ly sâu sắc hơn. 

Sayadaw: Tại sao bạn lại nói rằng mình còn dính mắc 
với tiền? 

Thiền sinh: Ví dụ, mỗi khi con đi đến một nơi nào đó, 
con lo lắng về việc làm sao có đủ tiền để chi tiêu cho chuyến 
đi, hoặc con phải làm gì để có đủ tiền. Kiểu lo lắng đó cho 
con thấy mình còn dính mắc. Con cảm thấy chỉ khi nào có 
tiền thì con mới thấy an toàn. Một ví dụ khác là khi con 
muốn mua một món đồ đắt tiền, con không dám mua vì sợ 
rằng mình sẽ không còn đủ tiền. Nỗi sợ đó cho con biết rằng 
con vẫn còn dính mắc với tiền. 

Trả lời: 
Những điều bạn đang làm thực ra là do thói quen, chứ 

không hẳn là do sự dính mắc. Cảm giác an toàn khi có tiền 
và bất an khi không có tiền cũng chủ yếu là thói quen của 
tâm. Vì vậy, có thể bạn đang hiểu sai về sự dính mắc với 
tiền. Nếu bạn thực sự dính mắc với tiền, thì bạn sẽ 
luôn  nghĩ về tiền, chứ không phải những thứ khác. Hiện 
giờ, bạn chỉ nghĩ đến tiền khi chuẩn bị cho chuyến đi. Khi 
không có chuyến đi, bạn có thể không nghĩ nhiều đến tiền, 
điều đó là bình thường. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

162 
 

Answer: 
Whatever you do, that is habits and not really about 

attachment. Feeling safe when you have money and unsafe 
when you don’t is also mostly a habit of the mind. So, you 
may be misunderstanding what attachment to money truly 
is. If you were really attached to money, you would always 
be thinking about money, not others. Now, you think about 
money when preparing for the trip, when you're not doing 
that, you probably don’t think much about money, and 
that’s normal. 
So you just need to understand like this, this is detachment. 
You may attach or misunderstand about money. Besides 
you should observe those who are truly attached to money, 
they live for money. Everything they do, they do for money 
but you are not like them. 

Câu hỏi 6: Kính bạch Sayadaw, con thực hành xả ly 
đối với tiền bạc, nhưng con thấy mình vẫn chưa thể 
buông bỏ được nhiều. Mặc dù con đã có trải nghiệm về 
việc không dính mắc với tiền, con vẫn có đủ để sống, 
nhưng con vẫn cảm thấy trong tâm còn sự dính mắc. 
Con nên làm thế nào để có thể xả ly ngày càng nhiều 
hơn, hoặc thậm chí là hoàn toàn, đối với tiền bạc? 

Trả lời: 
Chính vì bạn đang thực hành xả ly với tiền bạc, nên bạn 

mới có phước báu. Đó là lý do vì sao bạn vẫn có tiền để sử 
dụng. Nếu không có tâm xả ly, sẽ rất khó để có tiền. Sự dính 
mắc là gốc rễ của những khó khăn và phiền não, còn sự xả 
ly là nhân của an ổn và giải thoát. Hiện tại, bạn vẫn dính 
mắc với tiền và cũng đang thực hành xả ly khỏi nó, điều đó 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   162RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   162 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   162RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   162 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



163

Sayadaw Ashin Ottamathara 

163 
 

đúng. Do đó, bạn không gặp nhiều trở ngại về tiền bạc. Tuy 
nhiên, nếu không tiếp tục xả ly, những khó khăn liên quan 
đến tài chính sẽ lại phát sinh. 

Tiếp tục hỏi: Con cố gắng thực hành xả ly đối với 
tiền bạc, nhưng không mấy tiến bộ. Nếu tính theo thang 
điểm mười, thì con cảm thấy mình mới chỉ thực hành 
được khoảng một phần mười. Con muốn hiểu rõ nguyên 
nhân vì sao, để có thể xả ly sâu sắc hơn. 

Sayadaw: Tại sao bạn lại nói rằng mình còn dính mắc 
với tiền? 

Thiền sinh: Ví dụ, mỗi khi con đi đến một nơi nào đó, 
con lo lắng về việc làm sao có đủ tiền để chi tiêu cho chuyến 
đi, hoặc con phải làm gì để có đủ tiền. Kiểu lo lắng đó cho 
con thấy mình còn dính mắc. Con cảm thấy chỉ khi nào có 
tiền thì con mới thấy an toàn. Một ví dụ khác là khi con 
muốn mua một món đồ đắt tiền, con không dám mua vì sợ 
rằng mình sẽ không còn đủ tiền. Nỗi sợ đó cho con biết rằng 
con vẫn còn dính mắc với tiền. 

Trả lời: 
Những điều bạn đang làm thực ra là do thói quen, chứ 

không hẳn là do sự dính mắc. Cảm giác an toàn khi có tiền 
và bất an khi không có tiền cũng chủ yếu là thói quen của 
tâm. Vì vậy, có thể bạn đang hiểu sai về sự dính mắc với 
tiền. Nếu bạn thực sự dính mắc với tiền, thì bạn sẽ 
luôn  nghĩ về tiền, chứ không phải những thứ khác. Hiện 
giờ, bạn chỉ nghĩ đến tiền khi chuẩn bị cho chuyến đi. Khi 
không có chuyến đi, bạn có thể không nghĩ nhiều đến tiền, 
điều đó là bình thường. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   163RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   163 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

163 
 

đúng. Do đó, bạn không gặp nhiều trở ngại về tiền bạc. Tuy 
nhiên, nếu không tiếp tục xả ly, những khó khăn liên quan 
đến tài chính sẽ lại phát sinh. 

Tiếp tục hỏi: Con cố gắng thực hành xả ly đối với 
tiền bạc, nhưng không mấy tiến bộ. Nếu tính theo thang 
điểm mười, thì con cảm thấy mình mới chỉ thực hành 
được khoảng một phần mười. Con muốn hiểu rõ nguyên 
nhân vì sao, để có thể xả ly sâu sắc hơn. 

Sayadaw: Tại sao bạn lại nói rằng mình còn dính mắc 
với tiền? 

Thiền sinh: Ví dụ, mỗi khi con đi đến một nơi nào đó, 
con lo lắng về việc làm sao có đủ tiền để chi tiêu cho chuyến 
đi, hoặc con phải làm gì để có đủ tiền. Kiểu lo lắng đó cho 
con thấy mình còn dính mắc. Con cảm thấy chỉ khi nào có 
tiền thì con mới thấy an toàn. Một ví dụ khác là khi con 
muốn mua một món đồ đắt tiền, con không dám mua vì sợ 
rằng mình sẽ không còn đủ tiền. Nỗi sợ đó cho con biết rằng 
con vẫn còn dính mắc với tiền. 

Trả lời: 
Những điều bạn đang làm thực ra là do thói quen, chứ 

không hẳn là do sự dính mắc. Cảm giác an toàn khi có tiền 
và bất an khi không có tiền cũng chủ yếu là thói quen của 
tâm. Vì vậy, có thể bạn đang hiểu sai về sự dính mắc với 
tiền. Nếu bạn thực sự dính mắc với tiền, thì bạn sẽ 
luôn  nghĩ về tiền, chứ không phải những thứ khác. Hiện 
giờ, bạn chỉ nghĩ đến tiền khi chuẩn bị cho chuyến đi. Khi 
không có chuyến đi, bạn có thể không nghĩ nhiều đến tiền, 
điều đó là bình thường. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

162 
 

Answer: 
Whatever you do, that is habits and not really about 

attachment. Feeling safe when you have money and unsafe 
when you don’t is also mostly a habit of the mind. So, you 
may be misunderstanding what attachment to money truly 
is. If you were really attached to money, you would always 
be thinking about money, not others. Now, you think about 
money when preparing for the trip, when you're not doing 
that, you probably don’t think much about money, and 
that’s normal. 
So you just need to understand like this, this is detachment. 
You may attach or misunderstand about money. Besides 
you should observe those who are truly attached to money, 
they live for money. Everything they do, they do for money 
but you are not like them. 

Câu hỏi 6: Kính bạch Sayadaw, con thực hành xả ly 
đối với tiền bạc, nhưng con thấy mình vẫn chưa thể 
buông bỏ được nhiều. Mặc dù con đã có trải nghiệm về 
việc không dính mắc với tiền, con vẫn có đủ để sống, 
nhưng con vẫn cảm thấy trong tâm còn sự dính mắc. 
Con nên làm thế nào để có thể xả ly ngày càng nhiều 
hơn, hoặc thậm chí là hoàn toàn, đối với tiền bạc? 

Trả lời: 
Chính vì bạn đang thực hành xả ly với tiền bạc, nên bạn 

mới có phước báu. Đó là lý do vì sao bạn vẫn có tiền để sử 
dụng. Nếu không có tâm xả ly, sẽ rất khó để có tiền. Sự dính 
mắc là gốc rễ của những khó khăn và phiền não, còn sự xả 
ly là nhân của an ổn và giải thoát. Hiện tại, bạn vẫn dính 
mắc với tiền và cũng đang thực hành xả ly khỏi nó, điều đó 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   162RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   162 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   163RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   163 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



164

Sayadaw Ashin Ottamathara 

165 
 

niệm và xả ly. Việc thực hành chánh niệm đi cùng với xả 
ly sẽ đem lại nhiều lợi ích. 

 

Question 8:  
Dear Sayadaw, I have a relative who wants to join 

the trip for the rest of today. Is that okay? Right now, I 
feel I don’t have enough energy to take care of my 
relative, so I hope you can support me with energy and 
mental strength. 

Answer: 
Now we are working together, so you can use the power 

of teamwork for yourself and your relatives. You also need 
to think freely, not just from your own point of view, but 
from the whole group. Doing things alone is difficult, but 
doing them together is easier. 

Continue to share: These days, I also feel confused. 
Sometimes I can talk with people, but sometimes I just 
want to be alone. I feel like some people don’t like me, 
so now I feel unsure about everything I do. 

Sayadaw: You need to be mindful of whatever you do 
and whatever happens in your body and mind. Don’t grasp 
your thoughts, even good or bad. You don’t need to think 
only from your own side, you should detach from your 
thinking, choosing, dislike, or desire to be alone.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   165RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   165 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

165 
 

niệm và xả ly. Việc thực hành chánh niệm đi cùng với xả 
ly sẽ đem lại nhiều lợi ích. 

 

Question 8:  
Dear Sayadaw, I have a relative who wants to join 

the trip for the rest of today. Is that okay? Right now, I 
feel I don’t have enough energy to take care of my 
relative, so I hope you can support me with energy and 
mental strength. 

Answer: 
Now we are working together, so you can use the power 

of teamwork for yourself and your relatives. You also need 
to think freely, not just from your own point of view, but 
from the whole group. Doing things alone is difficult, but 
doing them together is easier. 

Continue to share: These days, I also feel confused. 
Sometimes I can talk with people, but sometimes I just 
want to be alone. I feel like some people don’t like me, 
so now I feel unsure about everything I do. 

Sayadaw: You need to be mindful of whatever you do 
and whatever happens in your body and mind. Don’t grasp 
your thoughts, even good or bad. You don’t need to think 
only from your own side, you should detach from your 
thinking, choosing, dislike, or desire to be alone.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

164 
 

Vì thế bạn chỉ cần hiểu như vậy, đó chính là xả ly. Có 
thể bạn đang dính mắc, hoặc đang hiểu sai về tiền. Ngoài 
ra, bạn nên quan sát những người thực sự dính mắc với tiền, 
họ sống vì tiền, mọi việc họ làm đều là vì tiền. Nhưng bạn 
không giống như họ. 

 

Question 7: 

Dear Sayadaw, from my understanding, when we 
are truly mindful, we automatically have detachment, 
do mindfulness and detachment go together or do they 
separate? 

Answer: 
You need to practice mindfulness with the right 

understanding. If we don't have the right understanding, 
mindfulness will not be real mindfulness, and then there 
will not be detachment. So my teaching is the right 
understanding about mindfulness and detachment. It will be 
helpful to be together with mindfulness and detachment. 

Câu hỏi 7: Kính bạch Sayadaw, theo sự hiểu biết của 
con, khi chúng ta thật sự chánh niệm, thì tự nhiên sẽ có 
xả ly. Vậy chánh niệm và xả ly xuất hiện cùng nhau hay 
chúng tách biệt? 

Trả lời: 
Bạn cần thực hành chánh niệm với hiểu biết đúng. Nếu 

không có hiểu biết đúng đắn, thì chánh niệm đó sẽ không 
phải là chánh niệm thực sự, và như vậy cũng sẽ không có 
xả ly. Cho nên, lời dạy của tôi chính là chánh kiến về chánh 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   164RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   164 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   164RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   164 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



165

Sayadaw Ashin Ottamathara 

165 
 

niệm và xả ly. Việc thực hành chánh niệm đi cùng với xả 
ly sẽ đem lại nhiều lợi ích. 

 

Question 8:  
Dear Sayadaw, I have a relative who wants to join 

the trip for the rest of today. Is that okay? Right now, I 
feel I don’t have enough energy to take care of my 
relative, so I hope you can support me with energy and 
mental strength. 

Answer: 
Now we are working together, so you can use the power 

of teamwork for yourself and your relatives. You also need 
to think freely, not just from your own point of view, but 
from the whole group. Doing things alone is difficult, but 
doing them together is easier. 

Continue to share: These days, I also feel confused. 
Sometimes I can talk with people, but sometimes I just 
want to be alone. I feel like some people don’t like me, 
so now I feel unsure about everything I do. 

Sayadaw: You need to be mindful of whatever you do 
and whatever happens in your body and mind. Don’t grasp 
your thoughts, even good or bad. You don’t need to think 
only from your own side, you should detach from your 
thinking, choosing, dislike, or desire to be alone.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   165RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   165 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

165 
 

niệm và xả ly. Việc thực hành chánh niệm đi cùng với xả 
ly sẽ đem lại nhiều lợi ích. 

 

Question 8:  
Dear Sayadaw, I have a relative who wants to join 

the trip for the rest of today. Is that okay? Right now, I 
feel I don’t have enough energy to take care of my 
relative, so I hope you can support me with energy and 
mental strength. 

Answer: 
Now we are working together, so you can use the power 

of teamwork for yourself and your relatives. You also need 
to think freely, not just from your own point of view, but 
from the whole group. Doing things alone is difficult, but 
doing them together is easier. 

Continue to share: These days, I also feel confused. 
Sometimes I can talk with people, but sometimes I just 
want to be alone. I feel like some people don’t like me, 
so now I feel unsure about everything I do. 

Sayadaw: You need to be mindful of whatever you do 
and whatever happens in your body and mind. Don’t grasp 
your thoughts, even good or bad. You don’t need to think 
only from your own side, you should detach from your 
thinking, choosing, dislike, or desire to be alone.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

164 
 

Vì thế bạn chỉ cần hiểu như vậy, đó chính là xả ly. Có 
thể bạn đang dính mắc, hoặc đang hiểu sai về tiền. Ngoài 
ra, bạn nên quan sát những người thực sự dính mắc với tiền, 
họ sống vì tiền, mọi việc họ làm đều là vì tiền. Nhưng bạn 
không giống như họ. 

 

Question 7: 

Dear Sayadaw, from my understanding, when we 
are truly mindful, we automatically have detachment, 
do mindfulness and detachment go together or do they 
separate? 

Answer: 
You need to practice mindfulness with the right 

understanding. If we don't have the right understanding, 
mindfulness will not be real mindfulness, and then there 
will not be detachment. So my teaching is the right 
understanding about mindfulness and detachment. It will be 
helpful to be together with mindfulness and detachment. 

Câu hỏi 7: Kính bạch Sayadaw, theo sự hiểu biết của 
con, khi chúng ta thật sự chánh niệm, thì tự nhiên sẽ có 
xả ly. Vậy chánh niệm và xả ly xuất hiện cùng nhau hay 
chúng tách biệt? 

Trả lời: 
Bạn cần thực hành chánh niệm với hiểu biết đúng. Nếu 

không có hiểu biết đúng đắn, thì chánh niệm đó sẽ không 
phải là chánh niệm thực sự, và như vậy cũng sẽ không có 
xả ly. Cho nên, lời dạy của tôi chính là chánh kiến về chánh 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   164RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   164 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   165RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   165 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



166

Sayadaw Ashin Ottamathara 

167 
 

the long term, with new people naturally. We should not 
stop doing good deeds. We can adjust - doing more or less 
and find a balance. Sometimes it will be difficult, 
sometimes it will be easy, and that's fine. In 2026, there will 
be a 3- month retreat (Vassa) in Malaysia. You should join 
it.  

Câu hỏi 8:  Kính bạch Sayadaw, con có một người 
thân muốn tham gia chuyến đi nhưng chỉ trong buổi còn 
lại của ngày hôm nay. Như vậy có được không ạ? Hiện 
tại, con cảm thấy không đủ năng lượng để trợ duyên cho 
người thân đó, nên con hy vọng Ngài có thể tiếp thêm 
cho con năng lượng và sức mạnh tinh thần. 

Trả lời: 
Hiện giờ chúng ta đang cùng nhau thực hành, vì vậy bạn 

có thể sử dụng sức mạnh của tinh thần tập thể, cho chính 
mình và cho cả người thân. Bạn cũng cần suy nghĩ một cách 
cởi mở hơn, không chỉ từ góc nhìn của riêng bạn mà còn từ 
góc nhìn của đại chúng. Làm đơn độc thì khó, nhưng làm 
cùng nhau sẽ dễ dàng hơn. 

Tiếp tục chia sẻ: Dạo gần đây, con cũng cảm thấy rất 
rối. Có lúc con nói chuyện được với mọi người, nhưng 
cũng có lúc con chỉ muốn ở một mình. Con cảm thấy có 
người không thích con, nên giờ con đang không chắc 
chắn về mọi việc mình làm. 

Sayadaw: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   167RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   167 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

167 
 

the long term, with new people naturally. We should not 
stop doing good deeds. We can adjust - doing more or less 
and find a balance. Sometimes it will be difficult, 
sometimes it will be easy, and that's fine. In 2026, there will 
be a 3- month retreat (Vassa) in Malaysia. You should join 
it.  

Câu hỏi 8:  Kính bạch Sayadaw, con có một người 
thân muốn tham gia chuyến đi nhưng chỉ trong buổi còn 
lại của ngày hôm nay. Như vậy có được không ạ? Hiện 
tại, con cảm thấy không đủ năng lượng để trợ duyên cho 
người thân đó, nên con hy vọng Ngài có thể tiếp thêm 
cho con năng lượng và sức mạnh tinh thần. 

Trả lời: 
Hiện giờ chúng ta đang cùng nhau thực hành, vì vậy bạn 

có thể sử dụng sức mạnh của tinh thần tập thể, cho chính 
mình và cho cả người thân. Bạn cũng cần suy nghĩ một cách 
cởi mở hơn, không chỉ từ góc nhìn của riêng bạn mà còn từ 
góc nhìn của đại chúng. Làm đơn độc thì khó, nhưng làm 
cùng nhau sẽ dễ dàng hơn. 

Tiếp tục chia sẻ: Dạo gần đây, con cũng cảm thấy rất 
rối. Có lúc con nói chuyện được với mọi người, nhưng 
cũng có lúc con chỉ muốn ở một mình. Con cảm thấy có 
người không thích con, nên giờ con đang không chắc 
chắn về mọi việc mình làm. 

Sayadaw: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

166 
 

All thoughts need to be detached, not to be attached. 
Attachment is the cause of suffering, detachment is the 
solution for all. In our group, there are many people - some 
will like you, some won’t, some will understand you, some 
won’t. That’s natural, you should not attach to good or bad 
thoughts, or to being understood or not. Just keep doing 
good deeds, that’s what you need, and what we all need.  

You can’t detach by yourself, that’s why I’m here to 
help you to detach from your thoughts. Right and wrong, 
good and bad, like and dislike will always be there. That is 
natural, we need to detach from the opposite conditions.  

I’ve been practicing, teaching, and doing good deeds 
like this. Some people understand me, some don’t, some 
like me, some don’t. It’s the same for everyone. If we can 
detach, it will be good, if we can not detach, it won’t be 
good. 

Continue to ask: I haven’t done many good deeds 
yet. Sometimes I feel tired and lose energy. What kind 
of good deeds would be suitable for me? When I feel too 
tired to continue, is it okay to take a rest? Is that 
natural? 

Sayadaw: Yes, you are free to take rest and practice 
depending on your condition, because this is for the long 
term, not just the short term. You can adjust doing good 
deeds more or less, by yourself. 

You can do whatever you can, you should be practical. 
You must dare to do more and more with difficulties, with 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   166RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   166 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   166RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   166 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



167

Sayadaw Ashin Ottamathara 

167 
 

the long term, with new people naturally. We should not 
stop doing good deeds. We can adjust - doing more or less 
and find a balance. Sometimes it will be difficult, 
sometimes it will be easy, and that's fine. In 2026, there will 
be a 3- month retreat (Vassa) in Malaysia. You should join 
it.  

Câu hỏi 8:  Kính bạch Sayadaw, con có một người 
thân muốn tham gia chuyến đi nhưng chỉ trong buổi còn 
lại của ngày hôm nay. Như vậy có được không ạ? Hiện 
tại, con cảm thấy không đủ năng lượng để trợ duyên cho 
người thân đó, nên con hy vọng Ngài có thể tiếp thêm 
cho con năng lượng và sức mạnh tinh thần. 

Trả lời: 
Hiện giờ chúng ta đang cùng nhau thực hành, vì vậy bạn 

có thể sử dụng sức mạnh của tinh thần tập thể, cho chính 
mình và cho cả người thân. Bạn cũng cần suy nghĩ một cách 
cởi mở hơn, không chỉ từ góc nhìn của riêng bạn mà còn từ 
góc nhìn của đại chúng. Làm đơn độc thì khó, nhưng làm 
cùng nhau sẽ dễ dàng hơn. 

Tiếp tục chia sẻ: Dạo gần đây, con cũng cảm thấy rất 
rối. Có lúc con nói chuyện được với mọi người, nhưng 
cũng có lúc con chỉ muốn ở một mình. Con cảm thấy có 
người không thích con, nên giờ con đang không chắc 
chắn về mọi việc mình làm. 

Sayadaw: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   167RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   167 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

167 
 

the long term, with new people naturally. We should not 
stop doing good deeds. We can adjust - doing more or less 
and find a balance. Sometimes it will be difficult, 
sometimes it will be easy, and that's fine. In 2026, there will 
be a 3- month retreat (Vassa) in Malaysia. You should join 
it.  

Câu hỏi 8:  Kính bạch Sayadaw, con có một người 
thân muốn tham gia chuyến đi nhưng chỉ trong buổi còn 
lại của ngày hôm nay. Như vậy có được không ạ? Hiện 
tại, con cảm thấy không đủ năng lượng để trợ duyên cho 
người thân đó, nên con hy vọng Ngài có thể tiếp thêm 
cho con năng lượng và sức mạnh tinh thần. 

Trả lời: 
Hiện giờ chúng ta đang cùng nhau thực hành, vì vậy bạn 

có thể sử dụng sức mạnh của tinh thần tập thể, cho chính 
mình và cho cả người thân. Bạn cũng cần suy nghĩ một cách 
cởi mở hơn, không chỉ từ góc nhìn của riêng bạn mà còn từ 
góc nhìn của đại chúng. Làm đơn độc thì khó, nhưng làm 
cùng nhau sẽ dễ dàng hơn. 

Tiếp tục chia sẻ: Dạo gần đây, con cũng cảm thấy rất 
rối. Có lúc con nói chuyện được với mọi người, nhưng 
cũng có lúc con chỉ muốn ở một mình. Con cảm thấy có 
người không thích con, nên giờ con đang không chắc 
chắn về mọi việc mình làm. 

Sayadaw: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

166 
 

All thoughts need to be detached, not to be attached. 
Attachment is the cause of suffering, detachment is the 
solution for all. In our group, there are many people - some 
will like you, some won’t, some will understand you, some 
won’t. That’s natural, you should not attach to good or bad 
thoughts, or to being understood or not. Just keep doing 
good deeds, that’s what you need, and what we all need.  

You can’t detach by yourself, that’s why I’m here to 
help you to detach from your thoughts. Right and wrong, 
good and bad, like and dislike will always be there. That is 
natural, we need to detach from the opposite conditions.  

I’ve been practicing, teaching, and doing good deeds 
like this. Some people understand me, some don’t, some 
like me, some don’t. It’s the same for everyone. If we can 
detach, it will be good, if we can not detach, it won’t be 
good. 

Continue to ask: I haven’t done many good deeds 
yet. Sometimes I feel tired and lose energy. What kind 
of good deeds would be suitable for me? When I feel too 
tired to continue, is it okay to take a rest? Is that 
natural? 

Sayadaw: Yes, you are free to take rest and practice 
depending on your condition, because this is for the long 
term, not just the short term. You can adjust doing good 
deeds more or less, by yourself. 

You can do whatever you can, you should be practical. 
You must dare to do more and more with difficulties, with 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   166RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   166 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   167RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   167 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



168

Sayadaw Ashin Ottamathara 

169 
 

Sayadaw: 
Được, bạn có thể nghỉ ngơi và tiếp tục thực hành tùy 

theo hoàn cảnh của mình, vì bạn đang đi đường dài, không 
phải ngắn hạn. Bạn có thể điều chỉnh việc thực hành thiện 
pháp nhiều hay ít - theo khả năng của bản thân. 

Bạn hãy làm những gì mình có thể làm, và nên thực tế. 
Bạn cần dám làm ngày một nhiều hơn dù có khó khăn, dù 
là việc dài hạn, dù là với những người mới một cách tự 
nhiên. Chúng ta không nên ngừng thực hành thiện pháp. 
Chúng ta có thể điều chỉnh - làm nhiều hay ít miễn sao giữ 
được sự quân bình. Đôi khi sẽ khó khăn, đôi khi sẽ dễ dàng, 
và điều đó là bình thường. 

 

Question 9:  
Some thinking appears in my mind, but whenever I 

try to detach, it appears more and more. And whenever 
I focus on it, I get attached to it more and more. I cannot 
detach from the thoughts that appear in my mind. 

Answer:  
We need to detach. We must stop the grasping habit of 

the mind. You are detaching, but you are also grasping. 
Stop grasping habits of the mind that cannot detach. You 
must not think you can detach or you cannot detach. You 
must continue practicing mindfulness and detachment. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   169RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   169 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

169 
 

Sayadaw: 
Được, bạn có thể nghỉ ngơi và tiếp tục thực hành tùy 

theo hoàn cảnh của mình, vì bạn đang đi đường dài, không 
phải ngắn hạn. Bạn có thể điều chỉnh việc thực hành thiện 
pháp nhiều hay ít - theo khả năng của bản thân. 

Bạn hãy làm những gì mình có thể làm, và nên thực tế. 
Bạn cần dám làm ngày một nhiều hơn dù có khó khăn, dù 
là việc dài hạn, dù là với những người mới một cách tự 
nhiên. Chúng ta không nên ngừng thực hành thiện pháp. 
Chúng ta có thể điều chỉnh - làm nhiều hay ít miễn sao giữ 
được sự quân bình. Đôi khi sẽ khó khăn, đôi khi sẽ dễ dàng, 
và điều đó là bình thường. 

 

Question 9:  
Some thinking appears in my mind, but whenever I 

try to detach, it appears more and more. And whenever 
I focus on it, I get attached to it more and more. I cannot 
detach from the thoughts that appear in my mind. 

Answer:  
We need to detach. We must stop the grasping habit of 

the mind. You are detaching, but you are also grasping. 
Stop grasping habits of the mind that cannot detach. You 
must not think you can detach or you cannot detach. You 
must continue practicing mindfulness and detachment. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

168 
 

Bạn cần chánh niệm với những việc mình đang làm và 
với bất cứ điều gì xảy ra trên thân và tâm. Đừng nắm giữ 
các suy nghĩ, dù là tốt hay xấu. Bạn không cần phải suy 
nghĩ theo góc nhìn cá nhân. Bạn nên xả ly những suy nghĩ, 
lựa chọn, sự không thích, hay cả mong muốn được ở một 
mình. Tất cả những suy nghĩ cần được xả ly, không nên 
dính mắc vào. Sự dính mắc là nguyên nhân của khổ đau, 
còn sự xả ly là giải pháp cho mọi vấn đề. 

Trong hội chúng có nhiều người - sẽ có người thích bạn, 
có người không; có người hiểu bạn, có người không. Đó là 
điều tự nhiên. Bạn không nên dính mắc vào suy nghĩ tốt hay 
xấu, hay vào việc người khác hiểu hay không hiểu mình. 
Chỉ cần tiếp tục thực hành các thiện pháp, đó là điều bạn 
cần làm, và cũng là điều tất cả chúng ta cần làm. Bạn không 
thể tự mình xả ly được, đó là lý do tôi ở đây để giúp bạn xả 
ly khỏi những suy nghĩ của mình. Tất cả đúng và sai, tốt và 
xấu, thích và không thích - vẫn luôn tồn tại. Đó là bản chất 
tự nhiên. Chúng ta cần xả ly khỏi những đối lập đó. 

Tôi đã thực hành, giảng dạy và làm các thiện pháp như 
thế này. Có người hiểu tôi, có người không; có người thích 
tôi, có người không. Ai cũng vậy thôi. Nếu chúng ta có thể 
xả ly, điều đó sẽ tốt. Nếu không thể xả ly, thì sẽ không tốt. 

Tiếp tục hỏi: Con chưa làm được nhiều thiện pháp. 
Đôi khi con thấy mệt mỏi và mất sức. Vậy loại thiện 
pháp nào sẽ phù hợp với con? Khi quá mệt để tiếp tục, 
con có thể nghỉ ngơi không? Điều đó có tự nhiên không 
ạ? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   168RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   168 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   168RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   168 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



169

Sayadaw Ashin Ottamathara 

169 
 

Sayadaw: 
Được, bạn có thể nghỉ ngơi và tiếp tục thực hành tùy 

theo hoàn cảnh của mình, vì bạn đang đi đường dài, không 
phải ngắn hạn. Bạn có thể điều chỉnh việc thực hành thiện 
pháp nhiều hay ít - theo khả năng của bản thân. 

Bạn hãy làm những gì mình có thể làm, và nên thực tế. 
Bạn cần dám làm ngày một nhiều hơn dù có khó khăn, dù 
là việc dài hạn, dù là với những người mới một cách tự 
nhiên. Chúng ta không nên ngừng thực hành thiện pháp. 
Chúng ta có thể điều chỉnh - làm nhiều hay ít miễn sao giữ 
được sự quân bình. Đôi khi sẽ khó khăn, đôi khi sẽ dễ dàng, 
và điều đó là bình thường. 

 

Question 9:  
Some thinking appears in my mind, but whenever I 

try to detach, it appears more and more. And whenever 
I focus on it, I get attached to it more and more. I cannot 
detach from the thoughts that appear in my mind. 

Answer:  
We need to detach. We must stop the grasping habit of 

the mind. You are detaching, but you are also grasping. 
Stop grasping habits of the mind that cannot detach. You 
must not think you can detach or you cannot detach. You 
must continue practicing mindfulness and detachment. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   169RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   169 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

169 
 

Sayadaw: 
Được, bạn có thể nghỉ ngơi và tiếp tục thực hành tùy 

theo hoàn cảnh của mình, vì bạn đang đi đường dài, không 
phải ngắn hạn. Bạn có thể điều chỉnh việc thực hành thiện 
pháp nhiều hay ít - theo khả năng của bản thân. 

Bạn hãy làm những gì mình có thể làm, và nên thực tế. 
Bạn cần dám làm ngày một nhiều hơn dù có khó khăn, dù 
là việc dài hạn, dù là với những người mới một cách tự 
nhiên. Chúng ta không nên ngừng thực hành thiện pháp. 
Chúng ta có thể điều chỉnh - làm nhiều hay ít miễn sao giữ 
được sự quân bình. Đôi khi sẽ khó khăn, đôi khi sẽ dễ dàng, 
và điều đó là bình thường. 

 

Question 9:  
Some thinking appears in my mind, but whenever I 

try to detach, it appears more and more. And whenever 
I focus on it, I get attached to it more and more. I cannot 
detach from the thoughts that appear in my mind. 

Answer:  
We need to detach. We must stop the grasping habit of 

the mind. You are detaching, but you are also grasping. 
Stop grasping habits of the mind that cannot detach. You 
must not think you can detach or you cannot detach. You 
must continue practicing mindfulness and detachment. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

168 
 

Bạn cần chánh niệm với những việc mình đang làm và 
với bất cứ điều gì xảy ra trên thân và tâm. Đừng nắm giữ 
các suy nghĩ, dù là tốt hay xấu. Bạn không cần phải suy 
nghĩ theo góc nhìn cá nhân. Bạn nên xả ly những suy nghĩ, 
lựa chọn, sự không thích, hay cả mong muốn được ở một 
mình. Tất cả những suy nghĩ cần được xả ly, không nên 
dính mắc vào. Sự dính mắc là nguyên nhân của khổ đau, 
còn sự xả ly là giải pháp cho mọi vấn đề. 

Trong hội chúng có nhiều người - sẽ có người thích bạn, 
có người không; có người hiểu bạn, có người không. Đó là 
điều tự nhiên. Bạn không nên dính mắc vào suy nghĩ tốt hay 
xấu, hay vào việc người khác hiểu hay không hiểu mình. 
Chỉ cần tiếp tục thực hành các thiện pháp, đó là điều bạn 
cần làm, và cũng là điều tất cả chúng ta cần làm. Bạn không 
thể tự mình xả ly được, đó là lý do tôi ở đây để giúp bạn xả 
ly khỏi những suy nghĩ của mình. Tất cả đúng và sai, tốt và 
xấu, thích và không thích - vẫn luôn tồn tại. Đó là bản chất 
tự nhiên. Chúng ta cần xả ly khỏi những đối lập đó. 

Tôi đã thực hành, giảng dạy và làm các thiện pháp như 
thế này. Có người hiểu tôi, có người không; có người thích 
tôi, có người không. Ai cũng vậy thôi. Nếu chúng ta có thể 
xả ly, điều đó sẽ tốt. Nếu không thể xả ly, thì sẽ không tốt. 

Tiếp tục hỏi: Con chưa làm được nhiều thiện pháp. 
Đôi khi con thấy mệt mỏi và mất sức. Vậy loại thiện 
pháp nào sẽ phù hợp với con? Khi quá mệt để tiếp tục, 
con có thể nghỉ ngơi không? Điều đó có tự nhiên không 
ạ? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   168RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   168 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   169RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   169 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



170

Sayadaw Ashin Ottamathara 

171 
 

The more we can detach from the self or from one-sided 
views, the more we can see from the other side. And the 
more we can reduce our worry, fear, and delusion. 

The cause and effect of selfless impermanent nature is 
really powerful to understand the nothingness, or 
emptiness, or selflessness of infinite living beings and the 
universe. 

In this way, cemetery and meditation centers, unseen 
beings and human beings, all meditators - all will be the 
same: cause and effect of selfless impermanent nature. 

Câu hỏi 9:  Kính bạch Ngài, có những suy nghĩ cứ 
khởi lên trong tâm con. Nhưng mỗi khi con cố gắng 
buông bỏ, thì nó lại xuất hiện nhiều hơn. Và mỗi khi con 
chú tâm vào nó, con lại càng bị dính mắc sâu hơn. 

Con cảm thấy không thể nào buông được những 
dòng suy nghĩ cứ không ngừng khởi lên trong tâm mình. 

Trả lời: 
Chúng ta cần học cách buông bỏ. Chúng ta phải dừng 

lại thói quen nắm giữ của tâm. Bạn đang thực hành buông 
bỏ, nhưng đồng thời bạn cũng đang nắm giữ. Hãy dừng lại 
thói quen nắm giữ của một cái tâm chưa thể buông được. 

Bạn không nên nghĩ rằng: “Tôi có thể buông được” hay 
“Tôi không thể buông.” Bạn chỉ cần tiếp tục thực hành 
chánh niệm và buông bỏ. Khi đang thực hành chánh niệm 
và buông bỏ, điều quan trọng là tiếp tục, mà không cần phải 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   171RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   171 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

171 
 

The more we can detach from the self or from one-sided 
views, the more we can see from the other side. And the 
more we can reduce our worry, fear, and delusion. 

The cause and effect of selfless impermanent nature is 
really powerful to understand the nothingness, or 
emptiness, or selflessness of infinite living beings and the 
universe. 

In this way, cemetery and meditation centers, unseen 
beings and human beings, all meditators - all will be the 
same: cause and effect of selfless impermanent nature. 

Câu hỏi 9:  Kính bạch Ngài, có những suy nghĩ cứ 
khởi lên trong tâm con. Nhưng mỗi khi con cố gắng 
buông bỏ, thì nó lại xuất hiện nhiều hơn. Và mỗi khi con 
chú tâm vào nó, con lại càng bị dính mắc sâu hơn. 

Con cảm thấy không thể nào buông được những 
dòng suy nghĩ cứ không ngừng khởi lên trong tâm mình. 

Trả lời: 
Chúng ta cần học cách buông bỏ. Chúng ta phải dừng 

lại thói quen nắm giữ của tâm. Bạn đang thực hành buông 
bỏ, nhưng đồng thời bạn cũng đang nắm giữ. Hãy dừng lại 
thói quen nắm giữ của một cái tâm chưa thể buông được. 

Bạn không nên nghĩ rằng: “Tôi có thể buông được” hay 
“Tôi không thể buông.” Bạn chỉ cần tiếp tục thực hành 
chánh niệm và buông bỏ. Khi đang thực hành chánh niệm 
và buông bỏ, điều quan trọng là tiếp tục, mà không cần phải 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

170 
 

When we are practicing mindfulness and detachment, 
we must continue to practice without making decisions like 
I can do or I can't.  

Stop making decisions. Just continue the practice as 
long as possible. If we can stop making decisions, the mind 
will make the right decision when there is the right time.  

You will understand the real success of detachment if 
you are able to continue practicing like this, without 
grasping the time, place, person, or conditions. 

If you cannot stop the thinking of "not getting success 
in detachment," you may need to stop the practice - and 
then, you will be far away from getting success of 
practicing mindfulness and detachment. 

As human beings, we are understanding that this place 
is a cemetery, and there are unseen beings here in this 
cemetery. We used to think of ourselves as good, that’s why 
we are thinking that others are bad. 

This is the same for the unseen beings here in this 
cemetery. They used to think of themselves as good, that’s 
why they will think of us as bad. For them, this is their 
home, their place - not a cemetery, not bad. 

We should try to see from the side of other living beings, 
as much as we can see from our own side. We should try to 
accept ourselves as unseen beings also. If we can accept 
ourselves as unseen beings, then this is our place, this is our 
home - not a cemetery, not a place to be afraid of. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   170RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   170 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   170RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   170 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



171

Sayadaw Ashin Ottamathara 

171 
 

The more we can detach from the self or from one-sided 
views, the more we can see from the other side. And the 
more we can reduce our worry, fear, and delusion. 

The cause and effect of selfless impermanent nature is 
really powerful to understand the nothingness, or 
emptiness, or selflessness of infinite living beings and the 
universe. 

In this way, cemetery and meditation centers, unseen 
beings and human beings, all meditators - all will be the 
same: cause and effect of selfless impermanent nature. 

Câu hỏi 9:  Kính bạch Ngài, có những suy nghĩ cứ 
khởi lên trong tâm con. Nhưng mỗi khi con cố gắng 
buông bỏ, thì nó lại xuất hiện nhiều hơn. Và mỗi khi con 
chú tâm vào nó, con lại càng bị dính mắc sâu hơn. 

Con cảm thấy không thể nào buông được những 
dòng suy nghĩ cứ không ngừng khởi lên trong tâm mình. 

Trả lời: 
Chúng ta cần học cách buông bỏ. Chúng ta phải dừng 

lại thói quen nắm giữ của tâm. Bạn đang thực hành buông 
bỏ, nhưng đồng thời bạn cũng đang nắm giữ. Hãy dừng lại 
thói quen nắm giữ của một cái tâm chưa thể buông được. 

Bạn không nên nghĩ rằng: “Tôi có thể buông được” hay 
“Tôi không thể buông.” Bạn chỉ cần tiếp tục thực hành 
chánh niệm và buông bỏ. Khi đang thực hành chánh niệm 
và buông bỏ, điều quan trọng là tiếp tục, mà không cần phải 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   171RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   171 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

171 
 

The more we can detach from the self or from one-sided 
views, the more we can see from the other side. And the 
more we can reduce our worry, fear, and delusion. 

The cause and effect of selfless impermanent nature is 
really powerful to understand the nothingness, or 
emptiness, or selflessness of infinite living beings and the 
universe. 

In this way, cemetery and meditation centers, unseen 
beings and human beings, all meditators - all will be the 
same: cause and effect of selfless impermanent nature. 

Câu hỏi 9:  Kính bạch Ngài, có những suy nghĩ cứ 
khởi lên trong tâm con. Nhưng mỗi khi con cố gắng 
buông bỏ, thì nó lại xuất hiện nhiều hơn. Và mỗi khi con 
chú tâm vào nó, con lại càng bị dính mắc sâu hơn. 

Con cảm thấy không thể nào buông được những 
dòng suy nghĩ cứ không ngừng khởi lên trong tâm mình. 

Trả lời: 
Chúng ta cần học cách buông bỏ. Chúng ta phải dừng 

lại thói quen nắm giữ của tâm. Bạn đang thực hành buông 
bỏ, nhưng đồng thời bạn cũng đang nắm giữ. Hãy dừng lại 
thói quen nắm giữ của một cái tâm chưa thể buông được. 

Bạn không nên nghĩ rằng: “Tôi có thể buông được” hay 
“Tôi không thể buông.” Bạn chỉ cần tiếp tục thực hành 
chánh niệm và buông bỏ. Khi đang thực hành chánh niệm 
và buông bỏ, điều quan trọng là tiếp tục, mà không cần phải 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

170 
 

When we are practicing mindfulness and detachment, 
we must continue to practice without making decisions like 
I can do or I can't.  

Stop making decisions. Just continue the practice as 
long as possible. If we can stop making decisions, the mind 
will make the right decision when there is the right time.  

You will understand the real success of detachment if 
you are able to continue practicing like this, without 
grasping the time, place, person, or conditions. 

If you cannot stop the thinking of "not getting success 
in detachment," you may need to stop the practice - and 
then, you will be far away from getting success of 
practicing mindfulness and detachment. 

As human beings, we are understanding that this place 
is a cemetery, and there are unseen beings here in this 
cemetery. We used to think of ourselves as good, that’s why 
we are thinking that others are bad. 

This is the same for the unseen beings here in this 
cemetery. They used to think of themselves as good, that’s 
why they will think of us as bad. For them, this is their 
home, their place - not a cemetery, not bad. 

We should try to see from the side of other living beings, 
as much as we can see from our own side. We should try to 
accept ourselves as unseen beings also. If we can accept 
ourselves as unseen beings, then this is our place, this is our 
home - not a cemetery, not a place to be afraid of. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   170RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   170 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   171RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   171 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



172

Sayadaw Ashin Ottamathara 

173 
 

vậy, thì nơi này cũng là nhà của mình, không phải là nghĩa 
trang, cũng không phải là chỗ đáng sợ. 

Càng buông bỏ khỏi cái tôi và những quan điểm một 
chiều, chúng ta càng có thể thấy được từ phía bên kia. Và 
như thế, chúng ta sẽ bớt đi sự lo lắng, sợ hãi và mê lầm. 

Hiểu được nhân quả của bản chất vô ngã, vô thường, 
chính là hiểu được sự rỗng không, tính không, và vô ngã 
của vô lượng chúng sinh và cả vũ trụ. 

Theo cách ấy, nghĩa trang và trung tâm thiền, chúng sinh 
vô hình và con người hữu hình, các hành giả thiền tập - tất 
cả sẽ là như nhau: biểu hiện của nhân quả, của bản chất vô 
ngã, vô thường. 

Continue asking:  Sometimes I feel that I can 
understand what you're sharing, but sometimes I feel that I 
don't understand anything at all.Like when you're sharing 
about cause and effect, about impermanent nature. 

At first, when you share that there is nothing, I feel 
really hopeless. But after that, I can feel that this is the real 
freedom, and there's nothing to worry about. 

But then, again, I also feel that I don't understand 
anything - like there's nothing for me to understand. 

Answer: 
Yes, you should not attach to any understanding or not 

understanding. Try to detach from every knowing and non-
knowing, from understanding and not understanding. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   173RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   173 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

173 
 

vậy, thì nơi này cũng là nhà của mình, không phải là nghĩa 
trang, cũng không phải là chỗ đáng sợ. 

Càng buông bỏ khỏi cái tôi và những quan điểm một 
chiều, chúng ta càng có thể thấy được từ phía bên kia. Và 
như thế, chúng ta sẽ bớt đi sự lo lắng, sợ hãi và mê lầm. 

Hiểu được nhân quả của bản chất vô ngã, vô thường, 
chính là hiểu được sự rỗng không, tính không, và vô ngã 
của vô lượng chúng sinh và cả vũ trụ. 

Theo cách ấy, nghĩa trang và trung tâm thiền, chúng sinh 
vô hình và con người hữu hình, các hành giả thiền tập - tất 
cả sẽ là như nhau: biểu hiện của nhân quả, của bản chất vô 
ngã, vô thường. 

Continue asking:  Sometimes I feel that I can 
understand what you're sharing, but sometimes I feel that I 
don't understand anything at all.Like when you're sharing 
about cause and effect, about impermanent nature. 

At first, when you share that there is nothing, I feel 
really hopeless. But after that, I can feel that this is the real 
freedom, and there's nothing to worry about. 

But then, again, I also feel that I don't understand 
anything - like there's nothing for me to understand. 

Answer: 
Yes, you should not attach to any understanding or not 

understanding. Try to detach from every knowing and non-
knowing, from understanding and not understanding. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

172 
 

đưa ra quyết định rằng “mình làm được” hay “mình không 
làm được.” 

Hãy dừng việc đưa ra quyết định. Chỉ cần tiếp tục thực 
hành lâu dài hết sức có thể. Khi bạn có thể dừng việc quyết 
định, tâm sẽ tự đưa ra quyết định đúng vào đúng thời điểm. 

Nếu bạn tiếp tục thực hành như vậy, không bám vào thời 
gian, địa điểm, con người, hay hoàn cảnh - bạn sẽ dần hiểu 
được thành công thực sự của buông bỏ. 

Nhưng nếu bạn không dừng được dòng suy nghĩ rằng 
“mình chưa buông được,” “mình không thành công,” thì 
có thể bạn sẽ buông bỏ luôn cả sự thực hành, và như thế 
bạn sẽ càng xa rời sự thành tựu trong chánh niệm và buông 
bỏ. 

Là con người, chúng ta nghĩ rằng nơi đây là nghĩa trang, 
rằng ở đây có các chúng sinh vô hình. Chúng ta thường nghĩ 
mình là người tốt, và vì vậy chúng ta dễ cho rằng “người 
khác là xấu.” 

Điều này cũng giống như các chúng sinh vô hình ở đây: 
Họ từng nghĩ rằng họ là người tốt, nên họ sẽ nhìn chúng ta 
như là kẻ xấu. Bởi vì đối với họ, đây là nhà, là chỗ ở của họ 
- không phải là nghĩa trang, và cũng không phải nơi đáng 
sợ. 

Chúng ta nên cố gắng nhìn từ góc nhìn của các chúng 
sinh khác, cũng như chúng ta thường nhìn từ góc của chính 
mình. Chúng ta nên học cách chấp nhận chính mình cũng 
là một chúng sinh vô hình. Nếu ta có thể chấp nhận như 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   172RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   172 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   172RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   172 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



173

Sayadaw Ashin Ottamathara 

173 
 

vậy, thì nơi này cũng là nhà của mình, không phải là nghĩa 
trang, cũng không phải là chỗ đáng sợ. 

Càng buông bỏ khỏi cái tôi và những quan điểm một 
chiều, chúng ta càng có thể thấy được từ phía bên kia. Và 
như thế, chúng ta sẽ bớt đi sự lo lắng, sợ hãi và mê lầm. 

Hiểu được nhân quả của bản chất vô ngã, vô thường, 
chính là hiểu được sự rỗng không, tính không, và vô ngã 
của vô lượng chúng sinh và cả vũ trụ. 

Theo cách ấy, nghĩa trang và trung tâm thiền, chúng sinh 
vô hình và con người hữu hình, các hành giả thiền tập - tất 
cả sẽ là như nhau: biểu hiện của nhân quả, của bản chất vô 
ngã, vô thường. 

Continue asking:  Sometimes I feel that I can 
understand what you're sharing, but sometimes I feel that I 
don't understand anything at all.Like when you're sharing 
about cause and effect, about impermanent nature. 

At first, when you share that there is nothing, I feel 
really hopeless. But after that, I can feel that this is the real 
freedom, and there's nothing to worry about. 

But then, again, I also feel that I don't understand 
anything - like there's nothing for me to understand. 

Answer: 
Yes, you should not attach to any understanding or not 

understanding. Try to detach from every knowing and non-
knowing, from understanding and not understanding. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   173RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   173 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

173 
 

vậy, thì nơi này cũng là nhà của mình, không phải là nghĩa 
trang, cũng không phải là chỗ đáng sợ. 

Càng buông bỏ khỏi cái tôi và những quan điểm một 
chiều, chúng ta càng có thể thấy được từ phía bên kia. Và 
như thế, chúng ta sẽ bớt đi sự lo lắng, sợ hãi và mê lầm. 

Hiểu được nhân quả của bản chất vô ngã, vô thường, 
chính là hiểu được sự rỗng không, tính không, và vô ngã 
của vô lượng chúng sinh và cả vũ trụ. 

Theo cách ấy, nghĩa trang và trung tâm thiền, chúng sinh 
vô hình và con người hữu hình, các hành giả thiền tập - tất 
cả sẽ là như nhau: biểu hiện của nhân quả, của bản chất vô 
ngã, vô thường. 

Continue asking:  Sometimes I feel that I can 
understand what you're sharing, but sometimes I feel that I 
don't understand anything at all.Like when you're sharing 
about cause and effect, about impermanent nature. 

At first, when you share that there is nothing, I feel 
really hopeless. But after that, I can feel that this is the real 
freedom, and there's nothing to worry about. 

But then, again, I also feel that I don't understand 
anything - like there's nothing for me to understand. 

Answer: 
Yes, you should not attach to any understanding or not 

understanding. Try to detach from every knowing and non-
knowing, from understanding and not understanding. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

172 
 

đưa ra quyết định rằng “mình làm được” hay “mình không 
làm được.” 

Hãy dừng việc đưa ra quyết định. Chỉ cần tiếp tục thực 
hành lâu dài hết sức có thể. Khi bạn có thể dừng việc quyết 
định, tâm sẽ tự đưa ra quyết định đúng vào đúng thời điểm. 

Nếu bạn tiếp tục thực hành như vậy, không bám vào thời 
gian, địa điểm, con người, hay hoàn cảnh - bạn sẽ dần hiểu 
được thành công thực sự của buông bỏ. 

Nhưng nếu bạn không dừng được dòng suy nghĩ rằng 
“mình chưa buông được,” “mình không thành công,” thì 
có thể bạn sẽ buông bỏ luôn cả sự thực hành, và như thế 
bạn sẽ càng xa rời sự thành tựu trong chánh niệm và buông 
bỏ. 

Là con người, chúng ta nghĩ rằng nơi đây là nghĩa trang, 
rằng ở đây có các chúng sinh vô hình. Chúng ta thường nghĩ 
mình là người tốt, và vì vậy chúng ta dễ cho rằng “người 
khác là xấu.” 

Điều này cũng giống như các chúng sinh vô hình ở đây: 
Họ từng nghĩ rằng họ là người tốt, nên họ sẽ nhìn chúng ta 
như là kẻ xấu. Bởi vì đối với họ, đây là nhà, là chỗ ở của họ 
- không phải là nghĩa trang, và cũng không phải nơi đáng 
sợ. 

Chúng ta nên cố gắng nhìn từ góc nhìn của các chúng 
sinh khác, cũng như chúng ta thường nhìn từ góc của chính 
mình. Chúng ta nên học cách chấp nhận chính mình cũng 
là một chúng sinh vô hình. Nếu ta có thể chấp nhận như 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   172RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   172 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   173RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   173 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



174

Sayadaw Ashin Ottamathara 

175 
 

example, when I try to help her, if I do it physically, 
because I want her to see the suffering, then I create the 
suffering for her to experience. And as a result, I get 
hurt too. So, from my experience, I understand your 
teaching about not using physical power and verbal 
power to help somebody directly like that. Because it 
will come back to me. It's the karma, cause and effect. 

But I don't know how to help them through the 
mind, because from my experience, it takes a long time 
to detach, and it takes a lot of practice to understand. 
Even if I'm not grasping that they have to change now, 
I don't know the way to help them correctly. So, could 
you share your experience and share what is the right 
understanding? I can detach, but to do better, I want to 
know your experience of this situation. 

Because she told me that if she listens to me, she will 
feel pain. If she listens to your Dhamma talk, she feels 
peaceful. So I think that there is something wrong here, 
but I don't know what it is. Can you explain it to me? 

Answer:  
In society, nearly everyone is representing the self, 

someone, or "I". In practicing meditation, we can 
understand the difference, which is "doing only," not 
representing someone, "I," or oneself. In society, there is 
hope or desire behind every action. Selfless action is very 
rare. Even with our parents, they have hope for us. Parents 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   175RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   175 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

175 
 

example, when I try to help her, if I do it physically, 
because I want her to see the suffering, then I create the 
suffering for her to experience. And as a result, I get 
hurt too. So, from my experience, I understand your 
teaching about not using physical power and verbal 
power to help somebody directly like that. Because it 
will come back to me. It's the karma, cause and effect. 

But I don't know how to help them through the 
mind, because from my experience, it takes a long time 
to detach, and it takes a lot of practice to understand. 
Even if I'm not grasping that they have to change now, 
I don't know the way to help them correctly. So, could 
you share your experience and share what is the right 
understanding? I can detach, but to do better, I want to 
know your experience of this situation. 

Because she told me that if she listens to me, she will 
feel pain. If she listens to your Dhamma talk, she feels 
peaceful. So I think that there is something wrong here, 
but I don't know what it is. Can you explain it to me? 

Answer:  
In society, nearly everyone is representing the self, 

someone, or "I". In practicing meditation, we can 
understand the difference, which is "doing only," not 
representing someone, "I," or oneself. In society, there is 
hope or desire behind every action. Selfless action is very 
rare. Even with our parents, they have hope for us. Parents 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

174 
 

Attachment is the cause of suffering.  Detachment is the 
cause of no suffering. 

Tiếp tục đặt câu hỏi: Thưa Ngài, đôi khi con cảm 
thấy mình hiểu được những gì Ngài chia sẻ, nhưng cũng 
có lúc con cảm thấy hoàn toàn không hiểu gì cả. 

Như khi Ngài giảng về nhân quả, về bản chất vô 
thường. Lúc đầu, khi Ngài nói rằng không có gì cả, con 
cảm thấy rất tuyệt vọng. Nhưng sau đó, con lại cảm 
nhận được rằng đó mới chính là sự tự do thật sự, và 
không còn gì để lo lắng nữa. 

Thế nhưng rồi, một lần nữa, con lại cảm thấy mình 
chẳng hiểu gì - như thể chẳng có gì để con có thể hiểu 
được cả. 

Trả lời: 
Bạn không nên dính mắc vào bất cứ điều gì - bạn đang 

hiểu hay đang không hiểu. 
Hãy cố gắng xả ly khỏi những điều mà bạn biết và cả 

những điều mà bạn không biết, xả ly khỏi những điều bạn 
hiểu và cả những điều bạn đang không hiểu. 

Dính mắc chính là nguyên nhân của khổ đau. Xả ly 
chính là nguyên nhân của sự nhận biết về khổ đau. 

 

Question 10:  
Dear Sayadaw, today I have an experience about 

helping other people to solve their problems. For 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   174RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   174 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   174RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   174 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



175

Sayadaw Ashin Ottamathara 

175 
 

example, when I try to help her, if I do it physically, 
because I want her to see the suffering, then I create the 
suffering for her to experience. And as a result, I get 
hurt too. So, from my experience, I understand your 
teaching about not using physical power and verbal 
power to help somebody directly like that. Because it 
will come back to me. It's the karma, cause and effect. 

But I don't know how to help them through the 
mind, because from my experience, it takes a long time 
to detach, and it takes a lot of practice to understand. 
Even if I'm not grasping that they have to change now, 
I don't know the way to help them correctly. So, could 
you share your experience and share what is the right 
understanding? I can detach, but to do better, I want to 
know your experience of this situation. 

Because she told me that if she listens to me, she will 
feel pain. If she listens to your Dhamma talk, she feels 
peaceful. So I think that there is something wrong here, 
but I don't know what it is. Can you explain it to me? 

Answer:  
In society, nearly everyone is representing the self, 

someone, or "I". In practicing meditation, we can 
understand the difference, which is "doing only," not 
representing someone, "I," or oneself. In society, there is 
hope or desire behind every action. Selfless action is very 
rare. Even with our parents, they have hope for us. Parents 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   175RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   175 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

175 
 

example, when I try to help her, if I do it physically, 
because I want her to see the suffering, then I create the 
suffering for her to experience. And as a result, I get 
hurt too. So, from my experience, I understand your 
teaching about not using physical power and verbal 
power to help somebody directly like that. Because it 
will come back to me. It's the karma, cause and effect. 

But I don't know how to help them through the 
mind, because from my experience, it takes a long time 
to detach, and it takes a lot of practice to understand. 
Even if I'm not grasping that they have to change now, 
I don't know the way to help them correctly. So, could 
you share your experience and share what is the right 
understanding? I can detach, but to do better, I want to 
know your experience of this situation. 

Because she told me that if she listens to me, she will 
feel pain. If she listens to your Dhamma talk, she feels 
peaceful. So I think that there is something wrong here, 
but I don't know what it is. Can you explain it to me? 

Answer:  
In society, nearly everyone is representing the self, 

someone, or "I". In practicing meditation, we can 
understand the difference, which is "doing only," not 
representing someone, "I," or oneself. In society, there is 
hope or desire behind every action. Selfless action is very 
rare. Even with our parents, they have hope for us. Parents 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

174 
 

Attachment is the cause of suffering.  Detachment is the 
cause of no suffering. 

Tiếp tục đặt câu hỏi: Thưa Ngài, đôi khi con cảm 
thấy mình hiểu được những gì Ngài chia sẻ, nhưng cũng 
có lúc con cảm thấy hoàn toàn không hiểu gì cả. 

Như khi Ngài giảng về nhân quả, về bản chất vô 
thường. Lúc đầu, khi Ngài nói rằng không có gì cả, con 
cảm thấy rất tuyệt vọng. Nhưng sau đó, con lại cảm 
nhận được rằng đó mới chính là sự tự do thật sự, và 
không còn gì để lo lắng nữa. 

Thế nhưng rồi, một lần nữa, con lại cảm thấy mình 
chẳng hiểu gì - như thể chẳng có gì để con có thể hiểu 
được cả. 

Trả lời: 
Bạn không nên dính mắc vào bất cứ điều gì - bạn đang 

hiểu hay đang không hiểu. 
Hãy cố gắng xả ly khỏi những điều mà bạn biết và cả 

những điều mà bạn không biết, xả ly khỏi những điều bạn 
hiểu và cả những điều bạn đang không hiểu. 

Dính mắc chính là nguyên nhân của khổ đau. Xả ly 
chính là nguyên nhân của sự nhận biết về khổ đau. 

 

Question 10:  
Dear Sayadaw, today I have an experience about 

helping other people to solve their problems. For 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   174RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   174 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   175RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   175 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



176

Sayadaw Ashin Ottamathara 

177 
 

Only practice makes perfect. If we want to be skillfully 
concerned with greed, anger, and delusion, we must be 
mindful of greed, anger, and delusion by doing all kinds of 
good deeds, including mindfulness and detachment.  

It will take time. We need to practice for the long term, 
continuously and seriously. In this way, we will be able to 
handle greed, anger, and delusion, to be "doing only" with 
a detached mind. 

Câu hỏi 10: Thưa Thiền sư, hôm nay con có trải 
nghiệm về tình huống mình muốn giúp đỡ người khác 
giải quyết vấn đề. Mình nhìn thấy sự dính mắc của họ 
và mình muốn họ được trải nghiệm sự đau khổ với sự 
dính mắc đó. Nếu mình hành động một cách vật lý, 
nghĩa là bằng hành động hoặc lời nói, ví dụ như nói lớn 
tiếng, thì bản thân người đó đúng là họ trải nghiệm 
được cái đau thật. Sau đó họ có sự chuyển biến thật, 
nhưng hệ lụy là mình cũng bị nhân quả của hành động 
đó. 

Qua đó, con mới hiểu hơn về lời dạy của Ngài về việc 
Ngài không giải quyết vấn đề trên thân và khẩu, mà 
Ngài cố gắng giải quyết cái tâm, sự dính mắc của mọi 
người, để vấn đề được tự giải quyết. Chị ấy chia sẻ rằng: 
khi con giúp chị đó, thì chị đó cảm thấy đau, nhưng khi 
nghe Thầy giảng pháp thì chị ấy thấy bình yên mà vấn 
đề vẫn được giải quyết. Con nghĩ rằng con đã làm gì đó 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   177RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   177 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

177 
 

Only practice makes perfect. If we want to be skillfully 
concerned with greed, anger, and delusion, we must be 
mindful of greed, anger, and delusion by doing all kinds of 
good deeds, including mindfulness and detachment.  

It will take time. We need to practice for the long term, 
continuously and seriously. In this way, we will be able to 
handle greed, anger, and delusion, to be "doing only" with 
a detached mind. 

Câu hỏi 10: Thưa Thiền sư, hôm nay con có trải 
nghiệm về tình huống mình muốn giúp đỡ người khác 
giải quyết vấn đề. Mình nhìn thấy sự dính mắc của họ 
và mình muốn họ được trải nghiệm sự đau khổ với sự 
dính mắc đó. Nếu mình hành động một cách vật lý, 
nghĩa là bằng hành động hoặc lời nói, ví dụ như nói lớn 
tiếng, thì bản thân người đó đúng là họ trải nghiệm 
được cái đau thật. Sau đó họ có sự chuyển biến thật, 
nhưng hệ lụy là mình cũng bị nhân quả của hành động 
đó. 

Qua đó, con mới hiểu hơn về lời dạy của Ngài về việc 
Ngài không giải quyết vấn đề trên thân và khẩu, mà 
Ngài cố gắng giải quyết cái tâm, sự dính mắc của mọi 
người, để vấn đề được tự giải quyết. Chị ấy chia sẻ rằng: 
khi con giúp chị đó, thì chị đó cảm thấy đau, nhưng khi 
nghe Thầy giảng pháp thì chị ấy thấy bình yên mà vấn 
đề vẫn được giải quyết. Con nghĩ rằng con đã làm gì đó 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

176 
 

are taking care of their children, but behind their action, 
there is hope for them also, not "doing only." 

But concerned with the meditators and meditation 
teacher, or Buddha, Dhamma, and Sangha, the action is 
free. Teaching is free, not representing oneself. Nothing, no 
hope or expectation behind the action. Just "doing only." In 
this way, we can understand it is possible.  

If we practice meditation, we can be "doing only," 
without representing self, without expectation or hope or 
desire. This is what we can learn concerning Buddha, 
Dhamma, and Sangha. That's why we can fully rely on 
Buddha, Dhamma, and Sangha. No side effects. 

Like a natural disaster, the power of nature is beyond 
the limit. Therefore, natural disasters are very powerful. So 
also, physical, verbal, and mental action of Buddha, 
Dhamma, and Sangha are limitless. That's why they are 
really powerful. We should try to represent Buddha, 
Dhamma, and Sangha in whatever we do. In this way, we 
will be able to be "doing only." 

She is also practicing meditation. That's why when she 
is dealing with you, she may feel pain from your mind 
because of your greed, anger, and delusion. Her mind is not 
free to deal with you. On my side, I have been practicing 
with greed, anger, and delusion for over 20 years 
continuously. Therefore, I am skillful to handle any kind of 
greed, anger, and delusion.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   176RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   176 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   176RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   176 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



177

Sayadaw Ashin Ottamathara 

177 
 

Only practice makes perfect. If we want to be skillfully 
concerned with greed, anger, and delusion, we must be 
mindful of greed, anger, and delusion by doing all kinds of 
good deeds, including mindfulness and detachment.  

It will take time. We need to practice for the long term, 
continuously and seriously. In this way, we will be able to 
handle greed, anger, and delusion, to be "doing only" with 
a detached mind. 

Câu hỏi 10: Thưa Thiền sư, hôm nay con có trải 
nghiệm về tình huống mình muốn giúp đỡ người khác 
giải quyết vấn đề. Mình nhìn thấy sự dính mắc của họ 
và mình muốn họ được trải nghiệm sự đau khổ với sự 
dính mắc đó. Nếu mình hành động một cách vật lý, 
nghĩa là bằng hành động hoặc lời nói, ví dụ như nói lớn 
tiếng, thì bản thân người đó đúng là họ trải nghiệm 
được cái đau thật. Sau đó họ có sự chuyển biến thật, 
nhưng hệ lụy là mình cũng bị nhân quả của hành động 
đó. 

Qua đó, con mới hiểu hơn về lời dạy của Ngài về việc 
Ngài không giải quyết vấn đề trên thân và khẩu, mà 
Ngài cố gắng giải quyết cái tâm, sự dính mắc của mọi 
người, để vấn đề được tự giải quyết. Chị ấy chia sẻ rằng: 
khi con giúp chị đó, thì chị đó cảm thấy đau, nhưng khi 
nghe Thầy giảng pháp thì chị ấy thấy bình yên mà vấn 
đề vẫn được giải quyết. Con nghĩ rằng con đã làm gì đó 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   177RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   177 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

177 
 

Only practice makes perfect. If we want to be skillfully 
concerned with greed, anger, and delusion, we must be 
mindful of greed, anger, and delusion by doing all kinds of 
good deeds, including mindfulness and detachment.  

It will take time. We need to practice for the long term, 
continuously and seriously. In this way, we will be able to 
handle greed, anger, and delusion, to be "doing only" with 
a detached mind. 

Câu hỏi 10: Thưa Thiền sư, hôm nay con có trải 
nghiệm về tình huống mình muốn giúp đỡ người khác 
giải quyết vấn đề. Mình nhìn thấy sự dính mắc của họ 
và mình muốn họ được trải nghiệm sự đau khổ với sự 
dính mắc đó. Nếu mình hành động một cách vật lý, 
nghĩa là bằng hành động hoặc lời nói, ví dụ như nói lớn 
tiếng, thì bản thân người đó đúng là họ trải nghiệm 
được cái đau thật. Sau đó họ có sự chuyển biến thật, 
nhưng hệ lụy là mình cũng bị nhân quả của hành động 
đó. 

Qua đó, con mới hiểu hơn về lời dạy của Ngài về việc 
Ngài không giải quyết vấn đề trên thân và khẩu, mà 
Ngài cố gắng giải quyết cái tâm, sự dính mắc của mọi 
người, để vấn đề được tự giải quyết. Chị ấy chia sẻ rằng: 
khi con giúp chị đó, thì chị đó cảm thấy đau, nhưng khi 
nghe Thầy giảng pháp thì chị ấy thấy bình yên mà vấn 
đề vẫn được giải quyết. Con nghĩ rằng con đã làm gì đó 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

176 
 

are taking care of their children, but behind their action, 
there is hope for them also, not "doing only." 

But concerned with the meditators and meditation 
teacher, or Buddha, Dhamma, and Sangha, the action is 
free. Teaching is free, not representing oneself. Nothing, no 
hope or expectation behind the action. Just "doing only." In 
this way, we can understand it is possible.  

If we practice meditation, we can be "doing only," 
without representing self, without expectation or hope or 
desire. This is what we can learn concerning Buddha, 
Dhamma, and Sangha. That's why we can fully rely on 
Buddha, Dhamma, and Sangha. No side effects. 

Like a natural disaster, the power of nature is beyond 
the limit. Therefore, natural disasters are very powerful. So 
also, physical, verbal, and mental action of Buddha, 
Dhamma, and Sangha are limitless. That's why they are 
really powerful. We should try to represent Buddha, 
Dhamma, and Sangha in whatever we do. In this way, we 
will be able to be "doing only." 

She is also practicing meditation. That's why when she 
is dealing with you, she may feel pain from your mind 
because of your greed, anger, and delusion. Her mind is not 
free to deal with you. On my side, I have been practicing 
with greed, anger, and delusion for over 20 years 
continuously. Therefore, I am skillful to handle any kind of 
greed, anger, and delusion.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   176RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   176 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   177RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   177 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



178

Sayadaw Ashin Ottamathara 

179 
 

của Phật, Pháp, Tăng thì không có giới hạn nên nó thực sự 
rất mạnh mẽ, quyền lực. Chúng ta nên cố gắng đại diện cho 
Phật, Pháp, Tăng trong bất kỳ hành động gì chúng ta làm. 
Bằng cách này, chúng ta sẽ có thể "chỉ làm mà thôi". 

Cô ấy cũng thực hành thiền. Vì vậy khi đối diện với bạn, 
cô ấy sẽ cảm thấy đau bởi vì trong tâm của bạn có sự tham, 
sân, si. Tâm của cô ấy không được tự do để đối diện với 
bạn. Còn ở phía tôi, tôi đã thực hành thiền với tham, sân, si 
trong hơn 20 năm liên tục. Vì vậy, tôi rất thiện xảo trong 
việc xử lý tất cả những loại tham, sân, si.  

Chỉ có thực hành mới có thể hoàn hảo. Nếu bạn muốn 
thiện xảo trong việc xử lý, đối diện với tham, sân, si, bạn 
cần phải chánh niệm về tham, sân, si bằng việc làm tất cả 
thiện pháp, trong đó có chánh niệm và xả ly.  

Mọi thứ đều sẽ cần thời gian. Chúng ta cần phải thực 
hành trong một khoảng thời gian dài, một cách nghiêm túc 
và liên tục. Bằng cách này, chúng ta sẽ có thể đối diện và 
xử lý được tham, sân, si để có thể "chỉ làm mà thôi" với tâm 
xả ly. 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   179RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   179 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

179 
 

của Phật, Pháp, Tăng thì không có giới hạn nên nó thực sự 
rất mạnh mẽ, quyền lực. Chúng ta nên cố gắng đại diện cho 
Phật, Pháp, Tăng trong bất kỳ hành động gì chúng ta làm. 
Bằng cách này, chúng ta sẽ có thể "chỉ làm mà thôi". 

Cô ấy cũng thực hành thiền. Vì vậy khi đối diện với bạn, 
cô ấy sẽ cảm thấy đau bởi vì trong tâm của bạn có sự tham, 
sân, si. Tâm của cô ấy không được tự do để đối diện với 
bạn. Còn ở phía tôi, tôi đã thực hành thiền với tham, sân, si 
trong hơn 20 năm liên tục. Vì vậy, tôi rất thiện xảo trong 
việc xử lý tất cả những loại tham, sân, si.  

Chỉ có thực hành mới có thể hoàn hảo. Nếu bạn muốn 
thiện xảo trong việc xử lý, đối diện với tham, sân, si, bạn 
cần phải chánh niệm về tham, sân, si bằng việc làm tất cả 
thiện pháp, trong đó có chánh niệm và xả ly.  

Mọi thứ đều sẽ cần thời gian. Chúng ta cần phải thực 
hành trong một khoảng thời gian dài, một cách nghiêm túc 
và liên tục. Bằng cách này, chúng ta sẽ có thể đối diện và 
xử lý được tham, sân, si để có thể "chỉ làm mà thôi" với tâm 
xả ly. 
  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

178 
 

chưa đúng ở đây nhưng con không biết điều ấy là gì? 
Kính mong Ngài giải thích cho con. 

Trả lời: 
Trong xã hội, gần như tất cả mọi người đều đại diện cho 

cái tôi, cái ngã, ai đó hay bản thân mình. Trong thực hành 
thiền, chúng ta có thể hiểu sự khác biệt, đó là "chỉ làm mà 
thôi", không đại diện cho ai đó, hay cho cái tôi, hay cho bản 
thân mình. Trong xã hội, có sự mong cầu, mong muốn đằng 
sau mỗi hành động. Hành động một cách vô ngã thì rất 
hiếm. Ngay cả với bố mẹ, họ cũng đặt hy vọng ở chúng ta. 
Họ chăm sóc chúng ta, nhưng đằng sau những hành động 
đó là hy vọng của họ, chứ không phải là "chỉ làm mà thôi". 

Nhưng với những người hành thiền, với những thiền sư 
hay với Phật, Pháp, Tăng, mọi hành động đều tự do, mọi lời 
giảng đều tự do, không đại diện cho một ai đó. Không có 
hy vọng, mong cầu, không có gì cả đằng sau những hành 
động đó. Chỉ làm mà thôi. Nó hoàn toàn khả thi khi chúng 
ta thực hành thiền.  

Chúng ta sẽ có thể "chỉ làm mà thôi" mà không đại diện 
cho cái tôi, sự kỳ vọng, hy vọng hay những mong muốn. 
Đây là những gì chúng ta có thể học được liên quan đến 
Phật, Pháp, Tăng. Đó là cách chúng ta có thể hoàn toàn 
nương tựa vào Phật, Pháp, Tăng mà không có hậu quả kèm 
theo. 

Giống như một thảm họa thiên nhiên, sức mạnh của nó 
vượt lên trên những giới hạn. Vì vậy, sức mạnh của nó rất 
lớn. Tương tự như vậy, tất cả hành động trên thân, khẩu, ý 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   178RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   178 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   178RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   178 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



179

Sayadaw Ashin Ottamathara 

179 
 

của Phật, Pháp, Tăng thì không có giới hạn nên nó thực sự 
rất mạnh mẽ, quyền lực. Chúng ta nên cố gắng đại diện cho 
Phật, Pháp, Tăng trong bất kỳ hành động gì chúng ta làm. 
Bằng cách này, chúng ta sẽ có thể "chỉ làm mà thôi". 

Cô ấy cũng thực hành thiền. Vì vậy khi đối diện với bạn, 
cô ấy sẽ cảm thấy đau bởi vì trong tâm của bạn có sự tham, 
sân, si. Tâm của cô ấy không được tự do để đối diện với 
bạn. Còn ở phía tôi, tôi đã thực hành thiền với tham, sân, si 
trong hơn 20 năm liên tục. Vì vậy, tôi rất thiện xảo trong 
việc xử lý tất cả những loại tham, sân, si.  

Chỉ có thực hành mới có thể hoàn hảo. Nếu bạn muốn 
thiện xảo trong việc xử lý, đối diện với tham, sân, si, bạn 
cần phải chánh niệm về tham, sân, si bằng việc làm tất cả 
thiện pháp, trong đó có chánh niệm và xả ly.  

Mọi thứ đều sẽ cần thời gian. Chúng ta cần phải thực 
hành trong một khoảng thời gian dài, một cách nghiêm túc 
và liên tục. Bằng cách này, chúng ta sẽ có thể đối diện và 
xử lý được tham, sân, si để có thể "chỉ làm mà thôi" với tâm 
xả ly. 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   179RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   179 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

179 
 

của Phật, Pháp, Tăng thì không có giới hạn nên nó thực sự 
rất mạnh mẽ, quyền lực. Chúng ta nên cố gắng đại diện cho 
Phật, Pháp, Tăng trong bất kỳ hành động gì chúng ta làm. 
Bằng cách này, chúng ta sẽ có thể "chỉ làm mà thôi". 

Cô ấy cũng thực hành thiền. Vì vậy khi đối diện với bạn, 
cô ấy sẽ cảm thấy đau bởi vì trong tâm của bạn có sự tham, 
sân, si. Tâm của cô ấy không được tự do để đối diện với 
bạn. Còn ở phía tôi, tôi đã thực hành thiền với tham, sân, si 
trong hơn 20 năm liên tục. Vì vậy, tôi rất thiện xảo trong 
việc xử lý tất cả những loại tham, sân, si.  

Chỉ có thực hành mới có thể hoàn hảo. Nếu bạn muốn 
thiện xảo trong việc xử lý, đối diện với tham, sân, si, bạn 
cần phải chánh niệm về tham, sân, si bằng việc làm tất cả 
thiện pháp, trong đó có chánh niệm và xả ly.  

Mọi thứ đều sẽ cần thời gian. Chúng ta cần phải thực 
hành trong một khoảng thời gian dài, một cách nghiêm túc 
và liên tục. Bằng cách này, chúng ta sẽ có thể đối diện và 
xử lý được tham, sân, si để có thể "chỉ làm mà thôi" với tâm 
xả ly. 
  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

178 
 

chưa đúng ở đây nhưng con không biết điều ấy là gì? 
Kính mong Ngài giải thích cho con. 

Trả lời: 
Trong xã hội, gần như tất cả mọi người đều đại diện cho 

cái tôi, cái ngã, ai đó hay bản thân mình. Trong thực hành 
thiền, chúng ta có thể hiểu sự khác biệt, đó là "chỉ làm mà 
thôi", không đại diện cho ai đó, hay cho cái tôi, hay cho bản 
thân mình. Trong xã hội, có sự mong cầu, mong muốn đằng 
sau mỗi hành động. Hành động một cách vô ngã thì rất 
hiếm. Ngay cả với bố mẹ, họ cũng đặt hy vọng ở chúng ta. 
Họ chăm sóc chúng ta, nhưng đằng sau những hành động 
đó là hy vọng của họ, chứ không phải là "chỉ làm mà thôi". 

Nhưng với những người hành thiền, với những thiền sư 
hay với Phật, Pháp, Tăng, mọi hành động đều tự do, mọi lời 
giảng đều tự do, không đại diện cho một ai đó. Không có 
hy vọng, mong cầu, không có gì cả đằng sau những hành 
động đó. Chỉ làm mà thôi. Nó hoàn toàn khả thi khi chúng 
ta thực hành thiền.  

Chúng ta sẽ có thể "chỉ làm mà thôi" mà không đại diện 
cho cái tôi, sự kỳ vọng, hy vọng hay những mong muốn. 
Đây là những gì chúng ta có thể học được liên quan đến 
Phật, Pháp, Tăng. Đó là cách chúng ta có thể hoàn toàn 
nương tựa vào Phật, Pháp, Tăng mà không có hậu quả kèm 
theo. 

Giống như một thảm họa thiên nhiên, sức mạnh của nó 
vượt lên trên những giới hạn. Vì vậy, sức mạnh của nó rất 
lớn. Tương tự như vậy, tất cả hành động trên thân, khẩu, ý 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   178RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   178 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   179RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   179 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



180

Sayadaw Ashin Ottamathara 

181 
 

KARMA, REBIRTH, AND CAUSE AND EFFECT 
NGHIỆP, TÁI SINH VÀ NHÂN QUẢ 

Question 1:  

Dear Sayadaw, do you believe in past lives or future 
lives? 

Answer:   
Before I practiced meditation, I didn’t believe in past 

lives and future lives. Only by practicing meditation and 
doing more and more good deeds, my ignorance and 
attachment became less and less. In this way, I came to 
understand about past lives and future lives, this life is 
connected with past and future lives. 

If we have strong ignorance and attachment, we cannot 
accept past and future lives. Because of reducing ignorance 
and attachment, by doing good deeds and practicing 
meditation, wisdom appears in our mind about past lives 
and future lives.  

If we are not doing good deeds like this, we cannot 
really believe. We may believe, but with doubt; we may not 
believe one hundred percent. Because of doing good deeds 
and practicing meditation, we can believe in past and future 
lives one hundred percent. 

Continue to ask: As a layperson, what should I do to 
have a better next life? 

Answer:  
Dāna, sīla, bhāvanā.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   181RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   181 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

181 
 

KARMA, REBIRTH, AND CAUSE AND EFFECT 
NGHIỆP, TÁI SINH VÀ NHÂN QUẢ 

Question 1:  

Dear Sayadaw, do you believe in past lives or future 
lives? 

Answer:   
Before I practiced meditation, I didn’t believe in past 

lives and future lives. Only by practicing meditation and 
doing more and more good deeds, my ignorance and 
attachment became less and less. In this way, I came to 
understand about past lives and future lives, this life is 
connected with past and future lives. 

If we have strong ignorance and attachment, we cannot 
accept past and future lives. Because of reducing ignorance 
and attachment, by doing good deeds and practicing 
meditation, wisdom appears in our mind about past lives 
and future lives.  

If we are not doing good deeds like this, we cannot 
really believe. We may believe, but with doubt; we may not 
believe one hundred percent. Because of doing good deeds 
and practicing meditation, we can believe in past and future 
lives one hundred percent. 

Continue to ask: As a layperson, what should I do to 
have a better next life? 

Answer:  
Dāna, sīla, bhāvanā.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

180 
 

 
 
 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   180RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   180 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   180RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   180 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



181

Sayadaw Ashin Ottamathara 

181 
 

KARMA, REBIRTH, AND CAUSE AND EFFECT 
NGHIỆP, TÁI SINH VÀ NHÂN QUẢ 

Question 1:  

Dear Sayadaw, do you believe in past lives or future 
lives? 

Answer:   
Before I practiced meditation, I didn’t believe in past 

lives and future lives. Only by practicing meditation and 
doing more and more good deeds, my ignorance and 
attachment became less and less. In this way, I came to 
understand about past lives and future lives, this life is 
connected with past and future lives. 

If we have strong ignorance and attachment, we cannot 
accept past and future lives. Because of reducing ignorance 
and attachment, by doing good deeds and practicing 
meditation, wisdom appears in our mind about past lives 
and future lives.  

If we are not doing good deeds like this, we cannot 
really believe. We may believe, but with doubt; we may not 
believe one hundred percent. Because of doing good deeds 
and practicing meditation, we can believe in past and future 
lives one hundred percent. 

Continue to ask: As a layperson, what should I do to 
have a better next life? 

Answer:  
Dāna, sīla, bhāvanā.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   181RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   181 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

181 
 

KARMA, REBIRTH, AND CAUSE AND EFFECT 
NGHIỆP, TÁI SINH VÀ NHÂN QUẢ 

Question 1:  

Dear Sayadaw, do you believe in past lives or future 
lives? 

Answer:   
Before I practiced meditation, I didn’t believe in past 

lives and future lives. Only by practicing meditation and 
doing more and more good deeds, my ignorance and 
attachment became less and less. In this way, I came to 
understand about past lives and future lives, this life is 
connected with past and future lives. 

If we have strong ignorance and attachment, we cannot 
accept past and future lives. Because of reducing ignorance 
and attachment, by doing good deeds and practicing 
meditation, wisdom appears in our mind about past lives 
and future lives.  

If we are not doing good deeds like this, we cannot 
really believe. We may believe, but with doubt; we may not 
believe one hundred percent. Because of doing good deeds 
and practicing meditation, we can believe in past and future 
lives one hundred percent. 

Continue to ask: As a layperson, what should I do to 
have a better next life? 

Answer:  
Dāna, sīla, bhāvanā.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

180 
 

 
 
 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   180RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   180 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   181RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   181 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



182

Sayadaw Ashin Ottamathara 

183 
 

Trước khi tôi thực hành thiền, tôi không tin vào kiếp 
trước hay kiếp sau. Chỉ nhờ thực hành thiền và làm ngày 
càng nhiều thiện pháp, vô minh và dính mắc trong tôi dần 
dần giảm bớt. Nhờ đó, tôi mới hiểu ra về kiếp trước hay 
kiếp sau; đời sống hiện tại này có mối liên hệ với quá khứ 
và tương lai. 

Nếu chúng ta còn nhiều vô minh và dính mắc, chúng ta 
không thể chấp nhận được sự tồn tại của kiếp trước hay kiếp 
sau. Khi chúng ta làm nhiều thiện pháp và thực hành thiền, 
vô minh và dính mắc giảm dần, trí tuệ khởi sanh trong tâm, 
và chúng ta bắt đầu hiểu về kiếp trước và kiếp sau.  

Nếu chúng ta không làm thiện pháp và không thực hành 
như vậy, niềm tin của chúng ta sẽ không vững chắc; có thể 
ta tin, nhưng vẫn còn hoài nghi, không thể tin trọn vẹn một 
trăm phần trăm. Chính nhờ làm thiện pháp và thực hành 
thiền, chúng ta mới có thể tin vào kiếp trước và kiếp sau 
một cách trọn vẹn. 

Tiếp tục hỏi: Là một cư sĩ, con nên làm gì để có một 
đời sau tốt đẹp hơn? 

Trả lời: 
Dāna, sīla, bhāvanā. 
Sīla nghĩa là giới luật (vinaya): bố thí, cúng dường, giúp 

đỡ mọi người, giữ giới - ít nhất là giữ năm giới. Và thực 
hành thiền định (samatha) và thiền minh sát (vipassanā), 
chánh niệm và xả ly. Nếu liên tục thực hành một cách 
nghiêm túc như chúng tôi, bạn có thể đạt được điều mình 
muốn trong đời này và cả trong đời sau. Chỉ nhờ thực hành 
chúng ta mới có thể thực sự hiểu được. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   183RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   183 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

183 
 

Trước khi tôi thực hành thiền, tôi không tin vào kiếp 
trước hay kiếp sau. Chỉ nhờ thực hành thiền và làm ngày 
càng nhiều thiện pháp, vô minh và dính mắc trong tôi dần 
dần giảm bớt. Nhờ đó, tôi mới hiểu ra về kiếp trước hay 
kiếp sau; đời sống hiện tại này có mối liên hệ với quá khứ 
và tương lai. 

Nếu chúng ta còn nhiều vô minh và dính mắc, chúng ta 
không thể chấp nhận được sự tồn tại của kiếp trước hay kiếp 
sau. Khi chúng ta làm nhiều thiện pháp và thực hành thiền, 
vô minh và dính mắc giảm dần, trí tuệ khởi sanh trong tâm, 
và chúng ta bắt đầu hiểu về kiếp trước và kiếp sau.  

Nếu chúng ta không làm thiện pháp và không thực hành 
như vậy, niềm tin của chúng ta sẽ không vững chắc; có thể 
ta tin, nhưng vẫn còn hoài nghi, không thể tin trọn vẹn một 
trăm phần trăm. Chính nhờ làm thiện pháp và thực hành 
thiền, chúng ta mới có thể tin vào kiếp trước và kiếp sau 
một cách trọn vẹn. 

Tiếp tục hỏi: Là một cư sĩ, con nên làm gì để có một 
đời sau tốt đẹp hơn? 

Trả lời: 
Dāna, sīla, bhāvanā. 
Sīla nghĩa là giới luật (vinaya): bố thí, cúng dường, giúp 

đỡ mọi người, giữ giới - ít nhất là giữ năm giới. Và thực 
hành thiền định (samatha) và thiền minh sát (vipassanā), 
chánh niệm và xả ly. Nếu liên tục thực hành một cách 
nghiêm túc như chúng tôi, bạn có thể đạt được điều mình 
muốn trong đời này và cả trong đời sau. Chỉ nhờ thực hành 
chúng ta mới có thể thực sự hiểu được. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

182 
 

Sīla means vinaya: giving, donating, helping, keeping 
precepts, at least five precepts. And practicing samatha and 
vipassanā, mindfulness and detachment. If you are doing 
continuously and seriously, like us, you can be what you 
want in this life and also in the next life. Only by practice 
can we understand. 

Before I practiced meditation, I didn’t understand it this 
way. Because of practicing meditation and doing all kinds 
of good deeds, I came to understand the way of fulfilling 
all our needs. We need to fulfill the needs of others also, 
this is also doing good deeds. 

Answering your question is fulfilling your need. If you 
had not asked, I would not answer like this. As a monk, I 
am concerned with many people because of the Buddha, 
Dhamma, and Saṅgha. That’s why I can fulfill the needs of 
many people. I can use the power center to fulfill the needs 
of the people, monks, and nuns, so they can stay for a short 
time or a long time. They are free to do good deeds in the 
Thabarwa center. They are supported by the Thabarwa 
center and me. 

In this way, I am saving merits all the time. Now, here 
in Johor Bahru and Tangkak, they are willing to do good 
deeds, the same as the Thabarwa center, but they are not 
skillful in doing like this. That’s why I have to guide them. 

Câu hỏi 1: Thưa Sayadaw, Ngài có tin vào kiếp trước 
hay kiếp sau không? 

Trả lời: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   182RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   182 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   182RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   182 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



183

Sayadaw Ashin Ottamathara 

183 
 

Trước khi tôi thực hành thiền, tôi không tin vào kiếp 
trước hay kiếp sau. Chỉ nhờ thực hành thiền và làm ngày 
càng nhiều thiện pháp, vô minh và dính mắc trong tôi dần 
dần giảm bớt. Nhờ đó, tôi mới hiểu ra về kiếp trước hay 
kiếp sau; đời sống hiện tại này có mối liên hệ với quá khứ 
và tương lai. 

Nếu chúng ta còn nhiều vô minh và dính mắc, chúng ta 
không thể chấp nhận được sự tồn tại của kiếp trước hay kiếp 
sau. Khi chúng ta làm nhiều thiện pháp và thực hành thiền, 
vô minh và dính mắc giảm dần, trí tuệ khởi sanh trong tâm, 
và chúng ta bắt đầu hiểu về kiếp trước và kiếp sau.  

Nếu chúng ta không làm thiện pháp và không thực hành 
như vậy, niềm tin của chúng ta sẽ không vững chắc; có thể 
ta tin, nhưng vẫn còn hoài nghi, không thể tin trọn vẹn một 
trăm phần trăm. Chính nhờ làm thiện pháp và thực hành 
thiền, chúng ta mới có thể tin vào kiếp trước và kiếp sau 
một cách trọn vẹn. 

Tiếp tục hỏi: Là một cư sĩ, con nên làm gì để có một 
đời sau tốt đẹp hơn? 

Trả lời: 
Dāna, sīla, bhāvanā. 
Sīla nghĩa là giới luật (vinaya): bố thí, cúng dường, giúp 

đỡ mọi người, giữ giới - ít nhất là giữ năm giới. Và thực 
hành thiền định (samatha) và thiền minh sát (vipassanā), 
chánh niệm và xả ly. Nếu liên tục thực hành một cách 
nghiêm túc như chúng tôi, bạn có thể đạt được điều mình 
muốn trong đời này và cả trong đời sau. Chỉ nhờ thực hành 
chúng ta mới có thể thực sự hiểu được. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   183RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   183 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

183 
 

Trước khi tôi thực hành thiền, tôi không tin vào kiếp 
trước hay kiếp sau. Chỉ nhờ thực hành thiền và làm ngày 
càng nhiều thiện pháp, vô minh và dính mắc trong tôi dần 
dần giảm bớt. Nhờ đó, tôi mới hiểu ra về kiếp trước hay 
kiếp sau; đời sống hiện tại này có mối liên hệ với quá khứ 
và tương lai. 

Nếu chúng ta còn nhiều vô minh và dính mắc, chúng ta 
không thể chấp nhận được sự tồn tại của kiếp trước hay kiếp 
sau. Khi chúng ta làm nhiều thiện pháp và thực hành thiền, 
vô minh và dính mắc giảm dần, trí tuệ khởi sanh trong tâm, 
và chúng ta bắt đầu hiểu về kiếp trước và kiếp sau.  

Nếu chúng ta không làm thiện pháp và không thực hành 
như vậy, niềm tin của chúng ta sẽ không vững chắc; có thể 
ta tin, nhưng vẫn còn hoài nghi, không thể tin trọn vẹn một 
trăm phần trăm. Chính nhờ làm thiện pháp và thực hành 
thiền, chúng ta mới có thể tin vào kiếp trước và kiếp sau 
một cách trọn vẹn. 

Tiếp tục hỏi: Là một cư sĩ, con nên làm gì để có một 
đời sau tốt đẹp hơn? 

Trả lời: 
Dāna, sīla, bhāvanā. 
Sīla nghĩa là giới luật (vinaya): bố thí, cúng dường, giúp 

đỡ mọi người, giữ giới - ít nhất là giữ năm giới. Và thực 
hành thiền định (samatha) và thiền minh sát (vipassanā), 
chánh niệm và xả ly. Nếu liên tục thực hành một cách 
nghiêm túc như chúng tôi, bạn có thể đạt được điều mình 
muốn trong đời này và cả trong đời sau. Chỉ nhờ thực hành 
chúng ta mới có thể thực sự hiểu được. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

182 
 

Sīla means vinaya: giving, donating, helping, keeping 
precepts, at least five precepts. And practicing samatha and 
vipassanā, mindfulness and detachment. If you are doing 
continuously and seriously, like us, you can be what you 
want in this life and also in the next life. Only by practice 
can we understand. 

Before I practiced meditation, I didn’t understand it this 
way. Because of practicing meditation and doing all kinds 
of good deeds, I came to understand the way of fulfilling 
all our needs. We need to fulfill the needs of others also, 
this is also doing good deeds. 

Answering your question is fulfilling your need. If you 
had not asked, I would not answer like this. As a monk, I 
am concerned with many people because of the Buddha, 
Dhamma, and Saṅgha. That’s why I can fulfill the needs of 
many people. I can use the power center to fulfill the needs 
of the people, monks, and nuns, so they can stay for a short 
time or a long time. They are free to do good deeds in the 
Thabarwa center. They are supported by the Thabarwa 
center and me. 

In this way, I am saving merits all the time. Now, here 
in Johor Bahru and Tangkak, they are willing to do good 
deeds, the same as the Thabarwa center, but they are not 
skillful in doing like this. That’s why I have to guide them. 

Câu hỏi 1: Thưa Sayadaw, Ngài có tin vào kiếp trước 
hay kiếp sau không? 

Trả lời: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   182RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   182 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   183RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   183 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



184

Sayadaw Ashin Ottamathara 

185 
 

as what you have already done before, for sure. Whenever 
there is an action, there will be a reaction.  

To reduce harm to the lives of other beings, whatever 
we do, we should do it with mindfulness. We should do it 
softly, gently, naturally, and slowly. In this way, you will 
reduce the destruction of life.  

You should try to do the greatest good deeds, like 
teaching or sharing meditation. In this way, you won’t need 
to do cleaning tasks. If you are not doing the greatest good 
deeds, you must do small things, and then you will make 
mistakes like this for sure. This applies to everyone.  

That’s why I chose to do greater good deeds. In this 
way, I don’t need to do small things, and I may not destroy 
the lives of insects. You can practice meditation seriously. 
In this way, you do not need to volunteer; you should try to 
become a leader. In this way, you will be busy with many 
difficult good deeds. If not, you may face the same mistake 
again. So, you need to change, to do better and better. 

Câu hỏi 2: Thưa Sayadaw, khi con quét dọn thì 
thường gặp phải nhiều côn trùng. Trong lúc dọn dẹp, 
con có thể vô tình xâm hại chỗ ở, thậm chí lỡ tay làm 
chết chúng. Trong trường hợp như vậy, con có phạm 
giới không? Con nên làm gì? 

Trả lời:  
Nếu bạn không cố ý, không có tâm muốn giết hại hay 

phá hoại nơi ở của chúng, thì bạn không phạm giới. Tuy 
nhiên, vẫn sẽ có hậu quả tương ứng với những gì bạn đã 
gây ra. Bởi vì hễ gieo nhân thì sẽ gặt quả. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   185RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   185 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

185 
 

as what you have already done before, for sure. Whenever 
there is an action, there will be a reaction.  

To reduce harm to the lives of other beings, whatever 
we do, we should do it with mindfulness. We should do it 
softly, gently, naturally, and slowly. In this way, you will 
reduce the destruction of life.  

You should try to do the greatest good deeds, like 
teaching or sharing meditation. In this way, you won’t need 
to do cleaning tasks. If you are not doing the greatest good 
deeds, you must do small things, and then you will make 
mistakes like this for sure. This applies to everyone.  

That’s why I chose to do greater good deeds. In this 
way, I don’t need to do small things, and I may not destroy 
the lives of insects. You can practice meditation seriously. 
In this way, you do not need to volunteer; you should try to 
become a leader. In this way, you will be busy with many 
difficult good deeds. If not, you may face the same mistake 
again. So, you need to change, to do better and better. 

Câu hỏi 2: Thưa Sayadaw, khi con quét dọn thì 
thường gặp phải nhiều côn trùng. Trong lúc dọn dẹp, 
con có thể vô tình xâm hại chỗ ở, thậm chí lỡ tay làm 
chết chúng. Trong trường hợp như vậy, con có phạm 
giới không? Con nên làm gì? 

Trả lời:  
Nếu bạn không cố ý, không có tâm muốn giết hại hay 

phá hoại nơi ở của chúng, thì bạn không phạm giới. Tuy 
nhiên, vẫn sẽ có hậu quả tương ứng với những gì bạn đã 
gây ra. Bởi vì hễ gieo nhân thì sẽ gặt quả. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

184 
 

Trước khi tôi thực hành thiền, tôi không thể hiểu được 
như vậy. Chính nhờ thực hành thiền và làm đủ các loại thiện 
pháp, tôi mới hiểu ra cách để có được những gì mình cần. 
Chúng ta cũng cần đáp ứng mong muốn của người khác, đó 
cũng chính là làm thiện pháp. 

Việc tôi trả lời câu hỏi của bạn cũng là đang đáp ứng 
nhu cầu của bạn. Nếu bạn không hỏi, tôi sẽ không trả lời 
như vậy. Là một tu sĩ, tôi kết nối với nhiều người thông qua 
Phật, Pháp, và Tăng. Do đó, tôi có thể đáp ứng mong ước 
của nhiều người. Tôi có thể sử dụng trung tâm Thabarwa 
để đáp ứng nhu cầu của người dân, chư Tăng và chư Ni, để 
họ có thể ở lại trong thời gian ngắn hoặc dài, được tự do 
làm thiện pháp tại trung tâm Thabarwa, dưới sự hỗ trợ của 
tôi và trung tâm. 

Bằng cách này, tôi luôn có được phước báu. Hiện nay, 
tại Johor Bahru và Tangkak, mọi người cũng sẵn lòng muốn 
làm thiện pháp giống như trung tâm Thabarwa, nhưng họ 
chưa thành thạo trong việc thực hành, nên tôi cần phải trợ 
duyên cho họ. 

Question 2:  

Dear Sayadaw, when I clean, there are often many 
insects. While cleaning, I might touch or damage their 
shelters, and I might kill them by accident. In this case, 
do I break the precepts? What should I do? 

Answer:   
If you don’t want to, you don’t have the intention to kill 

or destroy their place; that’s why you are not breaking the 
precept. But still, there will be a reaction, the same reaction 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   184RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   184 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   184RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   184 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



185

Sayadaw Ashin Ottamathara 

185 
 

as what you have already done before, for sure. Whenever 
there is an action, there will be a reaction.  

To reduce harm to the lives of other beings, whatever 
we do, we should do it with mindfulness. We should do it 
softly, gently, naturally, and slowly. In this way, you will 
reduce the destruction of life.  

You should try to do the greatest good deeds, like 
teaching or sharing meditation. In this way, you won’t need 
to do cleaning tasks. If you are not doing the greatest good 
deeds, you must do small things, and then you will make 
mistakes like this for sure. This applies to everyone.  

That’s why I chose to do greater good deeds. In this 
way, I don’t need to do small things, and I may not destroy 
the lives of insects. You can practice meditation seriously. 
In this way, you do not need to volunteer; you should try to 
become a leader. In this way, you will be busy with many 
difficult good deeds. If not, you may face the same mistake 
again. So, you need to change, to do better and better. 

Câu hỏi 2: Thưa Sayadaw, khi con quét dọn thì 
thường gặp phải nhiều côn trùng. Trong lúc dọn dẹp, 
con có thể vô tình xâm hại chỗ ở, thậm chí lỡ tay làm 
chết chúng. Trong trường hợp như vậy, con có phạm 
giới không? Con nên làm gì? 

Trả lời:  
Nếu bạn không cố ý, không có tâm muốn giết hại hay 

phá hoại nơi ở của chúng, thì bạn không phạm giới. Tuy 
nhiên, vẫn sẽ có hậu quả tương ứng với những gì bạn đã 
gây ra. Bởi vì hễ gieo nhân thì sẽ gặt quả. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   185RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   185 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

185 
 

as what you have already done before, for sure. Whenever 
there is an action, there will be a reaction.  

To reduce harm to the lives of other beings, whatever 
we do, we should do it with mindfulness. We should do it 
softly, gently, naturally, and slowly. In this way, you will 
reduce the destruction of life.  

You should try to do the greatest good deeds, like 
teaching or sharing meditation. In this way, you won’t need 
to do cleaning tasks. If you are not doing the greatest good 
deeds, you must do small things, and then you will make 
mistakes like this for sure. This applies to everyone.  

That’s why I chose to do greater good deeds. In this 
way, I don’t need to do small things, and I may not destroy 
the lives of insects. You can practice meditation seriously. 
In this way, you do not need to volunteer; you should try to 
become a leader. In this way, you will be busy with many 
difficult good deeds. If not, you may face the same mistake 
again. So, you need to change, to do better and better. 

Câu hỏi 2: Thưa Sayadaw, khi con quét dọn thì 
thường gặp phải nhiều côn trùng. Trong lúc dọn dẹp, 
con có thể vô tình xâm hại chỗ ở, thậm chí lỡ tay làm 
chết chúng. Trong trường hợp như vậy, con có phạm 
giới không? Con nên làm gì? 

Trả lời:  
Nếu bạn không cố ý, không có tâm muốn giết hại hay 

phá hoại nơi ở của chúng, thì bạn không phạm giới. Tuy 
nhiên, vẫn sẽ có hậu quả tương ứng với những gì bạn đã 
gây ra. Bởi vì hễ gieo nhân thì sẽ gặt quả. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

184 
 

Trước khi tôi thực hành thiền, tôi không thể hiểu được 
như vậy. Chính nhờ thực hành thiền và làm đủ các loại thiện 
pháp, tôi mới hiểu ra cách để có được những gì mình cần. 
Chúng ta cũng cần đáp ứng mong muốn của người khác, đó 
cũng chính là làm thiện pháp. 

Việc tôi trả lời câu hỏi của bạn cũng là đang đáp ứng 
nhu cầu của bạn. Nếu bạn không hỏi, tôi sẽ không trả lời 
như vậy. Là một tu sĩ, tôi kết nối với nhiều người thông qua 
Phật, Pháp, và Tăng. Do đó, tôi có thể đáp ứng mong ước 
của nhiều người. Tôi có thể sử dụng trung tâm Thabarwa 
để đáp ứng nhu cầu của người dân, chư Tăng và chư Ni, để 
họ có thể ở lại trong thời gian ngắn hoặc dài, được tự do 
làm thiện pháp tại trung tâm Thabarwa, dưới sự hỗ trợ của 
tôi và trung tâm. 

Bằng cách này, tôi luôn có được phước báu. Hiện nay, 
tại Johor Bahru và Tangkak, mọi người cũng sẵn lòng muốn 
làm thiện pháp giống như trung tâm Thabarwa, nhưng họ 
chưa thành thạo trong việc thực hành, nên tôi cần phải trợ 
duyên cho họ. 

Question 2:  

Dear Sayadaw, when I clean, there are often many 
insects. While cleaning, I might touch or damage their 
shelters, and I might kill them by accident. In this case, 
do I break the precepts? What should I do? 

Answer:   
If you don’t want to, you don’t have the intention to kill 

or destroy their place; that’s why you are not breaking the 
precept. But still, there will be a reaction, the same reaction 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   184RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   184 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   185RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   185 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



186

Sayadaw Ashin Ottamathara 

187 
 

ignorance? What is the final destination of the evil 
action? 

Answer: 
Attachment on ignorance is the cause of ignorance or 

not understanding. Now you attach on ignorance or not 
understanding. Only detachment is the end of ignorance or 
not understanding. But you cannot detach by yourself. 
That's why you need to practice like this with a teacher and 
other Dhamma friends. 

Continue asking: So what is the ultimate end of 
ignorance? If one doesn’t engage in wholesome actions, 
among the 31 realms, they will fall into the four lower 
realms. So what happens in those four lower realms? 

Translator: You can read Dhamma books about hell, 
because the Buddha clearly explained what it is like in hell.  

Meditator: That’s just knowledge on paper. It doesn’t 
have a strong impact like when you experience it yourself. 
I even had the thought of wanting to experience hell, but 
I’m afraid and don’t dare to. 

Translator: Actually, you can experience hell right in 
this life. For example, when you meditate for a long time 
without changing posture, you can feel pain like in hell. 

Meditator: But I don’t want to torture myself. So 
whenever I feel pain during meditation, I change posture. 

Translator: In hell, you don’t have the option to change 
posture. You have to endure pain and suffering repeatedly, 
without being able to avoid or escape it. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   187RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   187 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

187 
 

ignorance? What is the final destination of the evil 
action? 

Answer: 
Attachment on ignorance is the cause of ignorance or 

not understanding. Now you attach on ignorance or not 
understanding. Only detachment is the end of ignorance or 
not understanding. But you cannot detach by yourself. 
That's why you need to practice like this with a teacher and 
other Dhamma friends. 

Continue asking: So what is the ultimate end of 
ignorance? If one doesn’t engage in wholesome actions, 
among the 31 realms, they will fall into the four lower 
realms. So what happens in those four lower realms? 

Translator: You can read Dhamma books about hell, 
because the Buddha clearly explained what it is like in hell.  

Meditator: That’s just knowledge on paper. It doesn’t 
have a strong impact like when you experience it yourself. 
I even had the thought of wanting to experience hell, but 
I’m afraid and don’t dare to. 

Translator: Actually, you can experience hell right in 
this life. For example, when you meditate for a long time 
without changing posture, you can feel pain like in hell. 

Meditator: But I don’t want to torture myself. So 
whenever I feel pain during meditation, I change posture. 

Translator: In hell, you don’t have the option to change 
posture. You have to endure pain and suffering repeatedly, 
without being able to avoid or escape it. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

186 
 

Để giảm thiểu sự tổn hại đến sinh mạng của các loài hữu 
tình, bất cứ việc gì bạn làm, bạn nên làm trong chánh niệm, 
hãy làm một cách nhẹ nhàng, từ tốn, tự nhiên và chậm rãi. 
Như vậy sẽ giúp hạn chế việc sát sanh. 

Bạn nên cố gắng thực hành những thiện pháp cao 
thượng hơn, như giảng dạy hoặc chia sẻ về thiền. Khi làm 
những thiện pháp lớn lao như vậy, bạn sẽ không cần phải 
làm những công việc như dọn dẹp. Nếu bạn không dấn thân 
vào những thiện pháp lớn, thì bạn sẽ phải làm những việc 
nhỏ, và chắc chắn bạn sẽ phạm những sai lầm như vậy. Điều 
này đúng cho tất cả mọi người. 

Vì lý do đó, tôi đã chọn con đường thực hành các thiện 
pháp cao thượng. Nhờ đó, tôi không cần phải làm những 
việc nhỏ nhặt, và cũng tránh gây tổn hại đến sinh mạng của 
côn trùng. 

Bạn có thể hành thiền một cách nghiêm túc, theo cách 
đó, bạn sẽ không cần phải làm công quả. Bạn nên cố gắng 
trở thành người dẫn dắt, để bận rộn với những thiện pháp 
khó làm nhưng có giá trị lớn. Nếu không, bạn có thể sẽ lặp 
lại lỗi lầm tương tự. Vì vậy, bạn cần thay đổi để hướng đến 
những thiện pháp thù thắng hơn. 

Question 3: 

Dear Sayadaw, so what is the end of ignorance? 
What is the end of the evil action? 

In my mind, I have those questions. I don't know 
why people have to avoid bad things. And what is the 
end of suffering? Like, what is the final destination of 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   186RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   186 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   186RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   186 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



187

Sayadaw Ashin Ottamathara 

187 
 

ignorance? What is the final destination of the evil 
action? 

Answer: 
Attachment on ignorance is the cause of ignorance or 

not understanding. Now you attach on ignorance or not 
understanding. Only detachment is the end of ignorance or 
not understanding. But you cannot detach by yourself. 
That's why you need to practice like this with a teacher and 
other Dhamma friends. 

Continue asking: So what is the ultimate end of 
ignorance? If one doesn’t engage in wholesome actions, 
among the 31 realms, they will fall into the four lower 
realms. So what happens in those four lower realms? 

Translator: You can read Dhamma books about hell, 
because the Buddha clearly explained what it is like in hell.  

Meditator: That’s just knowledge on paper. It doesn’t 
have a strong impact like when you experience it yourself. 
I even had the thought of wanting to experience hell, but 
I’m afraid and don’t dare to. 

Translator: Actually, you can experience hell right in 
this life. For example, when you meditate for a long time 
without changing posture, you can feel pain like in hell. 

Meditator: But I don’t want to torture myself. So 
whenever I feel pain during meditation, I change posture. 

Translator: In hell, you don’t have the option to change 
posture. You have to endure pain and suffering repeatedly, 
without being able to avoid or escape it. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   187RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   187 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

187 
 

ignorance? What is the final destination of the evil 
action? 

Answer: 
Attachment on ignorance is the cause of ignorance or 

not understanding. Now you attach on ignorance or not 
understanding. Only detachment is the end of ignorance or 
not understanding. But you cannot detach by yourself. 
That's why you need to practice like this with a teacher and 
other Dhamma friends. 

Continue asking: So what is the ultimate end of 
ignorance? If one doesn’t engage in wholesome actions, 
among the 31 realms, they will fall into the four lower 
realms. So what happens in those four lower realms? 

Translator: You can read Dhamma books about hell, 
because the Buddha clearly explained what it is like in hell.  

Meditator: That’s just knowledge on paper. It doesn’t 
have a strong impact like when you experience it yourself. 
I even had the thought of wanting to experience hell, but 
I’m afraid and don’t dare to. 

Translator: Actually, you can experience hell right in 
this life. For example, when you meditate for a long time 
without changing posture, you can feel pain like in hell. 

Meditator: But I don’t want to torture myself. So 
whenever I feel pain during meditation, I change posture. 

Translator: In hell, you don’t have the option to change 
posture. You have to endure pain and suffering repeatedly, 
without being able to avoid or escape it. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

186 
 

Để giảm thiểu sự tổn hại đến sinh mạng của các loài hữu 
tình, bất cứ việc gì bạn làm, bạn nên làm trong chánh niệm, 
hãy làm một cách nhẹ nhàng, từ tốn, tự nhiên và chậm rãi. 
Như vậy sẽ giúp hạn chế việc sát sanh. 

Bạn nên cố gắng thực hành những thiện pháp cao 
thượng hơn, như giảng dạy hoặc chia sẻ về thiền. Khi làm 
những thiện pháp lớn lao như vậy, bạn sẽ không cần phải 
làm những công việc như dọn dẹp. Nếu bạn không dấn thân 
vào những thiện pháp lớn, thì bạn sẽ phải làm những việc 
nhỏ, và chắc chắn bạn sẽ phạm những sai lầm như vậy. Điều 
này đúng cho tất cả mọi người. 

Vì lý do đó, tôi đã chọn con đường thực hành các thiện 
pháp cao thượng. Nhờ đó, tôi không cần phải làm những 
việc nhỏ nhặt, và cũng tránh gây tổn hại đến sinh mạng của 
côn trùng. 

Bạn có thể hành thiền một cách nghiêm túc, theo cách 
đó, bạn sẽ không cần phải làm công quả. Bạn nên cố gắng 
trở thành người dẫn dắt, để bận rộn với những thiện pháp 
khó làm nhưng có giá trị lớn. Nếu không, bạn có thể sẽ lặp 
lại lỗi lầm tương tự. Vì vậy, bạn cần thay đổi để hướng đến 
những thiện pháp thù thắng hơn. 

Question 3: 

Dear Sayadaw, so what is the end of ignorance? 
What is the end of the evil action? 

In my mind, I have those questions. I don't know 
why people have to avoid bad things. And what is the 
end of suffering? Like, what is the final destination of 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   186RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   186 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   187RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   187 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



188

Sayadaw Ashin Ottamathara 

189 
 

Thiền sinh: Đó chỉ là kiến thức ở trên giấy, nó không 
có tác dụng mạnh mẽ như là khi mà mình được tự trải 
nghiệm. Con cũng có suy nghĩ là muốn trải nghiệm địa ngục 
nhưng mà cũng sợ và cũng không dám. 

Người phiên dịch: Thật ra là mình có thể trải nghiệm 
địa ngục ngay ở trong cuộc sống này, ví dụ như là việc mà 
mình ngồi thiền lâu mà không thay đổi tư thế thì cũng có 
thể trải nghiệm sự đau đớn, như trong địa ngục.  

Thiền sinh: Nhưng mà con không muốn tự làm khổ bản 
thân mình, vì vậy mà khi nào thiền mà bị đau thì con sẽ đổi 
tư thế.  

Người phiên dịch: Ở địa ngục thì mình không có sự lựa 
chọn để đổi tư thế. Mình sẽ phải chịu khổ sở, đau đớn liên 
tục lặp lại mà không thể tránh né hay chối bỏ ạ. 

Trả lời:  
 Nếu như bạn bắt đầu kiếp sống mới của mình ở địa 

ngục, thì bạn không chắc chắn khi nào bạn mới được thoát 
ra khỏi nơi ấy. Do đó bạn đừng nên thử, bạn có thể học một 
cách gián tiếp.   

Nếu như là đã xuống địa ngục rồi ấy thì lúc đó bạn có 
cầu cứu rằng: “Cứu tôi với, cứu tôi với!” thì cũng chẳng ai 
cứu được bạn hết. 

Bây giờ chúng tôi có thể giúp bạn. Nhưng chúng tôi 
không thể giúp bạn khi bạn đã trở thành ai đó dưới địa ngục. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   189RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   189 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

189 
 

Thiền sinh: Đó chỉ là kiến thức ở trên giấy, nó không 
có tác dụng mạnh mẽ như là khi mà mình được tự trải 
nghiệm. Con cũng có suy nghĩ là muốn trải nghiệm địa ngục 
nhưng mà cũng sợ và cũng không dám. 

Người phiên dịch: Thật ra là mình có thể trải nghiệm 
địa ngục ngay ở trong cuộc sống này, ví dụ như là việc mà 
mình ngồi thiền lâu mà không thay đổi tư thế thì cũng có 
thể trải nghiệm sự đau đớn, như trong địa ngục.  

Thiền sinh: Nhưng mà con không muốn tự làm khổ bản 
thân mình, vì vậy mà khi nào thiền mà bị đau thì con sẽ đổi 
tư thế.  

Người phiên dịch: Ở địa ngục thì mình không có sự lựa 
chọn để đổi tư thế. Mình sẽ phải chịu khổ sở, đau đớn liên 
tục lặp lại mà không thể tránh né hay chối bỏ ạ. 

Trả lời:  
 Nếu như bạn bắt đầu kiếp sống mới của mình ở địa 

ngục, thì bạn không chắc chắn khi nào bạn mới được thoát 
ra khỏi nơi ấy. Do đó bạn đừng nên thử, bạn có thể học một 
cách gián tiếp.   

Nếu như là đã xuống địa ngục rồi ấy thì lúc đó bạn có 
cầu cứu rằng: “Cứu tôi với, cứu tôi với!” thì cũng chẳng ai 
cứu được bạn hết. 

Bây giờ chúng tôi có thể giúp bạn. Nhưng chúng tôi 
không thể giúp bạn khi bạn đã trở thành ai đó dưới địa ngục. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

188 
 

Answer: 
If you begin a new life in hell, you are not sure when 

you will be released again. So that’s why you should not 
test. You should learn indirectly. If not, you may be asking, 
“Help! Help! Help!” but no one can help you. 

Now we can help you. Now. But we cannot help you 
when you become someone in hell. 

 Câu hỏi 3: Bạch ngài Sayadaw, sự chấm dứt của 
vô minh là gì? Sự chấm dứt của ác nghiệp là gì? 

Trong tâm con có những câu hỏi như vậy. Con 
không hiểu tại sao con người lại phải tránh làm điều 
xấu. Và sự chấm dứt của khổ đau là gì? Như là, điểm 
cuối cùng của vô minh là gì? Điểm cuối cùng của ác 
nghiệp là gì? 

 Trả lời:  
 Sự dính mắc và vô minh chính là nguyên nhân của 

sự vô minh và sự thiếu hiểu biết. Bây giờ bạn đang có sự 
dính mắc và vô minh. Cách duy nhất là xả ly, đây chính là 
kết thúc của vô minh.  Nhưng hiện tại thì bạn không thể nào 
xả ly bằng khả năng của mình nên bạn cần phải thực hành 
với người thầy và các bạn đồng môn đồng đạo. 

Thiền sinh tiếp tục hỏi: Vậy sự tận cùng của vô minh 
là gì? Nếu mà không làm việc thiện pháp thì trong 31 
cõi thì sẽ xuống 4 cõi khổ, vậy thì ở 4 cõi đấy thì sẽ ra 
sao ạ? 

Người phiên dịch: Chị có thể đọc các bài kinh về địa 
ngục vì Đức Phật cũng đã giải thích rất là rõ ràng ở địa ngục 
thì như thế nào ạ.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   188RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   188 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   188RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   188 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



189

Sayadaw Ashin Ottamathara 

189 
 

Thiền sinh: Đó chỉ là kiến thức ở trên giấy, nó không 
có tác dụng mạnh mẽ như là khi mà mình được tự trải 
nghiệm. Con cũng có suy nghĩ là muốn trải nghiệm địa ngục 
nhưng mà cũng sợ và cũng không dám. 

Người phiên dịch: Thật ra là mình có thể trải nghiệm 
địa ngục ngay ở trong cuộc sống này, ví dụ như là việc mà 
mình ngồi thiền lâu mà không thay đổi tư thế thì cũng có 
thể trải nghiệm sự đau đớn, như trong địa ngục.  

Thiền sinh: Nhưng mà con không muốn tự làm khổ bản 
thân mình, vì vậy mà khi nào thiền mà bị đau thì con sẽ đổi 
tư thế.  

Người phiên dịch: Ở địa ngục thì mình không có sự lựa 
chọn để đổi tư thế. Mình sẽ phải chịu khổ sở, đau đớn liên 
tục lặp lại mà không thể tránh né hay chối bỏ ạ. 

Trả lời:  
 Nếu như bạn bắt đầu kiếp sống mới của mình ở địa 

ngục, thì bạn không chắc chắn khi nào bạn mới được thoát 
ra khỏi nơi ấy. Do đó bạn đừng nên thử, bạn có thể học một 
cách gián tiếp.   

Nếu như là đã xuống địa ngục rồi ấy thì lúc đó bạn có 
cầu cứu rằng: “Cứu tôi với, cứu tôi với!” thì cũng chẳng ai 
cứu được bạn hết. 

Bây giờ chúng tôi có thể giúp bạn. Nhưng chúng tôi 
không thể giúp bạn khi bạn đã trở thành ai đó dưới địa ngục. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   189RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   189 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

189 
 

Thiền sinh: Đó chỉ là kiến thức ở trên giấy, nó không 
có tác dụng mạnh mẽ như là khi mà mình được tự trải 
nghiệm. Con cũng có suy nghĩ là muốn trải nghiệm địa ngục 
nhưng mà cũng sợ và cũng không dám. 

Người phiên dịch: Thật ra là mình có thể trải nghiệm 
địa ngục ngay ở trong cuộc sống này, ví dụ như là việc mà 
mình ngồi thiền lâu mà không thay đổi tư thế thì cũng có 
thể trải nghiệm sự đau đớn, như trong địa ngục.  

Thiền sinh: Nhưng mà con không muốn tự làm khổ bản 
thân mình, vì vậy mà khi nào thiền mà bị đau thì con sẽ đổi 
tư thế.  

Người phiên dịch: Ở địa ngục thì mình không có sự lựa 
chọn để đổi tư thế. Mình sẽ phải chịu khổ sở, đau đớn liên 
tục lặp lại mà không thể tránh né hay chối bỏ ạ. 

Trả lời:  
 Nếu như bạn bắt đầu kiếp sống mới của mình ở địa 

ngục, thì bạn không chắc chắn khi nào bạn mới được thoát 
ra khỏi nơi ấy. Do đó bạn đừng nên thử, bạn có thể học một 
cách gián tiếp.   

Nếu như là đã xuống địa ngục rồi ấy thì lúc đó bạn có 
cầu cứu rằng: “Cứu tôi với, cứu tôi với!” thì cũng chẳng ai 
cứu được bạn hết. 

Bây giờ chúng tôi có thể giúp bạn. Nhưng chúng tôi 
không thể giúp bạn khi bạn đã trở thành ai đó dưới địa ngục. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

188 
 

Answer: 
If you begin a new life in hell, you are not sure when 

you will be released again. So that’s why you should not 
test. You should learn indirectly. If not, you may be asking, 
“Help! Help! Help!” but no one can help you. 

Now we can help you. Now. But we cannot help you 
when you become someone in hell. 

 Câu hỏi 3: Bạch ngài Sayadaw, sự chấm dứt của 
vô minh là gì? Sự chấm dứt của ác nghiệp là gì? 

Trong tâm con có những câu hỏi như vậy. Con 
không hiểu tại sao con người lại phải tránh làm điều 
xấu. Và sự chấm dứt của khổ đau là gì? Như là, điểm 
cuối cùng của vô minh là gì? Điểm cuối cùng của ác 
nghiệp là gì? 

 Trả lời:  
 Sự dính mắc và vô minh chính là nguyên nhân của 

sự vô minh và sự thiếu hiểu biết. Bây giờ bạn đang có sự 
dính mắc và vô minh. Cách duy nhất là xả ly, đây chính là 
kết thúc của vô minh.  Nhưng hiện tại thì bạn không thể nào 
xả ly bằng khả năng của mình nên bạn cần phải thực hành 
với người thầy và các bạn đồng môn đồng đạo. 

Thiền sinh tiếp tục hỏi: Vậy sự tận cùng của vô minh 
là gì? Nếu mà không làm việc thiện pháp thì trong 31 
cõi thì sẽ xuống 4 cõi khổ, vậy thì ở 4 cõi đấy thì sẽ ra 
sao ạ? 

Người phiên dịch: Chị có thể đọc các bài kinh về địa 
ngục vì Đức Phật cũng đã giải thích rất là rõ ràng ở địa ngục 
thì như thế nào ạ.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   188RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   188 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   189RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   189 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



190

Sayadaw Ashin Ottamathara 

191 
 

Sometimes, I experience many requests - not from the 
spirits directly, but from family members of the deceased, 
who ask me to help, to transfer merit. Therefore, I have to 
do good deeds together with the remaining family 
members of the deceased - by reciting and sharing merits. 
I end up sharing merits almost every day. 

Through this kind of practice and teamwork, I’ve 
gradually come to understand more and more about 
unseen beings. In Myanmar, most of the donations are 
related to dead people. People donate on behalf of their 
late parents, children, or relatives. So we receive many 
donations, especially for those who have already passed 
away. Through this, we come to understand more deeply 
about life after death. 

Deva and Brahma realms do exist - but not many of 
the dead go there. Most of the people who have died may 
have been reborn in realms lower than the Deva or 
Brahma realms. 

So, we tend to have more connection with those 
unseen beings who still need help. When I practiced 
meditation, my mind became more and more stable and 
pure. Through that, I came to understand: If I die with this 
kind of peaceful mind, I may be reborn as a Deva, or 
possibly even in the Brahma realm. This thought came to 
my mind naturally - not just for me, but for everyone who 
practices meditation seriously and continuously. If they 
keep practicing sincerely, their mental level will become 
increasingly stable and pure. And if they die with that 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   191RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   191 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

191 
 

Sometimes, I experience many requests - not from the 
spirits directly, but from family members of the deceased, 
who ask me to help, to transfer merit. Therefore, I have to 
do good deeds together with the remaining family 
members of the deceased - by reciting and sharing merits. 
I end up sharing merits almost every day. 

Through this kind of practice and teamwork, I’ve 
gradually come to understand more and more about 
unseen beings. In Myanmar, most of the donations are 
related to dead people. People donate on behalf of their 
late parents, children, or relatives. So we receive many 
donations, especially for those who have already passed 
away. Through this, we come to understand more deeply 
about life after death. 

Deva and Brahma realms do exist - but not many of 
the dead go there. Most of the people who have died may 
have been reborn in realms lower than the Deva or 
Brahma realms. 

So, we tend to have more connection with those 
unseen beings who still need help. When I practiced 
meditation, my mind became more and more stable and 
pure. Through that, I came to understand: If I die with this 
kind of peaceful mind, I may be reborn as a Deva, or 
possibly even in the Brahma realm. This thought came to 
my mind naturally - not just for me, but for everyone who 
practices meditation seriously and continuously. If they 
keep practicing sincerely, their mental level will become 
increasingly stable and pure. And if they die with that 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

190 
 

Question 4:  

Dear Sayadaw, you said that we have a teamwork 
with dying people and even with the dead people. So do 
we also have a connection with the Devas? And how? 
As human beings, we can communicate with each 
other through words. But can we also communicate 
with Devas or other types of beings? You said it’s also 
teamwork, so when we cannot do something as a 
human, can we use their (Devas) help by using their 
power? 

Answer:  
I know it’s difficult to prove. Before I practiced 

meditation, I couldn’t accept the idea of unseen beings. I 
could accept the existence of ghosts, but only because I 
had heard so many ghost stories in society. It was not 
based on my own experience. And because I didn’t have 
the strength to reject society’s views, I ended up accepting 
ghosts, whether I liked it or not - whether I understood or 
not. 

But when I started practicing meditation, I began to 
experience a connection with the Buddha, Dhamma, and 
Sangha.  And the Buddha, Dhamma, and Sangha have 
connections with infinite beings. So indirectly, I now have 
to share merits almost every day - especially to dead 
people who are in need of help. They are in need - they 
need food, they need clothes, they need shelter. And that’s 
why they come, asking for someone to make donations, to 
offer requisites, and to share merits. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   190RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   190 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   190RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   190 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



191

Sayadaw Ashin Ottamathara 

191 
 

Sometimes, I experience many requests - not from the 
spirits directly, but from family members of the deceased, 
who ask me to help, to transfer merit. Therefore, I have to 
do good deeds together with the remaining family 
members of the deceased - by reciting and sharing merits. 
I end up sharing merits almost every day. 

Through this kind of practice and teamwork, I’ve 
gradually come to understand more and more about 
unseen beings. In Myanmar, most of the donations are 
related to dead people. People donate on behalf of their 
late parents, children, or relatives. So we receive many 
donations, especially for those who have already passed 
away. Through this, we come to understand more deeply 
about life after death. 

Deva and Brahma realms do exist - but not many of 
the dead go there. Most of the people who have died may 
have been reborn in realms lower than the Deva or 
Brahma realms. 

So, we tend to have more connection with those 
unseen beings who still need help. When I practiced 
meditation, my mind became more and more stable and 
pure. Through that, I came to understand: If I die with this 
kind of peaceful mind, I may be reborn as a Deva, or 
possibly even in the Brahma realm. This thought came to 
my mind naturally - not just for me, but for everyone who 
practices meditation seriously and continuously. If they 
keep practicing sincerely, their mental level will become 
increasingly stable and pure. And if they die with that 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   191RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   191 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

191 
 

Sometimes, I experience many requests - not from the 
spirits directly, but from family members of the deceased, 
who ask me to help, to transfer merit. Therefore, I have to 
do good deeds together with the remaining family 
members of the deceased - by reciting and sharing merits. 
I end up sharing merits almost every day. 

Through this kind of practice and teamwork, I’ve 
gradually come to understand more and more about 
unseen beings. In Myanmar, most of the donations are 
related to dead people. People donate on behalf of their 
late parents, children, or relatives. So we receive many 
donations, especially for those who have already passed 
away. Through this, we come to understand more deeply 
about life after death. 

Deva and Brahma realms do exist - but not many of 
the dead go there. Most of the people who have died may 
have been reborn in realms lower than the Deva or 
Brahma realms. 

So, we tend to have more connection with those 
unseen beings who still need help. When I practiced 
meditation, my mind became more and more stable and 
pure. Through that, I came to understand: If I die with this 
kind of peaceful mind, I may be reborn as a Deva, or 
possibly even in the Brahma realm. This thought came to 
my mind naturally - not just for me, but for everyone who 
practices meditation seriously and continuously. If they 
keep practicing sincerely, their mental level will become 
increasingly stable and pure. And if they die with that 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

190 
 

Question 4:  

Dear Sayadaw, you said that we have a teamwork 
with dying people and even with the dead people. So do 
we also have a connection with the Devas? And how? 
As human beings, we can communicate with each 
other through words. But can we also communicate 
with Devas or other types of beings? You said it’s also 
teamwork, so when we cannot do something as a 
human, can we use their (Devas) help by using their 
power? 

Answer:  
I know it’s difficult to prove. Before I practiced 

meditation, I couldn’t accept the idea of unseen beings. I 
could accept the existence of ghosts, but only because I 
had heard so many ghost stories in society. It was not 
based on my own experience. And because I didn’t have 
the strength to reject society’s views, I ended up accepting 
ghosts, whether I liked it or not - whether I understood or 
not. 

But when I started practicing meditation, I began to 
experience a connection with the Buddha, Dhamma, and 
Sangha.  And the Buddha, Dhamma, and Sangha have 
connections with infinite beings. So indirectly, I now have 
to share merits almost every day - especially to dead 
people who are in need of help. They are in need - they 
need food, they need clothes, they need shelter. And that’s 
why they come, asking for someone to make donations, to 
offer requisites, and to share merits. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   190RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   190 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   191RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   191 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



192

Sayadaw Ashin Ottamathara 

193 
 

hành thiền, tôi cũng không thể chấp nhận được ý tưởng về 
các chúng sinh vô hình. Tôi có thể chấp nhận sự tồn tại 
của các vong linh, nhưng đó là vì tôi đã nghe quá nhiều 
câu chuyện ma trong xã hội. Không phải là do kinh 
nghiệm trực tiếp của bản thân. Và bởi vì tôi không đủ sức 
mạnh nội tâm để phủ nhận các quan điểm của xã hội, nên 
tôi đành chấp nhận chuyện có ma - dù thích hay không, dù 
hiểu hay không hiểu. 

Nhưng khi tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi dần dần có 
kinh nghiệm về sự kết nối với Đức Phật, Pháp và Tăng. 
Và Đức Phật, Pháp, và Tăng có sự liên hệ với vô lượng 
chúng sinh. Vì vậy, một cách gián tiếp, bây giờ tôi phải 
hồi hướng phước báu gần như mỗi ngày, đặc biệt là cho 
những người đã khuất, những người đang cần sự trợ giúp. 
Họ thiếu thốn, họ cần thực phẩm, y phục, chỗ ở. Vì vậy họ 
tìm đến, cầu xin ai đó cúng dường, bố thí, và hồi hướng 
công đức cho họ. 

Đôi khi tôi nhận được rất nhiều lời thỉnh cầu, không 
phải trực tiếp từ các linh hồn, mà là từ những người thân 
còn sống trong gia đình, nhờ tôi giúp đỡ, hồi hướng công 
đức. Vì thế, tôi cùng làm thiện nghiệp với những người 
thân còn lại của người đã mất - bằng cách trì tụng và hồi 
hướng. Kết quả là, tôi hầu như phải hồi hướng phước báu 
mỗi ngày. 

Thông qua sự thực hành và làm việc chung như thế 
này, tôi dần dần hiểu rõ hơn về các chúng sinh vô hình. 
Tại Myanmar, hầu hết các sự cúng dường đều liên quan 
đến người đã khuất. Người ta thường làm phước thay cho 
cha mẹ, con cái hoặc người thân đã mất. Vì thế, chúng tôi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   193RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   193 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

193 
 

hành thiền, tôi cũng không thể chấp nhận được ý tưởng về 
các chúng sinh vô hình. Tôi có thể chấp nhận sự tồn tại 
của các vong linh, nhưng đó là vì tôi đã nghe quá nhiều 
câu chuyện ma trong xã hội. Không phải là do kinh 
nghiệm trực tiếp của bản thân. Và bởi vì tôi không đủ sức 
mạnh nội tâm để phủ nhận các quan điểm của xã hội, nên 
tôi đành chấp nhận chuyện có ma - dù thích hay không, dù 
hiểu hay không hiểu. 

Nhưng khi tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi dần dần có 
kinh nghiệm về sự kết nối với Đức Phật, Pháp và Tăng. 
Và Đức Phật, Pháp, và Tăng có sự liên hệ với vô lượng 
chúng sinh. Vì vậy, một cách gián tiếp, bây giờ tôi phải 
hồi hướng phước báu gần như mỗi ngày, đặc biệt là cho 
những người đã khuất, những người đang cần sự trợ giúp. 
Họ thiếu thốn, họ cần thực phẩm, y phục, chỗ ở. Vì vậy họ 
tìm đến, cầu xin ai đó cúng dường, bố thí, và hồi hướng 
công đức cho họ. 

Đôi khi tôi nhận được rất nhiều lời thỉnh cầu, không 
phải trực tiếp từ các linh hồn, mà là từ những người thân 
còn sống trong gia đình, nhờ tôi giúp đỡ, hồi hướng công 
đức. Vì thế, tôi cùng làm thiện nghiệp với những người 
thân còn lại của người đã mất - bằng cách trì tụng và hồi 
hướng. Kết quả là, tôi hầu như phải hồi hướng phước báu 
mỗi ngày. 

Thông qua sự thực hành và làm việc chung như thế 
này, tôi dần dần hiểu rõ hơn về các chúng sinh vô hình. 
Tại Myanmar, hầu hết các sự cúng dường đều liên quan 
đến người đã khuất. Người ta thường làm phước thay cho 
cha mẹ, con cái hoặc người thân đã mất. Vì thế, chúng tôi 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

192 
 

level of mind, they are sure to be reborn in a Deva or 
Brahma realm in their next life. 

Because of experiencing the nature of mind like this, 
we cannot deny the existence of Deva and Brahma realms. 
Through meditation, we can personally experience the 
causes that lead to becoming Deva or Brahma - it's all 
about different levels, different standards of the mind. 
And that’s why different lives will surely arise from 
different mental conditions. But it's difficult to prove to 
the public. That’s why I don’t speak much about Deva or 
Brahma - because only through practice can one truly 
understand. If someone doesn’t practice, they may not 
believe. So, I don’t argue or try to convince anyone. 
Therefore, I only teach what people are able to understand 
and accept. 

Câu hỏi 4: Kính bạch Ngài, Ngài từng dạy rằng 
chúng ta có sự hợp tác, cùng làm thiện nghiệp với cả 
người đang giai đoạn cận tử nghiệp và cả người đã 
khuất. Vậy, chúng ta có sự kết nối nào với chư Thiên 
(Devas) không ạ? Và bằng cách nào? 
 Là con người, chúng ta có thể giao tiếp với nhau bằng 
lời nói. Nhưng liệu chúng ta có thể giao tiếp với chư 
Thiên hay các loại chúng sinh khác không? 
 Ngài có nói đó cũng là sự làm việc chung - vậy khi con 
người không thể làm được một điều gì đó, liệu chúng 
ta có thể nhờ đến năng lực trợ giúp của chư Thiên 
không ạ? 

Trả lời: 
 Tôi biết rằng điều này rất khó để chứng minh. Trước khi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   192RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   192 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   192RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   192 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



193

Sayadaw Ashin Ottamathara 

193 
 

hành thiền, tôi cũng không thể chấp nhận được ý tưởng về 
các chúng sinh vô hình. Tôi có thể chấp nhận sự tồn tại 
của các vong linh, nhưng đó là vì tôi đã nghe quá nhiều 
câu chuyện ma trong xã hội. Không phải là do kinh 
nghiệm trực tiếp của bản thân. Và bởi vì tôi không đủ sức 
mạnh nội tâm để phủ nhận các quan điểm của xã hội, nên 
tôi đành chấp nhận chuyện có ma - dù thích hay không, dù 
hiểu hay không hiểu. 

Nhưng khi tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi dần dần có 
kinh nghiệm về sự kết nối với Đức Phật, Pháp và Tăng. 
Và Đức Phật, Pháp, và Tăng có sự liên hệ với vô lượng 
chúng sinh. Vì vậy, một cách gián tiếp, bây giờ tôi phải 
hồi hướng phước báu gần như mỗi ngày, đặc biệt là cho 
những người đã khuất, những người đang cần sự trợ giúp. 
Họ thiếu thốn, họ cần thực phẩm, y phục, chỗ ở. Vì vậy họ 
tìm đến, cầu xin ai đó cúng dường, bố thí, và hồi hướng 
công đức cho họ. 

Đôi khi tôi nhận được rất nhiều lời thỉnh cầu, không 
phải trực tiếp từ các linh hồn, mà là từ những người thân 
còn sống trong gia đình, nhờ tôi giúp đỡ, hồi hướng công 
đức. Vì thế, tôi cùng làm thiện nghiệp với những người 
thân còn lại của người đã mất - bằng cách trì tụng và hồi 
hướng. Kết quả là, tôi hầu như phải hồi hướng phước báu 
mỗi ngày. 

Thông qua sự thực hành và làm việc chung như thế 
này, tôi dần dần hiểu rõ hơn về các chúng sinh vô hình. 
Tại Myanmar, hầu hết các sự cúng dường đều liên quan 
đến người đã khuất. Người ta thường làm phước thay cho 
cha mẹ, con cái hoặc người thân đã mất. Vì thế, chúng tôi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   193RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   193 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

193 
 

hành thiền, tôi cũng không thể chấp nhận được ý tưởng về 
các chúng sinh vô hình. Tôi có thể chấp nhận sự tồn tại 
của các vong linh, nhưng đó là vì tôi đã nghe quá nhiều 
câu chuyện ma trong xã hội. Không phải là do kinh 
nghiệm trực tiếp của bản thân. Và bởi vì tôi không đủ sức 
mạnh nội tâm để phủ nhận các quan điểm của xã hội, nên 
tôi đành chấp nhận chuyện có ma - dù thích hay không, dù 
hiểu hay không hiểu. 

Nhưng khi tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi dần dần có 
kinh nghiệm về sự kết nối với Đức Phật, Pháp và Tăng. 
Và Đức Phật, Pháp, và Tăng có sự liên hệ với vô lượng 
chúng sinh. Vì vậy, một cách gián tiếp, bây giờ tôi phải 
hồi hướng phước báu gần như mỗi ngày, đặc biệt là cho 
những người đã khuất, những người đang cần sự trợ giúp. 
Họ thiếu thốn, họ cần thực phẩm, y phục, chỗ ở. Vì vậy họ 
tìm đến, cầu xin ai đó cúng dường, bố thí, và hồi hướng 
công đức cho họ. 

Đôi khi tôi nhận được rất nhiều lời thỉnh cầu, không 
phải trực tiếp từ các linh hồn, mà là từ những người thân 
còn sống trong gia đình, nhờ tôi giúp đỡ, hồi hướng công 
đức. Vì thế, tôi cùng làm thiện nghiệp với những người 
thân còn lại của người đã mất - bằng cách trì tụng và hồi 
hướng. Kết quả là, tôi hầu như phải hồi hướng phước báu 
mỗi ngày. 

Thông qua sự thực hành và làm việc chung như thế 
này, tôi dần dần hiểu rõ hơn về các chúng sinh vô hình. 
Tại Myanmar, hầu hết các sự cúng dường đều liên quan 
đến người đã khuất. Người ta thường làm phước thay cho 
cha mẹ, con cái hoặc người thân đã mất. Vì thế, chúng tôi 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

192 
 

level of mind, they are sure to be reborn in a Deva or 
Brahma realm in their next life. 

Because of experiencing the nature of mind like this, 
we cannot deny the existence of Deva and Brahma realms. 
Through meditation, we can personally experience the 
causes that lead to becoming Deva or Brahma - it's all 
about different levels, different standards of the mind. 
And that’s why different lives will surely arise from 
different mental conditions. But it's difficult to prove to 
the public. That’s why I don’t speak much about Deva or 
Brahma - because only through practice can one truly 
understand. If someone doesn’t practice, they may not 
believe. So, I don’t argue or try to convince anyone. 
Therefore, I only teach what people are able to understand 
and accept. 

Câu hỏi 4: Kính bạch Ngài, Ngài từng dạy rằng 
chúng ta có sự hợp tác, cùng làm thiện nghiệp với cả 
người đang giai đoạn cận tử nghiệp và cả người đã 
khuất. Vậy, chúng ta có sự kết nối nào với chư Thiên 
(Devas) không ạ? Và bằng cách nào? 
 Là con người, chúng ta có thể giao tiếp với nhau bằng 
lời nói. Nhưng liệu chúng ta có thể giao tiếp với chư 
Thiên hay các loại chúng sinh khác không? 
 Ngài có nói đó cũng là sự làm việc chung - vậy khi con 
người không thể làm được một điều gì đó, liệu chúng 
ta có thể nhờ đến năng lực trợ giúp của chư Thiên 
không ạ? 

Trả lời: 
 Tôi biết rằng điều này rất khó để chứng minh. Trước khi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   192RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   192 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   193RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   193 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



194

Sayadaw Ashin Ottamathara 

195 
 

Tuy nhiên, điều này rất khó chứng minh cho công 
chúng. Đó là lý do tại sao tôi không thường nói nhiều về 
chư Thiên hay Phạm Thiên - bởi vì chỉ thông qua sự thực 
hành, người ta mới có thể thực sự hiểu được. Nếu ai đó 
không hành trì, họ sẽ khó tin. Vì vậy, tôi không tranh luận 
hay cố gắng thuyết phục bất kỳ ai. 
 Tôi chỉ giảng dạy những gì mà mọi người có thể tiếp 
nhận và hiểu được. 

Question 5: 
Dear Sayadaw, what is the cause that makes some 

people not ask you questions? In some cases, I have 
heard them say they don't ask the questions because 
they already know the answers, but I wonder to myself 
do they really know the answers or not? 

Answer: 
I myself don’t know the answer if there is no question. 

Besides, my answers change time after time. So I might say 
“I don’t know the answer if there is no question”. Only 
when there is a question, I will try to find the answer by 
using the merits, good deeds, or the practice.  

I have been practicing for over 23 years continuously, 
that’s why I know many different practices. I have been 
solving problems from 2007 until now, continuously that’s 
why I know the solutions - not by words, not by reading, 
not by listening, but by practicing. Practice means solving 
the problem - is also the practice to find the answers. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   195RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   195 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

195 
 

Tuy nhiên, điều này rất khó chứng minh cho công 
chúng. Đó là lý do tại sao tôi không thường nói nhiều về 
chư Thiên hay Phạm Thiên - bởi vì chỉ thông qua sự thực 
hành, người ta mới có thể thực sự hiểu được. Nếu ai đó 
không hành trì, họ sẽ khó tin. Vì vậy, tôi không tranh luận 
hay cố gắng thuyết phục bất kỳ ai. 
 Tôi chỉ giảng dạy những gì mà mọi người có thể tiếp 
nhận và hiểu được. 

Question 5: 
Dear Sayadaw, what is the cause that makes some 

people not ask you questions? In some cases, I have 
heard them say they don't ask the questions because 
they already know the answers, but I wonder to myself 
do they really know the answers or not? 

Answer: 
I myself don’t know the answer if there is no question. 

Besides, my answers change time after time. So I might say 
“I don’t know the answer if there is no question”. Only 
when there is a question, I will try to find the answer by 
using the merits, good deeds, or the practice.  

I have been practicing for over 23 years continuously, 
that’s why I know many different practices. I have been 
solving problems from 2007 until now, continuously that’s 
why I know the solutions - not by words, not by reading, 
not by listening, but by practicing. Practice means solving 
the problem - is also the practice to find the answers. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

194 
 

tiếp nhận rất nhiều sự cúng dường, đặc biệt là dành cho 
những người đã qua đời. Qua đó, chúng tôi có cơ hội hiểu 
sâu sắc hơn về đời sống sau khi chết. 

Các cõi chư Thiên (Deva) và Phạm Thiên (Brahma) 
thật sự có tồn tại - nhưng không phải ai sau khi chết cũng 
được sinh về những cảnh giới đó. Phần lớn người chết có 
thể đã tái sinh vào những cảnh giới thấp hơn cõi chư 
Thiên và Phạm Thiên. 

Do đó, chúng tôi thường có sự kết nối nhiều hơn với 
những chúng sinh vô hình vẫn còn cần được trợ giúp. Khi 
tôi hành thiền, tâm tôi dần dần trở nên ổn định và thanh 
tịnh hơn. Qua đó, tôi tự mình nhận ra: nếu tôi chết với một 
tâm trạng an lạc như vậy, rất có thể tôi sẽ được tái sinh 
làm chư Thiên - hoặc thậm chí sinh về cõi Phạm Thiên. 

Tư tưởng ấy khởi lên một cách tự nhiên - không chỉ 
cho riêng tôi, mà cho bất kỳ ai thực hành thiền một cách 
nghiêm túc và liên tục. Nếu họ tiếp tục tu tập chân thành, 
trình độ tâm của họ sẽ ngày càng ổn định và thanh tịnh. 
Và nếu họ chết với một tâm như vậy, chắc chắn họ sẽ tái 
sinh vào cõi chư Thiên hoặc Phạm Thiên trong đời sau. 

Bởi vì đã tự mình trải nghiệm bản chất của tâm như 
thế, tôi không thể phủ nhận sự tồn tại của các cõi chư 
Thiên hay Phạm Thiên. Thông qua hành thiền, chúng ta có 
thể tự mình cảm nhận được các nhân duyên dẫn đến sự tái 
sinh làm chư Thiên hay Phạm Thiên - tất cả đều phụ thuộc 
vào cấp độ và phẩm chất của tâm. Chính vì vậy, các đời 
sống khác nhau sẽ phát sinh từ các trạng thái tâm khác 
nhau. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   194RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   194 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   194RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   194 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



195

Sayadaw Ashin Ottamathara 

195 
 

Tuy nhiên, điều này rất khó chứng minh cho công 
chúng. Đó là lý do tại sao tôi không thường nói nhiều về 
chư Thiên hay Phạm Thiên - bởi vì chỉ thông qua sự thực 
hành, người ta mới có thể thực sự hiểu được. Nếu ai đó 
không hành trì, họ sẽ khó tin. Vì vậy, tôi không tranh luận 
hay cố gắng thuyết phục bất kỳ ai. 
 Tôi chỉ giảng dạy những gì mà mọi người có thể tiếp 
nhận và hiểu được. 

Question 5: 
Dear Sayadaw, what is the cause that makes some 

people not ask you questions? In some cases, I have 
heard them say they don't ask the questions because 
they already know the answers, but I wonder to myself 
do they really know the answers or not? 

Answer: 
I myself don’t know the answer if there is no question. 

Besides, my answers change time after time. So I might say 
“I don’t know the answer if there is no question”. Only 
when there is a question, I will try to find the answer by 
using the merits, good deeds, or the practice.  

I have been practicing for over 23 years continuously, 
that’s why I know many different practices. I have been 
solving problems from 2007 until now, continuously that’s 
why I know the solutions - not by words, not by reading, 
not by listening, but by practicing. Practice means solving 
the problem - is also the practice to find the answers. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   195RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   195 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

195 
 

Tuy nhiên, điều này rất khó chứng minh cho công 
chúng. Đó là lý do tại sao tôi không thường nói nhiều về 
chư Thiên hay Phạm Thiên - bởi vì chỉ thông qua sự thực 
hành, người ta mới có thể thực sự hiểu được. Nếu ai đó 
không hành trì, họ sẽ khó tin. Vì vậy, tôi không tranh luận 
hay cố gắng thuyết phục bất kỳ ai. 
 Tôi chỉ giảng dạy những gì mà mọi người có thể tiếp 
nhận và hiểu được. 

Question 5: 
Dear Sayadaw, what is the cause that makes some 

people not ask you questions? In some cases, I have 
heard them say they don't ask the questions because 
they already know the answers, but I wonder to myself 
do they really know the answers or not? 

Answer: 
I myself don’t know the answer if there is no question. 

Besides, my answers change time after time. So I might say 
“I don’t know the answer if there is no question”. Only 
when there is a question, I will try to find the answer by 
using the merits, good deeds, or the practice.  

I have been practicing for over 23 years continuously, 
that’s why I know many different practices. I have been 
solving problems from 2007 until now, continuously that’s 
why I know the solutions - not by words, not by reading, 
not by listening, but by practicing. Practice means solving 
the problem - is also the practice to find the answers. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

194 
 

tiếp nhận rất nhiều sự cúng dường, đặc biệt là dành cho 
những người đã qua đời. Qua đó, chúng tôi có cơ hội hiểu 
sâu sắc hơn về đời sống sau khi chết. 

Các cõi chư Thiên (Deva) và Phạm Thiên (Brahma) 
thật sự có tồn tại - nhưng không phải ai sau khi chết cũng 
được sinh về những cảnh giới đó. Phần lớn người chết có 
thể đã tái sinh vào những cảnh giới thấp hơn cõi chư 
Thiên và Phạm Thiên. 

Do đó, chúng tôi thường có sự kết nối nhiều hơn với 
những chúng sinh vô hình vẫn còn cần được trợ giúp. Khi 
tôi hành thiền, tâm tôi dần dần trở nên ổn định và thanh 
tịnh hơn. Qua đó, tôi tự mình nhận ra: nếu tôi chết với một 
tâm trạng an lạc như vậy, rất có thể tôi sẽ được tái sinh 
làm chư Thiên - hoặc thậm chí sinh về cõi Phạm Thiên. 

Tư tưởng ấy khởi lên một cách tự nhiên - không chỉ 
cho riêng tôi, mà cho bất kỳ ai thực hành thiền một cách 
nghiêm túc và liên tục. Nếu họ tiếp tục tu tập chân thành, 
trình độ tâm của họ sẽ ngày càng ổn định và thanh tịnh. 
Và nếu họ chết với một tâm như vậy, chắc chắn họ sẽ tái 
sinh vào cõi chư Thiên hoặc Phạm Thiên trong đời sau. 

Bởi vì đã tự mình trải nghiệm bản chất của tâm như 
thế, tôi không thể phủ nhận sự tồn tại của các cõi chư 
Thiên hay Phạm Thiên. Thông qua hành thiền, chúng ta có 
thể tự mình cảm nhận được các nhân duyên dẫn đến sự tái 
sinh làm chư Thiên hay Phạm Thiên - tất cả đều phụ thuộc 
vào cấp độ và phẩm chất của tâm. Chính vì vậy, các đời 
sống khác nhau sẽ phát sinh từ các trạng thái tâm khác 
nhau. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   194RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   194 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   195RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   195 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



196

Sayadaw Ashin Ottamathara 

197 
 

difficult to work. So it’s concerned with the habits of the 
people.  

Another reason for not asking questions is that many 
people in the society are afraid of the religious persons, 
because they are different-not the same level as the lay 
people. Therefore, they are not very friendly with the 
monks and nuns. Only a few lay people are friendly with 
monks and nuns. Because of the attachment to the life of 
lay people, most of them do not ask questions.  

Besides, asking questions to the monks and nuns is 
concerned with religious persons, so some of the lay people 
are not much friendly with the religious people, therefore 
they may not ask, they are difficult to ask questions. Asking 
the question may be easy for them, but dealing with 
religious people may be difficult for them. 

But it is better to ask the question, to ask the question 
like this is really effective for everyone, that's why you 
should ask the question. Only by asking the question, as a 
meditation teacher, can I know about the followers or 
devotees more clearly. So also by answering questions 
directly, the questioner can also know the teacher more 
clearly.  

Only by direct connection by question and answer like 
this is good for both sides - not to misunderstand but to 
understand more and more deeply. If the meditators are not 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   197RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   197 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

197 
 

difficult to work. So it’s concerned with the habits of the 
people.  

Another reason for not asking questions is that many 
people in the society are afraid of the religious persons, 
because they are different-not the same level as the lay 
people. Therefore, they are not very friendly with the 
monks and nuns. Only a few lay people are friendly with 
monks and nuns. Because of the attachment to the life of 
lay people, most of them do not ask questions.  

Besides, asking questions to the monks and nuns is 
concerned with religious persons, so some of the lay people 
are not much friendly with the religious people, therefore 
they may not ask, they are difficult to ask questions. Asking 
the question may be easy for them, but dealing with 
religious people may be difficult for them. 

But it is better to ask the question, to ask the question 
like this is really effective for everyone, that's why you 
should ask the question. Only by asking the question, as a 
meditation teacher, can I know about the followers or 
devotees more clearly. So also by answering questions 
directly, the questioner can also know the teacher more 
clearly.  

Only by direct connection by question and answer like 
this is good for both sides - not to misunderstand but to 
understand more and more deeply. If the meditators are not 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

196 
 

For me, doing good deeds is not difficult, I’ve been doing 
good deeds all the time from 1999 until now. But the 
problem is to explain how to do good deeds. That is difficult 
for me because I learned by practice, not by reading or 
listening. I’m not rejecting reading or listening, but on my 
side, it is easy to do something practically.  

So, for all the questions and problems, I will not ask 
someone, I don’t have the chance to ask someone, to ask 
the questions like this, but I ‘ve got the chance to do good 
deeds more and more. In this way, I can find the solutions 
or answers by my own practice. 

My weakness is that it’s difficult for me to answer the 
questions because of the difficulty concerning the 
language. I don’t use language to find the answers or 
solutions but I use practice and good deeds to find. That’s 
why I have many experiences concerning solving problems 
and finding answers. That’s why my answers are changing 
time after time.  

The more I answer questions by using Myanmar or 
English language, the more skillful I answer the questions 
by language, that’s why my answers will be changing 
continuously. 

From what I understand, people do not ask the questions 
because of their habits. Most of the people have difficulty 
speaking with someone, especially the men, men are busy, 
not for speaking but for working. Women are not working 
as much as men. That's why women are easy to speak, but 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   196RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   196 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   196RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   196 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



197

Sayadaw Ashin Ottamathara 

197 
 

difficult to work. So it’s concerned with the habits of the 
people.  

Another reason for not asking questions is that many 
people in the society are afraid of the religious persons, 
because they are different-not the same level as the lay 
people. Therefore, they are not very friendly with the 
monks and nuns. Only a few lay people are friendly with 
monks and nuns. Because of the attachment to the life of 
lay people, most of them do not ask questions.  

Besides, asking questions to the monks and nuns is 
concerned with religious persons, so some of the lay people 
are not much friendly with the religious people, therefore 
they may not ask, they are difficult to ask questions. Asking 
the question may be easy for them, but dealing with 
religious people may be difficult for them. 

But it is better to ask the question, to ask the question 
like this is really effective for everyone, that's why you 
should ask the question. Only by asking the question, as a 
meditation teacher, can I know about the followers or 
devotees more clearly. So also by answering questions 
directly, the questioner can also know the teacher more 
clearly.  

Only by direct connection by question and answer like 
this is good for both sides - not to misunderstand but to 
understand more and more deeply. If the meditators are not 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   197RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   197 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

197 
 

difficult to work. So it’s concerned with the habits of the 
people.  

Another reason for not asking questions is that many 
people in the society are afraid of the religious persons, 
because they are different-not the same level as the lay 
people. Therefore, they are not very friendly with the 
monks and nuns. Only a few lay people are friendly with 
monks and nuns. Because of the attachment to the life of 
lay people, most of them do not ask questions.  

Besides, asking questions to the monks and nuns is 
concerned with religious persons, so some of the lay people 
are not much friendly with the religious people, therefore 
they may not ask, they are difficult to ask questions. Asking 
the question may be easy for them, but dealing with 
religious people may be difficult for them. 

But it is better to ask the question, to ask the question 
like this is really effective for everyone, that's why you 
should ask the question. Only by asking the question, as a 
meditation teacher, can I know about the followers or 
devotees more clearly. So also by answering questions 
directly, the questioner can also know the teacher more 
clearly.  

Only by direct connection by question and answer like 
this is good for both sides - not to misunderstand but to 
understand more and more deeply. If the meditators are not 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

196 
 

For me, doing good deeds is not difficult, I’ve been doing 
good deeds all the time from 1999 until now. But the 
problem is to explain how to do good deeds. That is difficult 
for me because I learned by practice, not by reading or 
listening. I’m not rejecting reading or listening, but on my 
side, it is easy to do something practically.  

So, for all the questions and problems, I will not ask 
someone, I don’t have the chance to ask someone, to ask 
the questions like this, but I ‘ve got the chance to do good 
deeds more and more. In this way, I can find the solutions 
or answers by my own practice. 

My weakness is that it’s difficult for me to answer the 
questions because of the difficulty concerning the 
language. I don’t use language to find the answers or 
solutions but I use practice and good deeds to find. That’s 
why I have many experiences concerning solving problems 
and finding answers. That’s why my answers are changing 
time after time.  

The more I answer questions by using Myanmar or 
English language, the more skillful I answer the questions 
by language, that’s why my answers will be changing 
continuously. 

From what I understand, people do not ask the questions 
because of their habits. Most of the people have difficulty 
speaking with someone, especially the men, men are busy, 
not for speaking but for working. Women are not working 
as much as men. That's why women are easy to speak, but 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   196RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   196 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   197RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   197 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



198

Sayadaw Ashin Ottamathara 

199 
 

Đối với tôi, làm thiện pháp không khó, tôi đã làm thiện 
pháp liên tục từ năm 1999 đến nay. Nhưng vấn đề nằm ở 
chỗ là phải giải thích cho người khác hiểu cách làm thiện 
pháp, vì tôi học bằng cách thực hành, chứ không phải bằng 
cách đọc hay nghe. Tôi không phủ nhận việc đọc và nghe, 
nhưng đối với tôi, đi vào thực tiễn thì dễ hơn. 

Vì vậy, đối với tất cả các câu hỏi hay vấn đề, tôi thường 
không hỏi ai, tôi cũng không có cơ hội để hỏi người khác 
những câu hỏi như thế này. Nhưng tôi lại có cơ hội để làm 
nhiều thiện pháp hơn. Chính vì thế, tôi tìm ra câu trả lời và 
các giải pháp thông qua thực hành của riêng mình. 

Điểm yếu của tôi là khó diễn đạt câu trả lời, chủ yếu vì 
rào cản ngôn ngữ. Tôi không dùng ngôn ngữ để tìm ra câu 
trả lời mà tôi dùng sự thực hành cũng như các thiện pháp 
để tìm ra phương án. Đó là lý do tôi có nhiều kinh nghiệm 
trong việc giải quyết vấn đề và trả lời các câu hỏi. Và cũng 
chính vì vậy mà câu trả lời của tôi thay đổi theo thời gian. 
Càng trả lời nhiều câu hỏi bằng tiếng Myanmar hoặc tiếng 
Anh, tôi càng có kỹ năng hơn trong việc diễn đạt bằng ngôn 
ngữ, cho nên, câu trả lời của tôi sẽ luôn thay đổi. 

Theo sự hiểu biết của tôi, mọi người không đặt câu hỏi 
là do thói quen của họ. Đa số chúng ta khó để giao tiếp với 
nhau – đặc biệt là nam giới, nam giới thường bận rộn với 
công việc nên họ ít khi trò chuyện. Còn phụ nữ làm việc ít 
hơn, nên họ dễ để trò chuyện, nhưng lại khó để làm việc 
hơn. Vì vậy, điều này có liên quan đến thói quen sống. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   199RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   199 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

199 
 

Đối với tôi, làm thiện pháp không khó, tôi đã làm thiện 
pháp liên tục từ năm 1999 đến nay. Nhưng vấn đề nằm ở 
chỗ là phải giải thích cho người khác hiểu cách làm thiện 
pháp, vì tôi học bằng cách thực hành, chứ không phải bằng 
cách đọc hay nghe. Tôi không phủ nhận việc đọc và nghe, 
nhưng đối với tôi, đi vào thực tiễn thì dễ hơn. 

Vì vậy, đối với tất cả các câu hỏi hay vấn đề, tôi thường 
không hỏi ai, tôi cũng không có cơ hội để hỏi người khác 
những câu hỏi như thế này. Nhưng tôi lại có cơ hội để làm 
nhiều thiện pháp hơn. Chính vì thế, tôi tìm ra câu trả lời và 
các giải pháp thông qua thực hành của riêng mình. 

Điểm yếu của tôi là khó diễn đạt câu trả lời, chủ yếu vì 
rào cản ngôn ngữ. Tôi không dùng ngôn ngữ để tìm ra câu 
trả lời mà tôi dùng sự thực hành cũng như các thiện pháp 
để tìm ra phương án. Đó là lý do tôi có nhiều kinh nghiệm 
trong việc giải quyết vấn đề và trả lời các câu hỏi. Và cũng 
chính vì vậy mà câu trả lời của tôi thay đổi theo thời gian. 
Càng trả lời nhiều câu hỏi bằng tiếng Myanmar hoặc tiếng 
Anh, tôi càng có kỹ năng hơn trong việc diễn đạt bằng ngôn 
ngữ, cho nên, câu trả lời của tôi sẽ luôn thay đổi. 

Theo sự hiểu biết của tôi, mọi người không đặt câu hỏi 
là do thói quen của họ. Đa số chúng ta khó để giao tiếp với 
nhau – đặc biệt là nam giới, nam giới thường bận rộn với 
công việc nên họ ít khi trò chuyện. Còn phụ nữ làm việc ít 
hơn, nên họ dễ để trò chuyện, nhưng lại khó để làm việc 
hơn. Vì vậy, điều này có liên quan đến thói quen sống. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

198 
 

asking questions often, there may be misunderstanding 
between each other.  

In Myanmar, people are not open to each other, not 
speaking much to the public or to strangers. Therefore only 
speaking among friends or family members. That's why 
there are many misunderstandings between the Myanmar 
people. 

Câu hỏi 5: Kính thưa Sayadaw, lý do gì khiến một số 
người không đặt câu hỏi với ngài? Trong một vài trường 
hợp, con có nghe rằng sở dĩ họ không đặt câu hỏi vì họ 
đã biết câu trả lời từ ngài. Nhưng con vẫn thắc mắc liệu 
họ thật sự biết rõ câu trả lời hay không? 

Trả lời: 
Nếu không có câu hỏi, chính bản thân tôi cũng không 

biết câu trả lời. Hơn nữa, câu trả lời của tôi luôn thay đổi 
theo thời gian. Vì vậy, tôi có thể nói: “Tôi không biết câu 
trả lời nếu không có câu hỏi.” Chỉ khi có câu hỏi thì tôi mới 
cố gắng tìm câu trả lời bằng cách sử dụng phước báu, các 
việc Pháp, hoặc qua sự thực hành của chính mình. 

Tôi đã hành thiền liên tục hơn 23 năm, vậy nên tôi biết 
nhiều phương pháp thực hành khác nhau. Từ năm 2007 đến 
nay, tôi vẫn luôn giải quyết các vấn đề. Đó là lý do tôi biết 
các phương án– không phải thông qua lời nói, không phải 
bằng việc đọc hay nghe, mà chính là nhờ sự thực hành. 
Thực hành có nghĩa là giải quyết vấn đề - đó cũng là một 
cách để tìm ra câu trả lời. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   198RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   198 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   198RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   198 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



199

Sayadaw Ashin Ottamathara 

199 
 

Đối với tôi, làm thiện pháp không khó, tôi đã làm thiện 
pháp liên tục từ năm 1999 đến nay. Nhưng vấn đề nằm ở 
chỗ là phải giải thích cho người khác hiểu cách làm thiện 
pháp, vì tôi học bằng cách thực hành, chứ không phải bằng 
cách đọc hay nghe. Tôi không phủ nhận việc đọc và nghe, 
nhưng đối với tôi, đi vào thực tiễn thì dễ hơn. 

Vì vậy, đối với tất cả các câu hỏi hay vấn đề, tôi thường 
không hỏi ai, tôi cũng không có cơ hội để hỏi người khác 
những câu hỏi như thế này. Nhưng tôi lại có cơ hội để làm 
nhiều thiện pháp hơn. Chính vì thế, tôi tìm ra câu trả lời và 
các giải pháp thông qua thực hành của riêng mình. 

Điểm yếu của tôi là khó diễn đạt câu trả lời, chủ yếu vì 
rào cản ngôn ngữ. Tôi không dùng ngôn ngữ để tìm ra câu 
trả lời mà tôi dùng sự thực hành cũng như các thiện pháp 
để tìm ra phương án. Đó là lý do tôi có nhiều kinh nghiệm 
trong việc giải quyết vấn đề và trả lời các câu hỏi. Và cũng 
chính vì vậy mà câu trả lời của tôi thay đổi theo thời gian. 
Càng trả lời nhiều câu hỏi bằng tiếng Myanmar hoặc tiếng 
Anh, tôi càng có kỹ năng hơn trong việc diễn đạt bằng ngôn 
ngữ, cho nên, câu trả lời của tôi sẽ luôn thay đổi. 

Theo sự hiểu biết của tôi, mọi người không đặt câu hỏi 
là do thói quen của họ. Đa số chúng ta khó để giao tiếp với 
nhau – đặc biệt là nam giới, nam giới thường bận rộn với 
công việc nên họ ít khi trò chuyện. Còn phụ nữ làm việc ít 
hơn, nên họ dễ để trò chuyện, nhưng lại khó để làm việc 
hơn. Vì vậy, điều này có liên quan đến thói quen sống. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   199RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   199 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

199 
 

Đối với tôi, làm thiện pháp không khó, tôi đã làm thiện 
pháp liên tục từ năm 1999 đến nay. Nhưng vấn đề nằm ở 
chỗ là phải giải thích cho người khác hiểu cách làm thiện 
pháp, vì tôi học bằng cách thực hành, chứ không phải bằng 
cách đọc hay nghe. Tôi không phủ nhận việc đọc và nghe, 
nhưng đối với tôi, đi vào thực tiễn thì dễ hơn. 

Vì vậy, đối với tất cả các câu hỏi hay vấn đề, tôi thường 
không hỏi ai, tôi cũng không có cơ hội để hỏi người khác 
những câu hỏi như thế này. Nhưng tôi lại có cơ hội để làm 
nhiều thiện pháp hơn. Chính vì thế, tôi tìm ra câu trả lời và 
các giải pháp thông qua thực hành của riêng mình. 

Điểm yếu của tôi là khó diễn đạt câu trả lời, chủ yếu vì 
rào cản ngôn ngữ. Tôi không dùng ngôn ngữ để tìm ra câu 
trả lời mà tôi dùng sự thực hành cũng như các thiện pháp 
để tìm ra phương án. Đó là lý do tôi có nhiều kinh nghiệm 
trong việc giải quyết vấn đề và trả lời các câu hỏi. Và cũng 
chính vì vậy mà câu trả lời của tôi thay đổi theo thời gian. 
Càng trả lời nhiều câu hỏi bằng tiếng Myanmar hoặc tiếng 
Anh, tôi càng có kỹ năng hơn trong việc diễn đạt bằng ngôn 
ngữ, cho nên, câu trả lời của tôi sẽ luôn thay đổi. 

Theo sự hiểu biết của tôi, mọi người không đặt câu hỏi 
là do thói quen của họ. Đa số chúng ta khó để giao tiếp với 
nhau – đặc biệt là nam giới, nam giới thường bận rộn với 
công việc nên họ ít khi trò chuyện. Còn phụ nữ làm việc ít 
hơn, nên họ dễ để trò chuyện, nhưng lại khó để làm việc 
hơn. Vì vậy, điều này có liên quan đến thói quen sống. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

198 
 

asking questions often, there may be misunderstanding 
between each other.  

In Myanmar, people are not open to each other, not 
speaking much to the public or to strangers. Therefore only 
speaking among friends or family members. That's why 
there are many misunderstandings between the Myanmar 
people. 

Câu hỏi 5: Kính thưa Sayadaw, lý do gì khiến một số 
người không đặt câu hỏi với ngài? Trong một vài trường 
hợp, con có nghe rằng sở dĩ họ không đặt câu hỏi vì họ 
đã biết câu trả lời từ ngài. Nhưng con vẫn thắc mắc liệu 
họ thật sự biết rõ câu trả lời hay không? 

Trả lời: 
Nếu không có câu hỏi, chính bản thân tôi cũng không 

biết câu trả lời. Hơn nữa, câu trả lời của tôi luôn thay đổi 
theo thời gian. Vì vậy, tôi có thể nói: “Tôi không biết câu 
trả lời nếu không có câu hỏi.” Chỉ khi có câu hỏi thì tôi mới 
cố gắng tìm câu trả lời bằng cách sử dụng phước báu, các 
việc Pháp, hoặc qua sự thực hành của chính mình. 

Tôi đã hành thiền liên tục hơn 23 năm, vậy nên tôi biết 
nhiều phương pháp thực hành khác nhau. Từ năm 2007 đến 
nay, tôi vẫn luôn giải quyết các vấn đề. Đó là lý do tôi biết 
các phương án– không phải thông qua lời nói, không phải 
bằng việc đọc hay nghe, mà chính là nhờ sự thực hành. 
Thực hành có nghĩa là giải quyết vấn đề - đó cũng là một 
cách để tìm ra câu trả lời. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   198RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   198 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   199RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   199 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



200

Sayadaw Ashin Ottamathara 

201 
 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   201RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   201 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

201 
 

 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

200 
 

Một lý do khác khiến nhiều người không hỏi là vì họ e 
ngại các vị tu hành. Họ nhận thấy sự khác biệt giữa tu sĩ và 
cư sĩ. Vì vậy, họ không mấy cởi mở với chư Tăng và chư 
Ni. Chỉ một số ít cư sĩ cảm thấy thoải mái với quý thầy, quý 
sư cô. Vì quá gắn bó với đời sống thế tục, nên phần lớn 
người tại gia sẽ ngần ngại đặt câu hỏi. Bên cạnh đó, việc 
đặt câu hỏi hỏi đến chư Tăng Ni đồng nghĩa với việc phải 
tiếp xúc với tu sĩ, nên nhiều người còn ngần ngại. Có thể 
với họ, việc đặt câu hỏi là dễ, nhưng việc giao tiếp với 
người tu hành lại là khó. 

Tuy nhiên, hỏi những câu như thế này thực sự có ích 
cho tất cả mọi người. Vì vậy, bạn nên hỏi, chỉ khi đặt câu 
hỏi, tôi – với tư cách là một thiền sư – mới hiểu rõ hơn về 
học trò, người thực hành, hoặc các Phật tử. Và người hỏi 
cũng sẽ hiểu rõ hơn về người thầy thông qua việc nghe được 
câu trả lời trực tiếp. 

Sự kết nối trực tiếp qua việc hỏi – đáp như thế này rất 
tốt cho cả hai bên. Nó tránh gây hiểu lầm và giúp sự thông 
hiểu lẫn nhau trở nên sâu sắc hơn. Nếu thiền sinh không 
thường đặt câu hỏi hỏi, sẽ dễ dẫn đến những hiểu lầm. Ở 
Myanmar, mọi người ít khi cởi mở với nhau, họ không hay 
nói chuyện trước công chúng hoặc với người lạ. Họ chỉ nói 
chuyện với bạn bè hoặc người trong gia đình. Vì vậy mà có 
nhiều hiểu lầm xảy ra trong xã hội Myanmar. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   200RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   200 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   200RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   200 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



201

Sayadaw Ashin Ottamathara 

201 
 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   201RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   201 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

201 
 

 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

200 
 

Một lý do khác khiến nhiều người không hỏi là vì họ e 
ngại các vị tu hành. Họ nhận thấy sự khác biệt giữa tu sĩ và 
cư sĩ. Vì vậy, họ không mấy cởi mở với chư Tăng và chư 
Ni. Chỉ một số ít cư sĩ cảm thấy thoải mái với quý thầy, quý 
sư cô. Vì quá gắn bó với đời sống thế tục, nên phần lớn 
người tại gia sẽ ngần ngại đặt câu hỏi. Bên cạnh đó, việc 
đặt câu hỏi hỏi đến chư Tăng Ni đồng nghĩa với việc phải 
tiếp xúc với tu sĩ, nên nhiều người còn ngần ngại. Có thể 
với họ, việc đặt câu hỏi là dễ, nhưng việc giao tiếp với 
người tu hành lại là khó. 

Tuy nhiên, hỏi những câu như thế này thực sự có ích 
cho tất cả mọi người. Vì vậy, bạn nên hỏi, chỉ khi đặt câu 
hỏi, tôi – với tư cách là một thiền sư – mới hiểu rõ hơn về 
học trò, người thực hành, hoặc các Phật tử. Và người hỏi 
cũng sẽ hiểu rõ hơn về người thầy thông qua việc nghe được 
câu trả lời trực tiếp. 

Sự kết nối trực tiếp qua việc hỏi – đáp như thế này rất 
tốt cho cả hai bên. Nó tránh gây hiểu lầm và giúp sự thông 
hiểu lẫn nhau trở nên sâu sắc hơn. Nếu thiền sinh không 
thường đặt câu hỏi hỏi, sẽ dễ dẫn đến những hiểu lầm. Ở 
Myanmar, mọi người ít khi cởi mở với nhau, họ không hay 
nói chuyện trước công chúng hoặc với người lạ. Họ chỉ nói 
chuyện với bạn bè hoặc người trong gia đình. Vì vậy mà có 
nhiều hiểu lầm xảy ra trong xã hội Myanmar. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   200RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   200 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   201RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   201 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



202

Sayadaw Ashin Ottamathara 

203 
 

May I ask Sayadaw, in such a case, do the delusion 
and attachment cause anxiety? I humbly seek your 
guidance on how to free myself from this state. 

Answer: 
This is his attachment. He needs to detach from that 

attachment. If he can not detach, he may experience it like 
that. Attachment is the cause of our future experience. So 
he should detach from his mind and from his thinking. To 
detach from ourselves, we need to be mindful of ourselves, 
or our body and mind, to know the truth of selflessness,  of 
cause and effect , of impermanent nature. 

Now you know something not real in your mind. The 
practice of meditation is trying to know emptiness, or 
selflessness of everything or every knowing of the mind. 

Because of not knowing nothingness, emptiness, or 
selflessness, we attach what we experience, and we will 
experience what we are attaching now. If we can not detach, 
it will surely happen. I have experience with some of the 
people who suicide by themselves. Before they suicide, 
they are attached to dying. Then they share their feelings to 
close someone. If we can not solve their attachment, that 
person will surely die from suicide. 

Most people have attachment to bad experiences in their 
life. If we are practicing meditation continuously and 
seriously, we can know our own attachment. Our strongest 
attachment will be the main object to be mindful of. Trying 
to know the nothingness or emptiness or selflessness of that 
object. This is the surest solution for that problem. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   203RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   203 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

203 
 

May I ask Sayadaw, in such a case, do the delusion 
and attachment cause anxiety? I humbly seek your 
guidance on how to free myself from this state. 

Answer: 
This is his attachment. He needs to detach from that 

attachment. If he can not detach, he may experience it like 
that. Attachment is the cause of our future experience. So 
he should detach from his mind and from his thinking. To 
detach from ourselves, we need to be mindful of ourselves, 
or our body and mind, to know the truth of selflessness,  of 
cause and effect , of impermanent nature. 

Now you know something not real in your mind. The 
practice of meditation is trying to know emptiness, or 
selflessness of everything or every knowing of the mind. 

Because of not knowing nothingness, emptiness, or 
selflessness, we attach what we experience, and we will 
experience what we are attaching now. If we can not detach, 
it will surely happen. I have experience with some of the 
people who suicide by themselves. Before they suicide, 
they are attached to dying. Then they share their feelings to 
close someone. If we can not solve their attachment, that 
person will surely die from suicide. 

Most people have attachment to bad experiences in their 
life. If we are practicing meditation continuously and 
seriously, we can know our own attachment. Our strongest 
attachment will be the main object to be mindful of. Trying 
to know the nothingness or emptiness or selflessness of that 
object. This is the surest solution for that problem. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

202 
 

DELUSION, RESTLESSNESS, AND ANXIETY 
VỌNG TƯỞNG, BẤT AN VÀ LO ÂU 

 

Question 1:  

Lately, I have often been caught in delusions, 
imagination, and overthinking about events that have 
already happened. This causes my mind to remain 
anxious and unsettled. 

Allow me to give an example: yesterday, I had to run 
some errands and stopped by the harbor. Before 
entering the harbor, I sensed a slight feeling of tightness, 
anxiety, and unease in my mind, though it passed 
quickly. While walking, I was aware that I was walking, 
but I also felt that my mind was slightly anxious and not 
fully focused. 

After finishing my tasks, I drove back. During that 
time, I noticed that my body didn’t feel well - my legs 
were tired. Suddenly, a thought arose: 'I wonder if I 
tripped when I went down to the harbor? Did I fall onto 
the sidewalk?' Then my mind started creating all sorts 
of scenarios - imagining how I might have fallen in this 
way or that way. I got carried away by those thoughts 
and became even more anxious. So I checked my hands, 
feet, and clothes - there were no scratches, no tears, no 
stains at all. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   202RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   202 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   202RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   202 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



203

Sayadaw Ashin Ottamathara 

203 
 

May I ask Sayadaw, in such a case, do the delusion 
and attachment cause anxiety? I humbly seek your 
guidance on how to free myself from this state. 

Answer: 
This is his attachment. He needs to detach from that 

attachment. If he can not detach, he may experience it like 
that. Attachment is the cause of our future experience. So 
he should detach from his mind and from his thinking. To 
detach from ourselves, we need to be mindful of ourselves, 
or our body and mind, to know the truth of selflessness,  of 
cause and effect , of impermanent nature. 

Now you know something not real in your mind. The 
practice of meditation is trying to know emptiness, or 
selflessness of everything or every knowing of the mind. 

Because of not knowing nothingness, emptiness, or 
selflessness, we attach what we experience, and we will 
experience what we are attaching now. If we can not detach, 
it will surely happen. I have experience with some of the 
people who suicide by themselves. Before they suicide, 
they are attached to dying. Then they share their feelings to 
close someone. If we can not solve their attachment, that 
person will surely die from suicide. 

Most people have attachment to bad experiences in their 
life. If we are practicing meditation continuously and 
seriously, we can know our own attachment. Our strongest 
attachment will be the main object to be mindful of. Trying 
to know the nothingness or emptiness or selflessness of that 
object. This is the surest solution for that problem. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   203RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   203 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

203 
 

May I ask Sayadaw, in such a case, do the delusion 
and attachment cause anxiety? I humbly seek your 
guidance on how to free myself from this state. 

Answer: 
This is his attachment. He needs to detach from that 

attachment. If he can not detach, he may experience it like 
that. Attachment is the cause of our future experience. So 
he should detach from his mind and from his thinking. To 
detach from ourselves, we need to be mindful of ourselves, 
or our body and mind, to know the truth of selflessness,  of 
cause and effect , of impermanent nature. 

Now you know something not real in your mind. The 
practice of meditation is trying to know emptiness, or 
selflessness of everything or every knowing of the mind. 

Because of not knowing nothingness, emptiness, or 
selflessness, we attach what we experience, and we will 
experience what we are attaching now. If we can not detach, 
it will surely happen. I have experience with some of the 
people who suicide by themselves. Before they suicide, 
they are attached to dying. Then they share their feelings to 
close someone. If we can not solve their attachment, that 
person will surely die from suicide. 

Most people have attachment to bad experiences in their 
life. If we are practicing meditation continuously and 
seriously, we can know our own attachment. Our strongest 
attachment will be the main object to be mindful of. Trying 
to know the nothingness or emptiness or selflessness of that 
object. This is the surest solution for that problem. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

202 
 

DELUSION, RESTLESSNESS, AND ANXIETY 
VỌNG TƯỞNG, BẤT AN VÀ LO ÂU 

 

Question 1:  

Lately, I have often been caught in delusions, 
imagination, and overthinking about events that have 
already happened. This causes my mind to remain 
anxious and unsettled. 

Allow me to give an example: yesterday, I had to run 
some errands and stopped by the harbor. Before 
entering the harbor, I sensed a slight feeling of tightness, 
anxiety, and unease in my mind, though it passed 
quickly. While walking, I was aware that I was walking, 
but I also felt that my mind was slightly anxious and not 
fully focused. 

After finishing my tasks, I drove back. During that 
time, I noticed that my body didn’t feel well - my legs 
were tired. Suddenly, a thought arose: 'I wonder if I 
tripped when I went down to the harbor? Did I fall onto 
the sidewalk?' Then my mind started creating all sorts 
of scenarios - imagining how I might have fallen in this 
way or that way. I got carried away by those thoughts 
and became even more anxious. So I checked my hands, 
feet, and clothes - there were no scratches, no tears, no 
stains at all. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   202RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   202 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   203RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   203 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



204

Sayadaw Ashin Ottamathara 

205 
 

tâm con hơi gò bó, lo lắng, bất an dù chỉ thoáng qua. 
Khi con đi, con vẫn biết đang đi nhưng con cảm nhận 
tâm con có sự hơi lo lắng, chưa hoàn toàn chú tâm. Khi 
công việc xong, con lái xe đi về. Trong lúc ấy, con quan 
sát thấy thân mình không khỏe, hai chân mỏi. Rồi tự 
dưng tâm con khởi lên ý nghĩ: 'Không biết lúc đi xuống 
bến tàu, mình có bị vấp té gì không? Có ngã vào vỉa hè 
không?' Rồi tâm con suy nghĩ, suy diễn đủ thứ, té như 
thế này, như thế nọ. Con bị cuốn theo suy nghĩ đó và trở 
nên bất an hơn. Con liền kiểm tra tay chân, quần áo thì 
không có trầy xước, rách hay vết bẩn nào cả.  

Con xin hỏi Ngài, trong trường hợp này có phải là 
vọng tưởng và dính mắc gây bất an đúng không ạ? 
Mong Ngài chỉ dạy con cách thoát ra khỏi tình trạng 
này. 

Trả lời: 
Đây là dính mắc của anh. Anh cần phải xả ly khỏi dính 

mắc đó. Nếu anh không thể xả ly thì anh có thể trải nghiệm 
cái điều tương tự. Dính mắc là nhân của những trải nghiệm 
trong tương lai của chúng ta. Vì vậy, anh nên xả ly khỏi tâm 
của anh, những suy nghĩ của anh. Để xả ly khỏi bản thân 
thì chúng ta cần chánh niệm trên thân và tâm để có thể biết 
về sự thật của vô ngã, của nhân và quả của bản chất vô 
thường. 

Bây giờ thì anh biết một thứ gì đó nó không có thật ở 
trong tâm. Việc thực hành thiền là cố gắng để biết về sự 
trống rỗng, sự rỗng không, tính vô ngã của tất cả mọi thứ, 
của mọi suy nghĩ trong tâm. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   205RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   205 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

205 
 

tâm con hơi gò bó, lo lắng, bất an dù chỉ thoáng qua. 
Khi con đi, con vẫn biết đang đi nhưng con cảm nhận 
tâm con có sự hơi lo lắng, chưa hoàn toàn chú tâm. Khi 
công việc xong, con lái xe đi về. Trong lúc ấy, con quan 
sát thấy thân mình không khỏe, hai chân mỏi. Rồi tự 
dưng tâm con khởi lên ý nghĩ: 'Không biết lúc đi xuống 
bến tàu, mình có bị vấp té gì không? Có ngã vào vỉa hè 
không?' Rồi tâm con suy nghĩ, suy diễn đủ thứ, té như 
thế này, như thế nọ. Con bị cuốn theo suy nghĩ đó và trở 
nên bất an hơn. Con liền kiểm tra tay chân, quần áo thì 
không có trầy xước, rách hay vết bẩn nào cả.  

Con xin hỏi Ngài, trong trường hợp này có phải là 
vọng tưởng và dính mắc gây bất an đúng không ạ? 
Mong Ngài chỉ dạy con cách thoát ra khỏi tình trạng 
này. 

Trả lời: 
Đây là dính mắc của anh. Anh cần phải xả ly khỏi dính 

mắc đó. Nếu anh không thể xả ly thì anh có thể trải nghiệm 
cái điều tương tự. Dính mắc là nhân của những trải nghiệm 
trong tương lai của chúng ta. Vì vậy, anh nên xả ly khỏi tâm 
của anh, những suy nghĩ của anh. Để xả ly khỏi bản thân 
thì chúng ta cần chánh niệm trên thân và tâm để có thể biết 
về sự thật của vô ngã, của nhân và quả của bản chất vô 
thường. 

Bây giờ thì anh biết một thứ gì đó nó không có thật ở 
trong tâm. Việc thực hành thiền là cố gắng để biết về sự 
trống rỗng, sự rỗng không, tính vô ngã của tất cả mọi thứ, 
của mọi suy nghĩ trong tâm. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

204 
 

If we can destroy that attachment or if we can detach 
from that attachment, we will be safe. If we can not detach 
or if we don't know the nothingness of that attachment, we 
will not be safe. 

With this right understanding, I have been solving many 
problems of people successfully. This would be the same. 
If we strongly attach to getting success, on good things, we 
will be successful for sure when we save enough good 
deeds and merits. We need to continue to do good deeds, 
including mindfulness and detachment. 

If we feel unsafe, we will attach to danger. We should 
try to detach from that bad feeling or thinking. We should 
try to know the nothingness or emptiness or selflessness of 
that feeling or thinking. Practicing like this is solving the 
real problems of the mind. If we can find out the truth of 
nothingness of that attachment, we will be safe. Feeling of 
danger may disappear in the mind. 

We just need to do more and more good deeds seriously 
and continuously, and do them together with everyone. In 
this way,  there will be less and less greed, anger, and 
delusion in our mind. In this way, we will believe in 
ourselves. We will believe in good health, long life, and 
safety for ourselves. In this way, we don't need to worry for 
ourselves anymore. 

Câu hỏi 1: Dạo gần đây con hay bị vọng tưởng, tưởng 
tượng, suy diễn về một sự việc đã xảy ra. Điều này làm 
tâm con luôn lo lắng, bất an.  

Con xin ví dụ: ngày hôm qua con đi công việc và phải 
ghé qua bến tàu. Trước khi đi vào bến, con cảm nhận 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   204RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   204 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   204RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   204 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



205

Sayadaw Ashin Ottamathara 

205 
 

tâm con hơi gò bó, lo lắng, bất an dù chỉ thoáng qua. 
Khi con đi, con vẫn biết đang đi nhưng con cảm nhận 
tâm con có sự hơi lo lắng, chưa hoàn toàn chú tâm. Khi 
công việc xong, con lái xe đi về. Trong lúc ấy, con quan 
sát thấy thân mình không khỏe, hai chân mỏi. Rồi tự 
dưng tâm con khởi lên ý nghĩ: 'Không biết lúc đi xuống 
bến tàu, mình có bị vấp té gì không? Có ngã vào vỉa hè 
không?' Rồi tâm con suy nghĩ, suy diễn đủ thứ, té như 
thế này, như thế nọ. Con bị cuốn theo suy nghĩ đó và trở 
nên bất an hơn. Con liền kiểm tra tay chân, quần áo thì 
không có trầy xước, rách hay vết bẩn nào cả.  

Con xin hỏi Ngài, trong trường hợp này có phải là 
vọng tưởng và dính mắc gây bất an đúng không ạ? 
Mong Ngài chỉ dạy con cách thoát ra khỏi tình trạng 
này. 

Trả lời: 
Đây là dính mắc của anh. Anh cần phải xả ly khỏi dính 

mắc đó. Nếu anh không thể xả ly thì anh có thể trải nghiệm 
cái điều tương tự. Dính mắc là nhân của những trải nghiệm 
trong tương lai của chúng ta. Vì vậy, anh nên xả ly khỏi tâm 
của anh, những suy nghĩ của anh. Để xả ly khỏi bản thân 
thì chúng ta cần chánh niệm trên thân và tâm để có thể biết 
về sự thật của vô ngã, của nhân và quả của bản chất vô 
thường. 

Bây giờ thì anh biết một thứ gì đó nó không có thật ở 
trong tâm. Việc thực hành thiền là cố gắng để biết về sự 
trống rỗng, sự rỗng không, tính vô ngã của tất cả mọi thứ, 
của mọi suy nghĩ trong tâm. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   205RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   205 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

205 
 

tâm con hơi gò bó, lo lắng, bất an dù chỉ thoáng qua. 
Khi con đi, con vẫn biết đang đi nhưng con cảm nhận 
tâm con có sự hơi lo lắng, chưa hoàn toàn chú tâm. Khi 
công việc xong, con lái xe đi về. Trong lúc ấy, con quan 
sát thấy thân mình không khỏe, hai chân mỏi. Rồi tự 
dưng tâm con khởi lên ý nghĩ: 'Không biết lúc đi xuống 
bến tàu, mình có bị vấp té gì không? Có ngã vào vỉa hè 
không?' Rồi tâm con suy nghĩ, suy diễn đủ thứ, té như 
thế này, như thế nọ. Con bị cuốn theo suy nghĩ đó và trở 
nên bất an hơn. Con liền kiểm tra tay chân, quần áo thì 
không có trầy xước, rách hay vết bẩn nào cả.  

Con xin hỏi Ngài, trong trường hợp này có phải là 
vọng tưởng và dính mắc gây bất an đúng không ạ? 
Mong Ngài chỉ dạy con cách thoát ra khỏi tình trạng 
này. 

Trả lời: 
Đây là dính mắc của anh. Anh cần phải xả ly khỏi dính 

mắc đó. Nếu anh không thể xả ly thì anh có thể trải nghiệm 
cái điều tương tự. Dính mắc là nhân của những trải nghiệm 
trong tương lai của chúng ta. Vì vậy, anh nên xả ly khỏi tâm 
của anh, những suy nghĩ của anh. Để xả ly khỏi bản thân 
thì chúng ta cần chánh niệm trên thân và tâm để có thể biết 
về sự thật của vô ngã, của nhân và quả của bản chất vô 
thường. 

Bây giờ thì anh biết một thứ gì đó nó không có thật ở 
trong tâm. Việc thực hành thiền là cố gắng để biết về sự 
trống rỗng, sự rỗng không, tính vô ngã của tất cả mọi thứ, 
của mọi suy nghĩ trong tâm. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

204 
 

If we can destroy that attachment or if we can detach 
from that attachment, we will be safe. If we can not detach 
or if we don't know the nothingness of that attachment, we 
will not be safe. 

With this right understanding, I have been solving many 
problems of people successfully. This would be the same. 
If we strongly attach to getting success, on good things, we 
will be successful for sure when we save enough good 
deeds and merits. We need to continue to do good deeds, 
including mindfulness and detachment. 

If we feel unsafe, we will attach to danger. We should 
try to detach from that bad feeling or thinking. We should 
try to know the nothingness or emptiness or selflessness of 
that feeling or thinking. Practicing like this is solving the 
real problems of the mind. If we can find out the truth of 
nothingness of that attachment, we will be safe. Feeling of 
danger may disappear in the mind. 

We just need to do more and more good deeds seriously 
and continuously, and do them together with everyone. In 
this way,  there will be less and less greed, anger, and 
delusion in our mind. In this way, we will believe in 
ourselves. We will believe in good health, long life, and 
safety for ourselves. In this way, we don't need to worry for 
ourselves anymore. 

Câu hỏi 1: Dạo gần đây con hay bị vọng tưởng, tưởng 
tượng, suy diễn về một sự việc đã xảy ra. Điều này làm 
tâm con luôn lo lắng, bất an.  

Con xin ví dụ: ngày hôm qua con đi công việc và phải 
ghé qua bến tàu. Trước khi đi vào bến, con cảm nhận 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   204RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   204 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   205RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   205 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



206

Sayadaw Ashin Ottamathara 

207 
 

báu. Chúng ta cần liên tục làm thiện pháp cùng với chánh 
niệm và xả ly. 

Nếu mà chúng ta cảm thấy rằng mình không an toàn thì 
chúng ta sẽ dính mắc vào sự nguy hiểm. Chúng ta nên cố 
gắng xả ly khỏi cái cảm giác đó hay suy nghĩ đó. Chúng ta 
nên cố gắng để biết về tính trống rỗng, tính không có thật, 
tính vô ngã của những suy nghĩ, cảm xúc đó. Thực hành 
như vậy là cách giải quyết đích thực cho các vấn đề về tâm. 
Nếu mà chúng ta có thể tìm thấy sự thật về tính trống rỗng 
của dính mắc đó thì chúng ta sẽ an toàn. Những cảm giác 
về sự nguy hiểm có thể biến mất trong tâm. 

Chúng ta chỉ cần làm thiện pháp ngày một nhiều hơn, 
một cách nghiêm túc, liên tục và làm cùng với mọi người. 
Bằng cách này thì sẽ ngày càng có ít hơn tham, sân và si 
trong tâm của chúng ta. Bằng cách này, chúng ta sẽ tin vào 
bản thân mình, chúng ta sẽ tin vào một sức khỏe tốt, một sự 
trường thọ, một sự an toàn cho bản thân chúng ta. Bằng 
cách này, chúng ta không cần phải lo lắng cho bản thân 
mình thêm nữa. 

 

Question 2: 

Dear Sayadaw, could you teach us how to deal with 
negative information when we read news online? 

Answer:  
I combine meditation and helping people. I have helped 

people for many years. That's why I’m skillful at detaching 
from difficulties, problems, and disasters.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   207RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   207 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

207 
 

báu. Chúng ta cần liên tục làm thiện pháp cùng với chánh 
niệm và xả ly. 

Nếu mà chúng ta cảm thấy rằng mình không an toàn thì 
chúng ta sẽ dính mắc vào sự nguy hiểm. Chúng ta nên cố 
gắng xả ly khỏi cái cảm giác đó hay suy nghĩ đó. Chúng ta 
nên cố gắng để biết về tính trống rỗng, tính không có thật, 
tính vô ngã của những suy nghĩ, cảm xúc đó. Thực hành 
như vậy là cách giải quyết đích thực cho các vấn đề về tâm. 
Nếu mà chúng ta có thể tìm thấy sự thật về tính trống rỗng 
của dính mắc đó thì chúng ta sẽ an toàn. Những cảm giác 
về sự nguy hiểm có thể biến mất trong tâm. 

Chúng ta chỉ cần làm thiện pháp ngày một nhiều hơn, 
một cách nghiêm túc, liên tục và làm cùng với mọi người. 
Bằng cách này thì sẽ ngày càng có ít hơn tham, sân và si 
trong tâm của chúng ta. Bằng cách này, chúng ta sẽ tin vào 
bản thân mình, chúng ta sẽ tin vào một sức khỏe tốt, một sự 
trường thọ, một sự an toàn cho bản thân chúng ta. Bằng 
cách này, chúng ta không cần phải lo lắng cho bản thân 
mình thêm nữa. 

 

Question 2: 

Dear Sayadaw, could you teach us how to deal with 
negative information when we read news online? 

Answer:  
I combine meditation and helping people. I have helped 

people for many years. That's why I’m skillful at detaching 
from difficulties, problems, and disasters.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

206 
 

Vì không biết về sự rỗng không, tính trống rỗng, tính vô 
ngã mà chúng ta đang có cái hiểu biết về ai đó hoặc thứ gì 
đó. Chúng ta dính mắc vào những điều mà chúng ta trải 
nghiệm và chúng ta sẽ trải nghiệm những điều mà chúng ta 
dính mắc ngay lúc này. Nếu mà chúng ta không thể xả ly 
thì nó sẽ chắc chắn xảy ra theo như dính mắc của chúng ta. 
Tôi đã có một vài trải nghiệm về một số người mà đã tự sát. 
Trước khi họ tự sát thì họ dính mắc vào việc chết. Sau đó, 
họ chia sẻ những suy nghĩ, cảm xúc cho một vài người gần 
họ. Nếu như chúng ta không thể giải quyết dính mắc của họ 
thì những người đó chắc chắn sẽ chết do tự sát. 

Phần lớn mọi người thì có dính mắc về những trải 
nghiệm không tốt của cuộc đời họ. Nếu mà chúng ta thực 
hành thiền liên tục và nghiêm túc, chúng ta có thể biết về 
những dính mắc của chính mình. Dính mắc mạnh mẽ nhất 
của chúng ta sẽ là đối tượng chính để chánh niệm. Hãy cố 
gắng để biết về tính rỗng không, sự trống không, tính vô 
ngã của đối tượng đó. Và đây là giải pháp chắc chắn nhất 
dành cho vấn đề này. 

Nếu mà chúng ta có thể phá hủy dính mắc đó hoặc là 
chúng ta có thể xả ly khỏi dính mắc đó thì chúng ta an toàn. 
Nếu như chúng ta không thể xả ly hoặc nếu chúng ta không 
biết về sự rỗng không của dính mắc đó thì chúng ta sẽ không 
an toàn. 

Với hiểu biết đúng này, tôi đã giải quyết rất là nhiều vấn 
đề của mọi người một cách thành công. Và điều này cũng 
sẽ tương tự. Nếu như chúng ta dính mắc mạnh mẽ vào thành 
công hay là những trải nghiệm tốt thì chúng ta chắc chắn sẽ 
thành công khi chúng ta tích luỹ đủ thiện pháp và phước 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   206RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   206 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   206RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   206 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



207

Sayadaw Ashin Ottamathara 

207 
 

báu. Chúng ta cần liên tục làm thiện pháp cùng với chánh 
niệm và xả ly. 

Nếu mà chúng ta cảm thấy rằng mình không an toàn thì 
chúng ta sẽ dính mắc vào sự nguy hiểm. Chúng ta nên cố 
gắng xả ly khỏi cái cảm giác đó hay suy nghĩ đó. Chúng ta 
nên cố gắng để biết về tính trống rỗng, tính không có thật, 
tính vô ngã của những suy nghĩ, cảm xúc đó. Thực hành 
như vậy là cách giải quyết đích thực cho các vấn đề về tâm. 
Nếu mà chúng ta có thể tìm thấy sự thật về tính trống rỗng 
của dính mắc đó thì chúng ta sẽ an toàn. Những cảm giác 
về sự nguy hiểm có thể biến mất trong tâm. 

Chúng ta chỉ cần làm thiện pháp ngày một nhiều hơn, 
một cách nghiêm túc, liên tục và làm cùng với mọi người. 
Bằng cách này thì sẽ ngày càng có ít hơn tham, sân và si 
trong tâm của chúng ta. Bằng cách này, chúng ta sẽ tin vào 
bản thân mình, chúng ta sẽ tin vào một sức khỏe tốt, một sự 
trường thọ, một sự an toàn cho bản thân chúng ta. Bằng 
cách này, chúng ta không cần phải lo lắng cho bản thân 
mình thêm nữa. 

 

Question 2: 

Dear Sayadaw, could you teach us how to deal with 
negative information when we read news online? 

Answer:  
I combine meditation and helping people. I have helped 

people for many years. That's why I’m skillful at detaching 
from difficulties, problems, and disasters.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   207RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   207 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

207 
 

báu. Chúng ta cần liên tục làm thiện pháp cùng với chánh 
niệm và xả ly. 

Nếu mà chúng ta cảm thấy rằng mình không an toàn thì 
chúng ta sẽ dính mắc vào sự nguy hiểm. Chúng ta nên cố 
gắng xả ly khỏi cái cảm giác đó hay suy nghĩ đó. Chúng ta 
nên cố gắng để biết về tính trống rỗng, tính không có thật, 
tính vô ngã của những suy nghĩ, cảm xúc đó. Thực hành 
như vậy là cách giải quyết đích thực cho các vấn đề về tâm. 
Nếu mà chúng ta có thể tìm thấy sự thật về tính trống rỗng 
của dính mắc đó thì chúng ta sẽ an toàn. Những cảm giác 
về sự nguy hiểm có thể biến mất trong tâm. 

Chúng ta chỉ cần làm thiện pháp ngày một nhiều hơn, 
một cách nghiêm túc, liên tục và làm cùng với mọi người. 
Bằng cách này thì sẽ ngày càng có ít hơn tham, sân và si 
trong tâm của chúng ta. Bằng cách này, chúng ta sẽ tin vào 
bản thân mình, chúng ta sẽ tin vào một sức khỏe tốt, một sự 
trường thọ, một sự an toàn cho bản thân chúng ta. Bằng 
cách này, chúng ta không cần phải lo lắng cho bản thân 
mình thêm nữa. 

 

Question 2: 

Dear Sayadaw, could you teach us how to deal with 
negative information when we read news online? 

Answer:  
I combine meditation and helping people. I have helped 

people for many years. That's why I’m skillful at detaching 
from difficulties, problems, and disasters.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

206 
 

Vì không biết về sự rỗng không, tính trống rỗng, tính vô 
ngã mà chúng ta đang có cái hiểu biết về ai đó hoặc thứ gì 
đó. Chúng ta dính mắc vào những điều mà chúng ta trải 
nghiệm và chúng ta sẽ trải nghiệm những điều mà chúng ta 
dính mắc ngay lúc này. Nếu mà chúng ta không thể xả ly 
thì nó sẽ chắc chắn xảy ra theo như dính mắc của chúng ta. 
Tôi đã có một vài trải nghiệm về một số người mà đã tự sát. 
Trước khi họ tự sát thì họ dính mắc vào việc chết. Sau đó, 
họ chia sẻ những suy nghĩ, cảm xúc cho một vài người gần 
họ. Nếu như chúng ta không thể giải quyết dính mắc của họ 
thì những người đó chắc chắn sẽ chết do tự sát. 

Phần lớn mọi người thì có dính mắc về những trải 
nghiệm không tốt của cuộc đời họ. Nếu mà chúng ta thực 
hành thiền liên tục và nghiêm túc, chúng ta có thể biết về 
những dính mắc của chính mình. Dính mắc mạnh mẽ nhất 
của chúng ta sẽ là đối tượng chính để chánh niệm. Hãy cố 
gắng để biết về tính rỗng không, sự trống không, tính vô 
ngã của đối tượng đó. Và đây là giải pháp chắc chắn nhất 
dành cho vấn đề này. 

Nếu mà chúng ta có thể phá hủy dính mắc đó hoặc là 
chúng ta có thể xả ly khỏi dính mắc đó thì chúng ta an toàn. 
Nếu như chúng ta không thể xả ly hoặc nếu chúng ta không 
biết về sự rỗng không của dính mắc đó thì chúng ta sẽ không 
an toàn. 

Với hiểu biết đúng này, tôi đã giải quyết rất là nhiều vấn 
đề của mọi người một cách thành công. Và điều này cũng 
sẽ tương tự. Nếu như chúng ta dính mắc mạnh mẽ vào thành 
công hay là những trải nghiệm tốt thì chúng ta chắc chắn sẽ 
thành công khi chúng ta tích luỹ đủ thiện pháp và phước 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   206RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   206 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   207RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   207 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



208

Sayadaw Ashin Ottamathara 

209 
 

I can learn a lot from them. As I practice meditation, I 
stay connected with meditators. Through that connection, I 
came to know about meditation retreats and meditation 
teachers. 

Likewise, because I help people, I stay connected with 
volunteers. In this way, I frequently receive reports about 
incidents involving volunteers. 

I understand I should not stop helping people because 
most of the volunteers are very easy to stop - easy to 
establish a social organization, and then very easy to break 
up - because of internal problems. Many problems in social 
activities have encouraged me to succeed in doing this kind 
of good deed. 

There are well-known monks teaching meditation. But 
there are not many people - including monks or nuns - who 
are doing good deeds for a long time. Therefore, I want to 
solve this problem. So I have learned a lot about the 
problems of the people and the volunteers.  

If I cannot detach, I am not safe for sure. So I need to be 
careful. I need to emphasize detachment. Because there are 
many problems, even the government cannot solve them. 
Therefore, the Thabarwa Center also cannot solve all the 
problems. But we can detach. If we can detach, we can 
continue helping people for many years. 

With this right understanding, I emphasize: I don’t stop 
helping people. I will listen to the story of the people in 
trouble, and then I will try to detach. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   209RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   209 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

209 
 

I can learn a lot from them. As I practice meditation, I 
stay connected with meditators. Through that connection, I 
came to know about meditation retreats and meditation 
teachers. 

Likewise, because I help people, I stay connected with 
volunteers. In this way, I frequently receive reports about 
incidents involving volunteers. 

I understand I should not stop helping people because 
most of the volunteers are very easy to stop - easy to 
establish a social organization, and then very easy to break 
up - because of internal problems. Many problems in social 
activities have encouraged me to succeed in doing this kind 
of good deed. 

There are well-known monks teaching meditation. But 
there are not many people - including monks or nuns - who 
are doing good deeds for a long time. Therefore, I want to 
solve this problem. So I have learned a lot about the 
problems of the people and the volunteers.  

If I cannot detach, I am not safe for sure. So I need to be 
careful. I need to emphasize detachment. Because there are 
many problems, even the government cannot solve them. 
Therefore, the Thabarwa Center also cannot solve all the 
problems. But we can detach. If we can detach, we can 
continue helping people for many years. 

With this right understanding, I emphasize: I don’t stop 
helping people. I will listen to the story of the people in 
trouble, and then I will try to detach. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

208 
 

In Myanmar, there are many difficulties, problems, and 
misunderstandings. Even when people go out of the 
country, only old and sick people remain in the country for 
many years like this. That’s why when I teach meditation, 
I can not escape from the endless problems and difficulties 
of the people.  

I can emphasize on teaching meditation. But I cannot 
help those who are not practicing meditation. But not many 
people are practicing meditation seriously and 
continuously. That’s why, if I emphasize only on 
meditation practice, not many people will follow me. 

In other countries like Thailand, Malaysia, Singapore, 
they have meditation retreats, but not many people are 
practicing meditation, only a small group practices here and 
there. 
So if I emphasize only on meditation practice, I will not be 
busy - I will be free. But I’m still young and healthy, that’s 
why I don’t want to waste my time. Therefore, I combine 
meditation with helping people. 

Helping people will never end. The more I help, the 
more people will ask for help from me and Thabarwa 
Center. But there are many side effects when helping 
others. Some volunteers who do good deeds - like driving 
an ambulance - they pick up patients and drive them to the 
hospital. But accidents happen very often. Even volunteers 
die in such accidents. 

This kind of tragedy happens frequently in our country 
because they cannot detach. They do social activities with 
attachment. So they are not safe. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   208RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   208 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   208RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   208 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



209

Sayadaw Ashin Ottamathara 

209 
 

I can learn a lot from them. As I practice meditation, I 
stay connected with meditators. Through that connection, I 
came to know about meditation retreats and meditation 
teachers. 

Likewise, because I help people, I stay connected with 
volunteers. In this way, I frequently receive reports about 
incidents involving volunteers. 

I understand I should not stop helping people because 
most of the volunteers are very easy to stop - easy to 
establish a social organization, and then very easy to break 
up - because of internal problems. Many problems in social 
activities have encouraged me to succeed in doing this kind 
of good deed. 

There are well-known monks teaching meditation. But 
there are not many people - including monks or nuns - who 
are doing good deeds for a long time. Therefore, I want to 
solve this problem. So I have learned a lot about the 
problems of the people and the volunteers.  

If I cannot detach, I am not safe for sure. So I need to be 
careful. I need to emphasize detachment. Because there are 
many problems, even the government cannot solve them. 
Therefore, the Thabarwa Center also cannot solve all the 
problems. But we can detach. If we can detach, we can 
continue helping people for many years. 

With this right understanding, I emphasize: I don’t stop 
helping people. I will listen to the story of the people in 
trouble, and then I will try to detach. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   209RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   209 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

209 
 

I can learn a lot from them. As I practice meditation, I 
stay connected with meditators. Through that connection, I 
came to know about meditation retreats and meditation 
teachers. 

Likewise, because I help people, I stay connected with 
volunteers. In this way, I frequently receive reports about 
incidents involving volunteers. 

I understand I should not stop helping people because 
most of the volunteers are very easy to stop - easy to 
establish a social organization, and then very easy to break 
up - because of internal problems. Many problems in social 
activities have encouraged me to succeed in doing this kind 
of good deed. 

There are well-known monks teaching meditation. But 
there are not many people - including monks or nuns - who 
are doing good deeds for a long time. Therefore, I want to 
solve this problem. So I have learned a lot about the 
problems of the people and the volunteers.  

If I cannot detach, I am not safe for sure. So I need to be 
careful. I need to emphasize detachment. Because there are 
many problems, even the government cannot solve them. 
Therefore, the Thabarwa Center also cannot solve all the 
problems. But we can detach. If we can detach, we can 
continue helping people for many years. 

With this right understanding, I emphasize: I don’t stop 
helping people. I will listen to the story of the people in 
trouble, and then I will try to detach. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

208 
 

In Myanmar, there are many difficulties, problems, and 
misunderstandings. Even when people go out of the 
country, only old and sick people remain in the country for 
many years like this. That’s why when I teach meditation, 
I can not escape from the endless problems and difficulties 
of the people.  

I can emphasize on teaching meditation. But I cannot 
help those who are not practicing meditation. But not many 
people are practicing meditation seriously and 
continuously. That’s why, if I emphasize only on 
meditation practice, not many people will follow me. 

In other countries like Thailand, Malaysia, Singapore, 
they have meditation retreats, but not many people are 
practicing meditation, only a small group practices here and 
there. 
So if I emphasize only on meditation practice, I will not be 
busy - I will be free. But I’m still young and healthy, that’s 
why I don’t want to waste my time. Therefore, I combine 
meditation with helping people. 

Helping people will never end. The more I help, the 
more people will ask for help from me and Thabarwa 
Center. But there are many side effects when helping 
others. Some volunteers who do good deeds - like driving 
an ambulance - they pick up patients and drive them to the 
hospital. But accidents happen very often. Even volunteers 
die in such accidents. 

This kind of tragedy happens frequently in our country 
because they cannot detach. They do social activities with 
attachment. So they are not safe. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   208RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   208 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   209RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   209 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



210

Sayadaw Ashin Ottamathara 

211 
 

At that time, I was busy choosing photos and videos 
again and again. I had to arrange first, second, third - like 
that.  I had to teach about the tsunami. Then I combined 
photos, videos, titles, and teaching into one, at least one-
hour video. 
There were not many people doing like this. I did it for 
merit. I wanted to teach people about the impermanence of 
living beings and non-living beings. The tsunami is one of 
the best examples to show the truth of impermanence, of 
both living and non-living beings. 

Now, I’m saving video and photos of earthquakes, 
airplane crashes, and also the Israeli–Iran conflict - bad 
situations. Because I’m thinking how to use them in the best 
way. Because this kind of record is very rare. This is not a 
movie - this is real. That’s why it is powerful. 

The way I’m doing good deeds is really difficult - but it 
is possible. It is difficult because not many people are doing 
like this. If more and more people do this, it will become 
easier - for sure. 

Because of doing good deeds like this, I am able to teach 
meditation like this. In fact, teaching meditation is the most 
difficult. Not easy to get success. 

Câu hỏi 2: Kính bạch Sayadaw, xin Ngài chỉ dạy cho 
chúng con cách đối diện với các thông tin tiêu cực khi 
đọc tin tức trên mạng? 

Trả lời: 
Tôi kết hợp giữa việc hành thiền và giúp đỡ mọi người. 

Tôi đã giúp mọi người trong nhiều năm, vì vậy tôi trở nên 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   211RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   211 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

211 
 

At that time, I was busy choosing photos and videos 
again and again. I had to arrange first, second, third - like 
that.  I had to teach about the tsunami. Then I combined 
photos, videos, titles, and teaching into one, at least one-
hour video. 
There were not many people doing like this. I did it for 
merit. I wanted to teach people about the impermanence of 
living beings and non-living beings. The tsunami is one of 
the best examples to show the truth of impermanence, of 
both living and non-living beings. 

Now, I’m saving video and photos of earthquakes, 
airplane crashes, and also the Israeli–Iran conflict - bad 
situations. Because I’m thinking how to use them in the best 
way. Because this kind of record is very rare. This is not a 
movie - this is real. That’s why it is powerful. 

The way I’m doing good deeds is really difficult - but it 
is possible. It is difficult because not many people are doing 
like this. If more and more people do this, it will become 
easier - for sure. 

Because of doing good deeds like this, I am able to teach 
meditation like this. In fact, teaching meditation is the most 
difficult. Not easy to get success. 

Câu hỏi 2: Kính bạch Sayadaw, xin Ngài chỉ dạy cho 
chúng con cách đối diện với các thông tin tiêu cực khi 
đọc tin tức trên mạng? 

Trả lời: 
Tôi kết hợp giữa việc hành thiền và giúp đỡ mọi người. 

Tôi đã giúp mọi người trong nhiều năm, vì vậy tôi trở nên 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

210 
 

I have been practicing for over 20 years - from the 
beginning of practicing meditation. Therefore, I became 
more and more skillful to detach - from tragedies like 
COVID-19, natural disasters, car accidents, airplane 
crashes, and so on. 

In 2005, there was a tsunami in Indonesia - that was my 
first experience making a video. I combined photos, videos, 
and news from the internet - like this Indian airline plane 
crash now - we can receive many news photos and videos. 

At that time, there was no good internet connection in 
Myanmar. So I had to ask someone who is careful, someone 
like a technician to collect news photos and videos for me 
to make the tsunami video. 

At that time, I did it by myself, alone. I had to choose. I 
had to collect many thousands of photos, hundreds of 
videos. And then I had to edit, I had to combine, I had to 
title. I made the first tsunami video - that was very well-
known. I sold it at the original price, only with the price of 
the CD. At that time, we were still using CDs. 

I had to sell many, many VCDs about the tsunami. 
That’s why I had to edit a second video. Then one after 
another. Totally, five videos about the tsunami. All were 
maybe bestsellers at that time, but not legally. We had to 
copy a lot of CDs, and then we had to sell them. I had to 
sell them. And in this way, I became well-known as 
“Tsunami Sayadaw.” 

Because of choosing the dead bodies and the damage of 
the tsunami, I became skillful. Because of making videos, I 
became skillful. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   210RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   210 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   210RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   210 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



211

Sayadaw Ashin Ottamathara 

211 
 

At that time, I was busy choosing photos and videos 
again and again. I had to arrange first, second, third - like 
that.  I had to teach about the tsunami. Then I combined 
photos, videos, titles, and teaching into one, at least one-
hour video. 
There were not many people doing like this. I did it for 
merit. I wanted to teach people about the impermanence of 
living beings and non-living beings. The tsunami is one of 
the best examples to show the truth of impermanence, of 
both living and non-living beings. 

Now, I’m saving video and photos of earthquakes, 
airplane crashes, and also the Israeli–Iran conflict - bad 
situations. Because I’m thinking how to use them in the best 
way. Because this kind of record is very rare. This is not a 
movie - this is real. That’s why it is powerful. 

The way I’m doing good deeds is really difficult - but it 
is possible. It is difficult because not many people are doing 
like this. If more and more people do this, it will become 
easier - for sure. 

Because of doing good deeds like this, I am able to teach 
meditation like this. In fact, teaching meditation is the most 
difficult. Not easy to get success. 

Câu hỏi 2: Kính bạch Sayadaw, xin Ngài chỉ dạy cho 
chúng con cách đối diện với các thông tin tiêu cực khi 
đọc tin tức trên mạng? 

Trả lời: 
Tôi kết hợp giữa việc hành thiền và giúp đỡ mọi người. 

Tôi đã giúp mọi người trong nhiều năm, vì vậy tôi trở nên 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   211RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   211 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

211 
 

At that time, I was busy choosing photos and videos 
again and again. I had to arrange first, second, third - like 
that.  I had to teach about the tsunami. Then I combined 
photos, videos, titles, and teaching into one, at least one-
hour video. 
There were not many people doing like this. I did it for 
merit. I wanted to teach people about the impermanence of 
living beings and non-living beings. The tsunami is one of 
the best examples to show the truth of impermanence, of 
both living and non-living beings. 

Now, I’m saving video and photos of earthquakes, 
airplane crashes, and also the Israeli–Iran conflict - bad 
situations. Because I’m thinking how to use them in the best 
way. Because this kind of record is very rare. This is not a 
movie - this is real. That’s why it is powerful. 

The way I’m doing good deeds is really difficult - but it 
is possible. It is difficult because not many people are doing 
like this. If more and more people do this, it will become 
easier - for sure. 

Because of doing good deeds like this, I am able to teach 
meditation like this. In fact, teaching meditation is the most 
difficult. Not easy to get success. 

Câu hỏi 2: Kính bạch Sayadaw, xin Ngài chỉ dạy cho 
chúng con cách đối diện với các thông tin tiêu cực khi 
đọc tin tức trên mạng? 

Trả lời: 
Tôi kết hợp giữa việc hành thiền và giúp đỡ mọi người. 

Tôi đã giúp mọi người trong nhiều năm, vì vậy tôi trở nên 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

210 
 

I have been practicing for over 20 years - from the 
beginning of practicing meditation. Therefore, I became 
more and more skillful to detach - from tragedies like 
COVID-19, natural disasters, car accidents, airplane 
crashes, and so on. 

In 2005, there was a tsunami in Indonesia - that was my 
first experience making a video. I combined photos, videos, 
and news from the internet - like this Indian airline plane 
crash now - we can receive many news photos and videos. 

At that time, there was no good internet connection in 
Myanmar. So I had to ask someone who is careful, someone 
like a technician to collect news photos and videos for me 
to make the tsunami video. 

At that time, I did it by myself, alone. I had to choose. I 
had to collect many thousands of photos, hundreds of 
videos. And then I had to edit, I had to combine, I had to 
title. I made the first tsunami video - that was very well-
known. I sold it at the original price, only with the price of 
the CD. At that time, we were still using CDs. 

I had to sell many, many VCDs about the tsunami. 
That’s why I had to edit a second video. Then one after 
another. Totally, five videos about the tsunami. All were 
maybe bestsellers at that time, but not legally. We had to 
copy a lot of CDs, and then we had to sell them. I had to 
sell them. And in this way, I became well-known as 
“Tsunami Sayadaw.” 

Because of choosing the dead bodies and the damage of 
the tsunami, I became skillful. Because of making videos, I 
became skillful. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   210RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   210 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   211RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   211 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



212

Sayadaw Ashin Ottamathara 

213 
 

Những bi kịch như vậy xảy ra nhiều ở đất nước chúng 
tôi, vì họ không xả ly được. Họ làm việc xã hội với tâm 
chấp thủ. Vì vậy, họ không được an toàn. 

Tôi học được rất nhiều từ những trường hợp như vậy. 
Khi tôi hành thiền, tôi giữ kết nối với các thiền sinh. Nhờ 
vậy, tôi biết thêm về các khóa thiền và các thiền sư. Tương 
tự như vậy, vì tôi giúp đỡ mọi người, nên tôi giữ liên lạc 
với các tình nguyện viên. Do đó, tôi thường xuyên nhận 
được tin tức về những tai nạn liên quan đến họ. 

Tôi hiểu rằng, tôi không nên dừng lại việc giúp đỡ mọi 
người - bởi vì phần lớn các tình nguyện viên rất dễ nản, rất 
dễ bỏ cuộc. Dễ thành lập tổ chức, rồi cũng dễ tan rã - vì 
những vấn đề nội bộ. Chính những khó khăn trong các hoạt 
động xã hội lại trở thành động lực khiến tôi phải thành công 
trong việc thực hành loại thiện pháp này. 

Có nhiều vị thiền sư nổi tiếng đang giảng dạy thiền. 
Nhưng không có nhiều người - kể cả các vị tăng ni - thật sự 
làm việc thiện lâu dài. Vì vậy, tôi muốn giải quyết vấn đề 
này. Tôi đã học được rất nhiều từ những khó khăn của 
người dân và các tình nguyện viên. 

Nếu tôi không xả ly được, chắc chắn tôi không thể an 
toàn. Vì vậy, tôi cần phải cẩn trọng. Tôi cần phải nhấn mạnh 
đến việc thực hành xả ly. Bởi vì có quá nhiều vấn đề mà 
ngay cả chính phủ cũng không thể giải quyết hết. Vì vậy, 
Trung tâm Thabarwa cũng không thể giải quyết tất cả. 
Nhưng chúng ta có thể xả ly. Nếu có thể xả ly, chúng ta có 
thể tiếp tục giúp đỡ người khác trong nhiều năm. 

Với chánh kiến như vậy, tôi nhấn mạnh rằng: tôi không 
dừng việc giúp người. Tôi sẽ lắng nghe câu chuyện của 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   213RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   213 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

213 
 

Những bi kịch như vậy xảy ra nhiều ở đất nước chúng 
tôi, vì họ không xả ly được. Họ làm việc xã hội với tâm 
chấp thủ. Vì vậy, họ không được an toàn. 

Tôi học được rất nhiều từ những trường hợp như vậy. 
Khi tôi hành thiền, tôi giữ kết nối với các thiền sinh. Nhờ 
vậy, tôi biết thêm về các khóa thiền và các thiền sư. Tương 
tự như vậy, vì tôi giúp đỡ mọi người, nên tôi giữ liên lạc 
với các tình nguyện viên. Do đó, tôi thường xuyên nhận 
được tin tức về những tai nạn liên quan đến họ. 

Tôi hiểu rằng, tôi không nên dừng lại việc giúp đỡ mọi 
người - bởi vì phần lớn các tình nguyện viên rất dễ nản, rất 
dễ bỏ cuộc. Dễ thành lập tổ chức, rồi cũng dễ tan rã - vì 
những vấn đề nội bộ. Chính những khó khăn trong các hoạt 
động xã hội lại trở thành động lực khiến tôi phải thành công 
trong việc thực hành loại thiện pháp này. 

Có nhiều vị thiền sư nổi tiếng đang giảng dạy thiền. 
Nhưng không có nhiều người - kể cả các vị tăng ni - thật sự 
làm việc thiện lâu dài. Vì vậy, tôi muốn giải quyết vấn đề 
này. Tôi đã học được rất nhiều từ những khó khăn của 
người dân và các tình nguyện viên. 

Nếu tôi không xả ly được, chắc chắn tôi không thể an 
toàn. Vì vậy, tôi cần phải cẩn trọng. Tôi cần phải nhấn mạnh 
đến việc thực hành xả ly. Bởi vì có quá nhiều vấn đề mà 
ngay cả chính phủ cũng không thể giải quyết hết. Vì vậy, 
Trung tâm Thabarwa cũng không thể giải quyết tất cả. 
Nhưng chúng ta có thể xả ly. Nếu có thể xả ly, chúng ta có 
thể tiếp tục giúp đỡ người khác trong nhiều năm. 

Với chánh kiến như vậy, tôi nhấn mạnh rằng: tôi không 
dừng việc giúp người. Tôi sẽ lắng nghe câu chuyện của 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

212 
 

thuần thục trong việc xả ly khỏi những khó khăn, rắc rối và 
tai họa. 

Ở Myanmar, có rất nhiều vấn đề, hiểu lầm và khó khăn. 
Trong điều kiện nhiều người trẻ xuất ngoại (để đi làm việc, 
ổn định cuộc sống), thì phần lớn những người già yếu, bệnh 
tật vẫn ở lại trong nước. Tình trạng này kéo dài trong nhiều 
năm. Vì vậy, khi tôi giảng dạy thiền, tôi không thể tránh 
khỏi vô số khó khăn và phiền não của người dân. 

Tôi có thể tập trung vào việc giảng dạy thiền. Nhưng tôi 
không thể giúp đỡ những người không thực hành thiền. Mà 
số người thực hành thiền một cách nghiêm túc và đều đặn 
lại không nhiều. Nếu tôi chỉ nhấn mạnh vào việc hành thiền, 
sẽ không có nhiều người đi theo tôi. 

Ở những nước khác như Thái Lan, Malaysia, Singapore 
- dù có các khóa thiền, nhưng người hành thiền cũng chỉ là 
nhóm nhỏ, rải rác. Vì vậy, nếu tôi chỉ tập trung vào việc 
hành thiền, tôi sẽ không bận rộn mà sẽ có nhiều thời gian 
rảnh. Nhưng vì tôi còn trẻ, còn khỏe, nên tôi không muốn 
lãng phí thời gian. Do đó, tôi kết hợp giữa hành thiền và 
giúp người. 

Việc giúp đỡ mọi người là không giới hạn. Càng giúp, 
thì càng có nhiều người tìm đến tôi và Trung tâm Thabarwa 
để nhờ giúp đỡ. Nhưng khi làm thiện pháp giúp đỡ mọi 
người, cũng có nhiều hệ quả. Một số tình nguyện viên làm 
việc thiện - như lái xe cấp mọi, họ chở bệnh nhân tới bệnh 
viện. Nhưng tai nạn xảy ra rất thường xuyên. Có khi, tình 
nguyện viên cũng mất mạng trong các tai nạn đó. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   212RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   212 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   212RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   212 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



213

Sayadaw Ashin Ottamathara 

213 
 

Những bi kịch như vậy xảy ra nhiều ở đất nước chúng 
tôi, vì họ không xả ly được. Họ làm việc xã hội với tâm 
chấp thủ. Vì vậy, họ không được an toàn. 

Tôi học được rất nhiều từ những trường hợp như vậy. 
Khi tôi hành thiền, tôi giữ kết nối với các thiền sinh. Nhờ 
vậy, tôi biết thêm về các khóa thiền và các thiền sư. Tương 
tự như vậy, vì tôi giúp đỡ mọi người, nên tôi giữ liên lạc 
với các tình nguyện viên. Do đó, tôi thường xuyên nhận 
được tin tức về những tai nạn liên quan đến họ. 

Tôi hiểu rằng, tôi không nên dừng lại việc giúp đỡ mọi 
người - bởi vì phần lớn các tình nguyện viên rất dễ nản, rất 
dễ bỏ cuộc. Dễ thành lập tổ chức, rồi cũng dễ tan rã - vì 
những vấn đề nội bộ. Chính những khó khăn trong các hoạt 
động xã hội lại trở thành động lực khiến tôi phải thành công 
trong việc thực hành loại thiện pháp này. 

Có nhiều vị thiền sư nổi tiếng đang giảng dạy thiền. 
Nhưng không có nhiều người - kể cả các vị tăng ni - thật sự 
làm việc thiện lâu dài. Vì vậy, tôi muốn giải quyết vấn đề 
này. Tôi đã học được rất nhiều từ những khó khăn của 
người dân và các tình nguyện viên. 

Nếu tôi không xả ly được, chắc chắn tôi không thể an 
toàn. Vì vậy, tôi cần phải cẩn trọng. Tôi cần phải nhấn mạnh 
đến việc thực hành xả ly. Bởi vì có quá nhiều vấn đề mà 
ngay cả chính phủ cũng không thể giải quyết hết. Vì vậy, 
Trung tâm Thabarwa cũng không thể giải quyết tất cả. 
Nhưng chúng ta có thể xả ly. Nếu có thể xả ly, chúng ta có 
thể tiếp tục giúp đỡ người khác trong nhiều năm. 

Với chánh kiến như vậy, tôi nhấn mạnh rằng: tôi không 
dừng việc giúp người. Tôi sẽ lắng nghe câu chuyện của 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   213RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   213 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

213 
 

Những bi kịch như vậy xảy ra nhiều ở đất nước chúng 
tôi, vì họ không xả ly được. Họ làm việc xã hội với tâm 
chấp thủ. Vì vậy, họ không được an toàn. 

Tôi học được rất nhiều từ những trường hợp như vậy. 
Khi tôi hành thiền, tôi giữ kết nối với các thiền sinh. Nhờ 
vậy, tôi biết thêm về các khóa thiền và các thiền sư. Tương 
tự như vậy, vì tôi giúp đỡ mọi người, nên tôi giữ liên lạc 
với các tình nguyện viên. Do đó, tôi thường xuyên nhận 
được tin tức về những tai nạn liên quan đến họ. 

Tôi hiểu rằng, tôi không nên dừng lại việc giúp đỡ mọi 
người - bởi vì phần lớn các tình nguyện viên rất dễ nản, rất 
dễ bỏ cuộc. Dễ thành lập tổ chức, rồi cũng dễ tan rã - vì 
những vấn đề nội bộ. Chính những khó khăn trong các hoạt 
động xã hội lại trở thành động lực khiến tôi phải thành công 
trong việc thực hành loại thiện pháp này. 

Có nhiều vị thiền sư nổi tiếng đang giảng dạy thiền. 
Nhưng không có nhiều người - kể cả các vị tăng ni - thật sự 
làm việc thiện lâu dài. Vì vậy, tôi muốn giải quyết vấn đề 
này. Tôi đã học được rất nhiều từ những khó khăn của 
người dân và các tình nguyện viên. 

Nếu tôi không xả ly được, chắc chắn tôi không thể an 
toàn. Vì vậy, tôi cần phải cẩn trọng. Tôi cần phải nhấn mạnh 
đến việc thực hành xả ly. Bởi vì có quá nhiều vấn đề mà 
ngay cả chính phủ cũng không thể giải quyết hết. Vì vậy, 
Trung tâm Thabarwa cũng không thể giải quyết tất cả. 
Nhưng chúng ta có thể xả ly. Nếu có thể xả ly, chúng ta có 
thể tiếp tục giúp đỡ người khác trong nhiều năm. 

Với chánh kiến như vậy, tôi nhấn mạnh rằng: tôi không 
dừng việc giúp người. Tôi sẽ lắng nghe câu chuyện của 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

212 
 

thuần thục trong việc xả ly khỏi những khó khăn, rắc rối và 
tai họa. 

Ở Myanmar, có rất nhiều vấn đề, hiểu lầm và khó khăn. 
Trong điều kiện nhiều người trẻ xuất ngoại (để đi làm việc, 
ổn định cuộc sống), thì phần lớn những người già yếu, bệnh 
tật vẫn ở lại trong nước. Tình trạng này kéo dài trong nhiều 
năm. Vì vậy, khi tôi giảng dạy thiền, tôi không thể tránh 
khỏi vô số khó khăn và phiền não của người dân. 

Tôi có thể tập trung vào việc giảng dạy thiền. Nhưng tôi 
không thể giúp đỡ những người không thực hành thiền. Mà 
số người thực hành thiền một cách nghiêm túc và đều đặn 
lại không nhiều. Nếu tôi chỉ nhấn mạnh vào việc hành thiền, 
sẽ không có nhiều người đi theo tôi. 

Ở những nước khác như Thái Lan, Malaysia, Singapore 
- dù có các khóa thiền, nhưng người hành thiền cũng chỉ là 
nhóm nhỏ, rải rác. Vì vậy, nếu tôi chỉ tập trung vào việc 
hành thiền, tôi sẽ không bận rộn mà sẽ có nhiều thời gian 
rảnh. Nhưng vì tôi còn trẻ, còn khỏe, nên tôi không muốn 
lãng phí thời gian. Do đó, tôi kết hợp giữa hành thiền và 
giúp người. 

Việc giúp đỡ mọi người là không giới hạn. Càng giúp, 
thì càng có nhiều người tìm đến tôi và Trung tâm Thabarwa 
để nhờ giúp đỡ. Nhưng khi làm thiện pháp giúp đỡ mọi 
người, cũng có nhiều hệ quả. Một số tình nguyện viên làm 
việc thiện - như lái xe cấp mọi, họ chở bệnh nhân tới bệnh 
viện. Nhưng tai nạn xảy ra rất thường xuyên. Có khi, tình 
nguyện viên cũng mất mạng trong các tai nạn đó. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   212RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   212 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   213RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   213 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



214

Sayadaw Ashin Ottamathara 

215 
 

Vì chọn lựa hình ảnh các thi thể và cảnh đổ nát sau trận 
sóng thần, tôi trở nên thuần thục (trong việc làm video). Vì 
làm video, tôi trở nên thuần thục. 

Lúc ấy, tôi bận rộn lựa chọn ảnh và video, hết lần này 
đến lần khác. Tôi phải sắp xếp thứ tự: phần một, phần hai, 
phần ba,... Rồi tôi phải giảng giải về sóng thần. Sau đó, tôi 
kết hợp hình ảnh, video, tiêu đề và bài giảng lại thành một 
video - ít nhất dài một tiếng. 

Không có nhiều người làm như vậy. Tôi làm vì công 
đức. Tôi muốn giảng dạy cho mọi người thấy sự vô thường 
của chúng sinh và cả các hiện tượng vật chất. Sóng thần là 
một ví dụ sống động để minh họa chân lý vô thường - cả về 
hữu tình và vô tình. 

Bây giờ, tôi đang lưu giữ video và hình ảnh về động đất, 
rơi máy bay, và cả xung đột giữa Israel – Iran - những tình 
huống bi thảm. Bởi vì tôi đang suy nghĩ xem làm sao để sử 
dụng chúng một cách tốt nhất. Những tư liệu như thế này 
rất hiếm. Đây không phải phim ảnh - mà là sự thật. Vì vậy, 
nó rất có sức mạnh. 

Con đường tôi đang đi trong việc làm thiện pháp là rất 
khó - nhưng hoàn toàn khả thi. Nó khó bởi vì không có 
nhiều người làm như vậy. Nhưng nếu càng ngày càng có 
nhiều người làm, con đường này chắc chắn sẽ trở nên dễ đi 
hơn. 

Chính nhờ những việc làm thiện pháp như vậy, tôi mới 
có thể giảng dạy thiền như bây giờ. Thực ra, giảng dạy thiền 
là việc khó nhất. Không dễ để thành công. 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   215RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   215 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

215 
 

Vì chọn lựa hình ảnh các thi thể và cảnh đổ nát sau trận 
sóng thần, tôi trở nên thuần thục (trong việc làm video). Vì 
làm video, tôi trở nên thuần thục. 

Lúc ấy, tôi bận rộn lựa chọn ảnh và video, hết lần này 
đến lần khác. Tôi phải sắp xếp thứ tự: phần một, phần hai, 
phần ba,... Rồi tôi phải giảng giải về sóng thần. Sau đó, tôi 
kết hợp hình ảnh, video, tiêu đề và bài giảng lại thành một 
video - ít nhất dài một tiếng. 

Không có nhiều người làm như vậy. Tôi làm vì công 
đức. Tôi muốn giảng dạy cho mọi người thấy sự vô thường 
của chúng sinh và cả các hiện tượng vật chất. Sóng thần là 
một ví dụ sống động để minh họa chân lý vô thường - cả về 
hữu tình và vô tình. 

Bây giờ, tôi đang lưu giữ video và hình ảnh về động đất, 
rơi máy bay, và cả xung đột giữa Israel – Iran - những tình 
huống bi thảm. Bởi vì tôi đang suy nghĩ xem làm sao để sử 
dụng chúng một cách tốt nhất. Những tư liệu như thế này 
rất hiếm. Đây không phải phim ảnh - mà là sự thật. Vì vậy, 
nó rất có sức mạnh. 

Con đường tôi đang đi trong việc làm thiện pháp là rất 
khó - nhưng hoàn toàn khả thi. Nó khó bởi vì không có 
nhiều người làm như vậy. Nhưng nếu càng ngày càng có 
nhiều người làm, con đường này chắc chắn sẽ trở nên dễ đi 
hơn. 

Chính nhờ những việc làm thiện pháp như vậy, tôi mới 
có thể giảng dạy thiền như bây giờ. Thực ra, giảng dạy thiền 
là việc khó nhất. Không dễ để thành công. 

 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

214 
 

những người đang gặp khổ nạn, rồi sau đó tôi sẽ thực hành 
xả ly. 

Tôi đã hành thiền hơn 20 năm. Nhờ vậy, tôi ngày càng 
thuần thục trong việc xả ly với những biến cố như đại dịch 
COVID-19, thiên tai, tai nạn xe cộ, rơi máy bay, v.v... 

Năm 2005, khi xảy ra trận sóng thần tại Indonesia - đó 
là lần đầu tiên tôi thực hiện một video. Tôi kết hợp hình 
ảnh, video và tin tức từ internet - giống như vụ rơi máy bay 
ở Ấn Độ lần này - chúng ta có thể nhận được rất nhiều hình 
ảnh và video từ tin tức. 

Lúc đó, ở Myanmar chưa có kết nối internet tốt. Vì vậy, 
tôi phải nhờ một người cẩn thận, như một kỹ thuật viên, thu 
thập hình ảnh và video để tôi làm video về sóng thần. 

Thời điểm ấy, tôi làm một mình. Tôi phải lựa chọn, phải 
thu thập hàng ngàn tấm ảnh, hàng trăm video. Sau đó, tôi 
phải chỉnh sửa, lồng ghép, đặt tiêu đề. Tôi đã làm ra video 
sóng thần đầu tiên - và nó rất nổi tiếng. Tôi bán nó với giá 
gốc - chỉ với giá của một chiếc đĩa CD. Lúc đó, chúng tôi 
vẫn còn dùng đĩa CD. 

Tôi phải bán rất nhiều đĩa VCD về sóng thần. Vì vậy, 
tôi phải chỉnh sửa tiếp video thứ hai, rồi thứ ba. Tổng cộng, 
tôi làm năm video về sóng thần. Tất cả đều có thể xem là 
“bestseller” thời đó - dù không hợp pháp. Chúng tôi phải 
sao chép rất nhiều đĩa, rồi bán ra. Chính tôi phải tự đi bán. 
Nhờ vậy mà tôi được biết đến với tên gọi “Sayadaw Sóng 
Thần”. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   214RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   214 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   214RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   214 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



215

Sayadaw Ashin Ottamathara 

215 
 

Vì chọn lựa hình ảnh các thi thể và cảnh đổ nát sau trận 
sóng thần, tôi trở nên thuần thục (trong việc làm video). Vì 
làm video, tôi trở nên thuần thục. 

Lúc ấy, tôi bận rộn lựa chọn ảnh và video, hết lần này 
đến lần khác. Tôi phải sắp xếp thứ tự: phần một, phần hai, 
phần ba,... Rồi tôi phải giảng giải về sóng thần. Sau đó, tôi 
kết hợp hình ảnh, video, tiêu đề và bài giảng lại thành một 
video - ít nhất dài một tiếng. 

Không có nhiều người làm như vậy. Tôi làm vì công 
đức. Tôi muốn giảng dạy cho mọi người thấy sự vô thường 
của chúng sinh và cả các hiện tượng vật chất. Sóng thần là 
một ví dụ sống động để minh họa chân lý vô thường - cả về 
hữu tình và vô tình. 

Bây giờ, tôi đang lưu giữ video và hình ảnh về động đất, 
rơi máy bay, và cả xung đột giữa Israel – Iran - những tình 
huống bi thảm. Bởi vì tôi đang suy nghĩ xem làm sao để sử 
dụng chúng một cách tốt nhất. Những tư liệu như thế này 
rất hiếm. Đây không phải phim ảnh - mà là sự thật. Vì vậy, 
nó rất có sức mạnh. 

Con đường tôi đang đi trong việc làm thiện pháp là rất 
khó - nhưng hoàn toàn khả thi. Nó khó bởi vì không có 
nhiều người làm như vậy. Nhưng nếu càng ngày càng có 
nhiều người làm, con đường này chắc chắn sẽ trở nên dễ đi 
hơn. 

Chính nhờ những việc làm thiện pháp như vậy, tôi mới 
có thể giảng dạy thiền như bây giờ. Thực ra, giảng dạy thiền 
là việc khó nhất. Không dễ để thành công. 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   215RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   215 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

215 
 

Vì chọn lựa hình ảnh các thi thể và cảnh đổ nát sau trận 
sóng thần, tôi trở nên thuần thục (trong việc làm video). Vì 
làm video, tôi trở nên thuần thục. 

Lúc ấy, tôi bận rộn lựa chọn ảnh và video, hết lần này 
đến lần khác. Tôi phải sắp xếp thứ tự: phần một, phần hai, 
phần ba,... Rồi tôi phải giảng giải về sóng thần. Sau đó, tôi 
kết hợp hình ảnh, video, tiêu đề và bài giảng lại thành một 
video - ít nhất dài một tiếng. 

Không có nhiều người làm như vậy. Tôi làm vì công 
đức. Tôi muốn giảng dạy cho mọi người thấy sự vô thường 
của chúng sinh và cả các hiện tượng vật chất. Sóng thần là 
một ví dụ sống động để minh họa chân lý vô thường - cả về 
hữu tình và vô tình. 

Bây giờ, tôi đang lưu giữ video và hình ảnh về động đất, 
rơi máy bay, và cả xung đột giữa Israel – Iran - những tình 
huống bi thảm. Bởi vì tôi đang suy nghĩ xem làm sao để sử 
dụng chúng một cách tốt nhất. Những tư liệu như thế này 
rất hiếm. Đây không phải phim ảnh - mà là sự thật. Vì vậy, 
nó rất có sức mạnh. 

Con đường tôi đang đi trong việc làm thiện pháp là rất 
khó - nhưng hoàn toàn khả thi. Nó khó bởi vì không có 
nhiều người làm như vậy. Nhưng nếu càng ngày càng có 
nhiều người làm, con đường này chắc chắn sẽ trở nên dễ đi 
hơn. 

Chính nhờ những việc làm thiện pháp như vậy, tôi mới 
có thể giảng dạy thiền như bây giờ. Thực ra, giảng dạy thiền 
là việc khó nhất. Không dễ để thành công. 

 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

214 
 

những người đang gặp khổ nạn, rồi sau đó tôi sẽ thực hành 
xả ly. 

Tôi đã hành thiền hơn 20 năm. Nhờ vậy, tôi ngày càng 
thuần thục trong việc xả ly với những biến cố như đại dịch 
COVID-19, thiên tai, tai nạn xe cộ, rơi máy bay, v.v... 

Năm 2005, khi xảy ra trận sóng thần tại Indonesia - đó 
là lần đầu tiên tôi thực hiện một video. Tôi kết hợp hình 
ảnh, video và tin tức từ internet - giống như vụ rơi máy bay 
ở Ấn Độ lần này - chúng ta có thể nhận được rất nhiều hình 
ảnh và video từ tin tức. 

Lúc đó, ở Myanmar chưa có kết nối internet tốt. Vì vậy, 
tôi phải nhờ một người cẩn thận, như một kỹ thuật viên, thu 
thập hình ảnh và video để tôi làm video về sóng thần. 

Thời điểm ấy, tôi làm một mình. Tôi phải lựa chọn, phải 
thu thập hàng ngàn tấm ảnh, hàng trăm video. Sau đó, tôi 
phải chỉnh sửa, lồng ghép, đặt tiêu đề. Tôi đã làm ra video 
sóng thần đầu tiên - và nó rất nổi tiếng. Tôi bán nó với giá 
gốc - chỉ với giá của một chiếc đĩa CD. Lúc đó, chúng tôi 
vẫn còn dùng đĩa CD. 

Tôi phải bán rất nhiều đĩa VCD về sóng thần. Vì vậy, 
tôi phải chỉnh sửa tiếp video thứ hai, rồi thứ ba. Tổng cộng, 
tôi làm năm video về sóng thần. Tất cả đều có thể xem là 
“bestseller” thời đó - dù không hợp pháp. Chúng tôi phải 
sao chép rất nhiều đĩa, rồi bán ra. Chính tôi phải tự đi bán. 
Nhờ vậy mà tôi được biết đến với tên gọi “Sayadaw Sóng 
Thần”. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   214RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   214 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   215RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   215 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



216

Sayadaw Ashin Ottamathara 

217 
 

India. That’s why we don’t need to worry the planes will 
crash upon this building - because the same human beings. 
But Buddha, Dhamma, and Sangha are the best safety. So 
we are doing good deeds concerned with Buddha, 
Dhamma, and Sangha. That’s why we don’t need to worry 
about earthquakes, shootings, bombing, or airplane crashes. 
But if we are speaking about politics or business or 
healthcare - we are not sure to be safe. 

Because I - as a meditator - I can compare: Meditation 
and education, meditation and healthcare, meditation and 
politics. 

In Iran, many politicians were killed, and many nuclear 
technicians were killed because they did not do good deeds 
like us. 

But if we are doing good deeds like this, we are safe. 
Because, from 1999 till now, I have been doing good deeds. 
And I have many experiences of myself, of the Thabarwa 
Centre. 

Besides that, I have many stories about the other 
meditators and meditation teachers. Concerning about 
meditation centers, meditation retreats, and meditators, 
there are many impossible fortunes and safety. That’s why 
I can detach more and more from society and social activity 
because of knowing more and more the power of Buddha, 
Dhamma, and Sangha. 

So, if someone wants to disrobe like her, I will stop 
them. Because you are not safe, as a female, as a lay person. 
But if you are staying as a nun, or as a samanera, or a monk, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   217RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   217 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

217 
 

India. That’s why we don’t need to worry the planes will 
crash upon this building - because the same human beings. 
But Buddha, Dhamma, and Sangha are the best safety. So 
we are doing good deeds concerned with Buddha, 
Dhamma, and Sangha. That’s why we don’t need to worry 
about earthquakes, shootings, bombing, or airplane crashes. 
But if we are speaking about politics or business or 
healthcare - we are not sure to be safe. 

Because I - as a meditator - I can compare: Meditation 
and education, meditation and healthcare, meditation and 
politics. 

In Iran, many politicians were killed, and many nuclear 
technicians were killed because they did not do good deeds 
like us. 

But if we are doing good deeds like this, we are safe. 
Because, from 1999 till now, I have been doing good deeds. 
And I have many experiences of myself, of the Thabarwa 
Centre. 

Besides that, I have many stories about the other 
meditators and meditation teachers. Concerning about 
meditation centers, meditation retreats, and meditators, 
there are many impossible fortunes and safety. That’s why 
I can detach more and more from society and social activity 
because of knowing more and more the power of Buddha, 
Dhamma, and Sangha. 

So, if someone wants to disrobe like her, I will stop 
them. Because you are not safe, as a female, as a lay person. 
But if you are staying as a nun, or as a samanera, or a monk, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

216 
 

Question 3: 

I understand that you have deep experience in 
mindfulness and detachment, so even when facing bad 
news, your mind remains at peace. But for new 
meditators like us, it's much more difficult. 

I humbly have two questions: 
First question: When I am alone and exposed to 

negative information - for example, when seeing bad 
news on my phone - visual contact arises, followed by 
feeling (vedanā), and then mental reactions like worry, 
imagination, or fear about the future often arise. How 
should I observe and release these reactions in such 
moments? How to remain mindful and detached instead 
of getting caught? 

Second question: When I'm in a group and chatting 
with others, unwholesome mental states arise more 
easily, like worry, and then that worry may be passed 
on through speech. In such cases, how should I practice 
to avoid creating unwholesome karma through body, 
speech, and mind? 

Answer:  
It will take time to have more experience. We need to 

continue the practice seriously and regularly. If we are 
practicing meditation, we will have connections with other 
meditators and meditation retreats. In this way, we can 
listen to many good points of the meditation. 

Now, we are teaching and discussing meditation. We 
are not teaching about medicine - like medical students in 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   216RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   216 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   216RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   216 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



217

Sayadaw Ashin Ottamathara 

217 
 

India. That’s why we don’t need to worry the planes will 
crash upon this building - because the same human beings. 
But Buddha, Dhamma, and Sangha are the best safety. So 
we are doing good deeds concerned with Buddha, 
Dhamma, and Sangha. That’s why we don’t need to worry 
about earthquakes, shootings, bombing, or airplane crashes. 
But if we are speaking about politics or business or 
healthcare - we are not sure to be safe. 

Because I - as a meditator - I can compare: Meditation 
and education, meditation and healthcare, meditation and 
politics. 

In Iran, many politicians were killed, and many nuclear 
technicians were killed because they did not do good deeds 
like us. 

But if we are doing good deeds like this, we are safe. 
Because, from 1999 till now, I have been doing good deeds. 
And I have many experiences of myself, of the Thabarwa 
Centre. 

Besides that, I have many stories about the other 
meditators and meditation teachers. Concerning about 
meditation centers, meditation retreats, and meditators, 
there are many impossible fortunes and safety. That’s why 
I can detach more and more from society and social activity 
because of knowing more and more the power of Buddha, 
Dhamma, and Sangha. 

So, if someone wants to disrobe like her, I will stop 
them. Because you are not safe, as a female, as a lay person. 
But if you are staying as a nun, or as a samanera, or a monk, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   217RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   217 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

217 
 

India. That’s why we don’t need to worry the planes will 
crash upon this building - because the same human beings. 
But Buddha, Dhamma, and Sangha are the best safety. So 
we are doing good deeds concerned with Buddha, 
Dhamma, and Sangha. That’s why we don’t need to worry 
about earthquakes, shootings, bombing, or airplane crashes. 
But if we are speaking about politics or business or 
healthcare - we are not sure to be safe. 

Because I - as a meditator - I can compare: Meditation 
and education, meditation and healthcare, meditation and 
politics. 

In Iran, many politicians were killed, and many nuclear 
technicians were killed because they did not do good deeds 
like us. 

But if we are doing good deeds like this, we are safe. 
Because, from 1999 till now, I have been doing good deeds. 
And I have many experiences of myself, of the Thabarwa 
Centre. 

Besides that, I have many stories about the other 
meditators and meditation teachers. Concerning about 
meditation centers, meditation retreats, and meditators, 
there are many impossible fortunes and safety. That’s why 
I can detach more and more from society and social activity 
because of knowing more and more the power of Buddha, 
Dhamma, and Sangha. 

So, if someone wants to disrobe like her, I will stop 
them. Because you are not safe, as a female, as a lay person. 
But if you are staying as a nun, or as a samanera, or a monk, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

216 
 

Question 3: 

I understand that you have deep experience in 
mindfulness and detachment, so even when facing bad 
news, your mind remains at peace. But for new 
meditators like us, it's much more difficult. 

I humbly have two questions: 
First question: When I am alone and exposed to 

negative information - for example, when seeing bad 
news on my phone - visual contact arises, followed by 
feeling (vedanā), and then mental reactions like worry, 
imagination, or fear about the future often arise. How 
should I observe and release these reactions in such 
moments? How to remain mindful and detached instead 
of getting caught? 

Second question: When I'm in a group and chatting 
with others, unwholesome mental states arise more 
easily, like worry, and then that worry may be passed 
on through speech. In such cases, how should I practice 
to avoid creating unwholesome karma through body, 
speech, and mind? 

Answer:  
It will take time to have more experience. We need to 

continue the practice seriously and regularly. If we are 
practicing meditation, we will have connections with other 
meditators and meditation retreats. In this way, we can 
listen to many good points of the meditation. 

Now, we are teaching and discussing meditation. We 
are not teaching about medicine - like medical students in 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   216RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   216 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   217RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   217 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



218

Sayadaw Ashin Ottamathara 

219 
 

Câu hỏi 3: Con biết rằng Ngài đã rất thuần thục 
trong việc thực hành chánh niệm và xả ly, nên ngay cả 
khi gặp tin xấu, tâm Ngài vẫn an tịnh. Tuy nhiên, đối 
với những hành giả mới như chúng con, việc đó thật sự 
rất khó. 

Con xin phép được hỏi hai câu: 
Câu hỏi thứ nhất: Khi con ở một mình và đọc tin tức 

tiêu cực - ví dụ như khi mắt nhìn vào điện thoại và tiếp 
nhận thông tin - thì xúc (contact) phát sinh, rồi đến thọ 
(cảm giác), và sau đó thường dẫn đến lo lắng, tưởng 
tượng, hoặc khởi tâm bất thiện như nuối tiếc quá khứ, 
sợ hãi tương lai. Trong lúc đó, con nên quan sát và xả ly 
như thế nào để không bị cuốn vào? 

Câu hỏi thứ hai: Khi con ở trong nhóm và trò chuyện 
cùng người khác, tâm bất thiện cũng dễ phát sinh - ví 
dụ như lo lắng, rồi lại lan truyền lo lắng đó qua lời nói. 
Vậy con nên thực hành như thế nào để tránh tạo nghiệp 
bất thiện qua thân, khẩu, và ý trong những tình huống 
như vậy? 

Trả lời: 
Cần có thời gian để tích lũy thêm kinh nghiệm. Chúng 

ta cần tiếp tục thực hành một cách đều đặn và nghiêm túc. 
Khi thực hành thiền, bạn sẽ dần dần kết nối với các thiền 
sinh khác và các khóa thiền khác nhau. Nhờ vậy, bạn sẽ 
được lắng nghe và học hỏi nhiều điểm hay sâu sắc trong 
pháp hành. 

Hiện nay, chúng ta đang giảng dạy và cùng nhau chia sẻ 
về thiền. Chúng ta không giảng dạy y học như các sinh viên 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   219RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   219 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

219 
 

Câu hỏi 3: Con biết rằng Ngài đã rất thuần thục 
trong việc thực hành chánh niệm và xả ly, nên ngay cả 
khi gặp tin xấu, tâm Ngài vẫn an tịnh. Tuy nhiên, đối 
với những hành giả mới như chúng con, việc đó thật sự 
rất khó. 

Con xin phép được hỏi hai câu: 
Câu hỏi thứ nhất: Khi con ở một mình và đọc tin tức 

tiêu cực - ví dụ như khi mắt nhìn vào điện thoại và tiếp 
nhận thông tin - thì xúc (contact) phát sinh, rồi đến thọ 
(cảm giác), và sau đó thường dẫn đến lo lắng, tưởng 
tượng, hoặc khởi tâm bất thiện như nuối tiếc quá khứ, 
sợ hãi tương lai. Trong lúc đó, con nên quan sát và xả ly 
như thế nào để không bị cuốn vào? 

Câu hỏi thứ hai: Khi con ở trong nhóm và trò chuyện 
cùng người khác, tâm bất thiện cũng dễ phát sinh - ví 
dụ như lo lắng, rồi lại lan truyền lo lắng đó qua lời nói. 
Vậy con nên thực hành như thế nào để tránh tạo nghiệp 
bất thiện qua thân, khẩu, và ý trong những tình huống 
như vậy? 

Trả lời: 
Cần có thời gian để tích lũy thêm kinh nghiệm. Chúng 

ta cần tiếp tục thực hành một cách đều đặn và nghiêm túc. 
Khi thực hành thiền, bạn sẽ dần dần kết nối với các thiền 
sinh khác và các khóa thiền khác nhau. Nhờ vậy, bạn sẽ 
được lắng nghe và học hỏi nhiều điểm hay sâu sắc trong 
pháp hành. 

Hiện nay, chúng ta đang giảng dạy và cùng nhau chia sẻ 
về thiền. Chúng ta không giảng dạy y học như các sinh viên 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

218 
 

you are under the protection of the Buddha, Dhamma, and 
Sangha. I have many experiences like this. 

I know what can happen if we practice meditation or if 
we don’t practice meditation. Many experiences of my 
own. This is sure because I work very hard. That’s why I 
know many things about doing good deeds concerning 
Buddha, Dhamma, and Sangha. 

So you need to continue like this for a long time. In this 
way, you will have many experiences of your own. And 
you can have many stories from inside, not from outside. 

Most people in society are not staying inside a 
meditation center or monastery. That’s why what they 
know is not sure, not much true. We are staying inside 
modern Buddhism. That’s why we know what people don’t 
know. 

This is learning. This is real education. But you need to 
be patient. You can ask questions, but you must practice at 
the same time. Only asking questions is not the best. 

If you don’t understand, you can ask. If you understand, 
you must practice. If you practice, you can understand. 
Then, the understanding will be your own. And you can 
understand more. If you understand more, you must 
practice more. If you practice more, you can understand 
more. 

In this way, our intelligence and ability can develop all 
the time. So we should not be satisfied at any time. We 
should not stop learning and practicing. We must continue 
learning and doing good deeds till we die. That’s all. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   218RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   218 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   218RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   218 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



219

Sayadaw Ashin Ottamathara 

219 
 

Câu hỏi 3: Con biết rằng Ngài đã rất thuần thục 
trong việc thực hành chánh niệm và xả ly, nên ngay cả 
khi gặp tin xấu, tâm Ngài vẫn an tịnh. Tuy nhiên, đối 
với những hành giả mới như chúng con, việc đó thật sự 
rất khó. 

Con xin phép được hỏi hai câu: 
Câu hỏi thứ nhất: Khi con ở một mình và đọc tin tức 

tiêu cực - ví dụ như khi mắt nhìn vào điện thoại và tiếp 
nhận thông tin - thì xúc (contact) phát sinh, rồi đến thọ 
(cảm giác), và sau đó thường dẫn đến lo lắng, tưởng 
tượng, hoặc khởi tâm bất thiện như nuối tiếc quá khứ, 
sợ hãi tương lai. Trong lúc đó, con nên quan sát và xả ly 
như thế nào để không bị cuốn vào? 

Câu hỏi thứ hai: Khi con ở trong nhóm và trò chuyện 
cùng người khác, tâm bất thiện cũng dễ phát sinh - ví 
dụ như lo lắng, rồi lại lan truyền lo lắng đó qua lời nói. 
Vậy con nên thực hành như thế nào để tránh tạo nghiệp 
bất thiện qua thân, khẩu, và ý trong những tình huống 
như vậy? 

Trả lời: 
Cần có thời gian để tích lũy thêm kinh nghiệm. Chúng 

ta cần tiếp tục thực hành một cách đều đặn và nghiêm túc. 
Khi thực hành thiền, bạn sẽ dần dần kết nối với các thiền 
sinh khác và các khóa thiền khác nhau. Nhờ vậy, bạn sẽ 
được lắng nghe và học hỏi nhiều điểm hay sâu sắc trong 
pháp hành. 

Hiện nay, chúng ta đang giảng dạy và cùng nhau chia sẻ 
về thiền. Chúng ta không giảng dạy y học như các sinh viên 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   219RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   219 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

219 
 

Câu hỏi 3: Con biết rằng Ngài đã rất thuần thục 
trong việc thực hành chánh niệm và xả ly, nên ngay cả 
khi gặp tin xấu, tâm Ngài vẫn an tịnh. Tuy nhiên, đối 
với những hành giả mới như chúng con, việc đó thật sự 
rất khó. 

Con xin phép được hỏi hai câu: 
Câu hỏi thứ nhất: Khi con ở một mình và đọc tin tức 

tiêu cực - ví dụ như khi mắt nhìn vào điện thoại và tiếp 
nhận thông tin - thì xúc (contact) phát sinh, rồi đến thọ 
(cảm giác), và sau đó thường dẫn đến lo lắng, tưởng 
tượng, hoặc khởi tâm bất thiện như nuối tiếc quá khứ, 
sợ hãi tương lai. Trong lúc đó, con nên quan sát và xả ly 
như thế nào để không bị cuốn vào? 

Câu hỏi thứ hai: Khi con ở trong nhóm và trò chuyện 
cùng người khác, tâm bất thiện cũng dễ phát sinh - ví 
dụ như lo lắng, rồi lại lan truyền lo lắng đó qua lời nói. 
Vậy con nên thực hành như thế nào để tránh tạo nghiệp 
bất thiện qua thân, khẩu, và ý trong những tình huống 
như vậy? 

Trả lời: 
Cần có thời gian để tích lũy thêm kinh nghiệm. Chúng 

ta cần tiếp tục thực hành một cách đều đặn và nghiêm túc. 
Khi thực hành thiền, bạn sẽ dần dần kết nối với các thiền 
sinh khác và các khóa thiền khác nhau. Nhờ vậy, bạn sẽ 
được lắng nghe và học hỏi nhiều điểm hay sâu sắc trong 
pháp hành. 

Hiện nay, chúng ta đang giảng dạy và cùng nhau chia sẻ 
về thiền. Chúng ta không giảng dạy y học như các sinh viên 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

218 
 

you are under the protection of the Buddha, Dhamma, and 
Sangha. I have many experiences like this. 

I know what can happen if we practice meditation or if 
we don’t practice meditation. Many experiences of my 
own. This is sure because I work very hard. That’s why I 
know many things about doing good deeds concerning 
Buddha, Dhamma, and Sangha. 

So you need to continue like this for a long time. In this 
way, you will have many experiences of your own. And 
you can have many stories from inside, not from outside. 

Most people in society are not staying inside a 
meditation center or monastery. That’s why what they 
know is not sure, not much true. We are staying inside 
modern Buddhism. That’s why we know what people don’t 
know. 

This is learning. This is real education. But you need to 
be patient. You can ask questions, but you must practice at 
the same time. Only asking questions is not the best. 

If you don’t understand, you can ask. If you understand, 
you must practice. If you practice, you can understand. 
Then, the understanding will be your own. And you can 
understand more. If you understand more, you must 
practice more. If you practice more, you can understand 
more. 

In this way, our intelligence and ability can develop all 
the time. So we should not be satisfied at any time. We 
should not stop learning and practicing. We must continue 
learning and doing good deeds till we die. That’s all. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   218RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   218 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   219RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   219 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



220

Sayadaw Ashin Ottamathara 

221 
 

Tôi biết điều gì có thể xảy ra nếu chúng ta hành thiền - 
và điều gì có thể xảy ra nếu chúng ta không hành thiền. Tôi 
biết chắc điều đó, vì tôi đã nỗ lực rất nhiều. Chính nhờ vậy, 
tôi có nhiều kinh nghiệm về việc làm thiện pháp liên quan 
đến Phật, Pháp và Tăng. 

Vì vậy, bạn cần tiếp tục như thế này trong một thời gian 
dài. Như vậy, bạn sẽ có những trải nghiệm của riêng mình. 
Và bạn sẽ có nhiều câu chuyện đến từ bên trong - chứ không 
phải từ bên ngoài. 

Hầu hết mọi người trong xã hội không sống trong trung 
tâm thiền hay tu viện. Vì vậy, những gì họ biết chưa hẳn là 
đúng, chưa hẳn là sự thật. Chúng ta đang sống bên trong 
dòng chảy của Phật giáo hiện đại. Vì vậy, chúng ta biết 
những điều mà người ngoài chưa biết. 

Đây chính là học. Đây mới là sự giáo dục chân thật. 
Nhưng bạn cần có sự kiên nhẫn. Bạn có thể đặt câu hỏi - 
nhưng đồng thời, bạn cũng phải hành thiền. Chỉ đặt câu hỏi 
thôi thì chưa phải là con đường tối ưu. 

Nếu bạn chưa hiểu, bạn có thể hỏi. Nếu bạn hiểu rồi, 
bạn phải thực hành. Nếu bạn thực hành, bạn sẽ hiểu sâu 
hơn. Khi đó, sự hiểu biết sẽ trở thành của riêng bạn. Và bạn 
sẽ hiểu thêm. Khi hiểu thêm, bạn lại cần hành thêm. Khi 
hành thêm, bạn sẽ hiểu thêm nữa. 

Bằng cách ấy, trí tuệ và khả năng của chúng ta sẽ phát 
triển không ngừng. Cho nên, chúng ta không nên tự mãn ở 
bất kỳ thời điểm nào. Không nên dừng việc học hay hành. 
Chúng ta phải tiếp tục học, tiếp tục làm việc thiện - cho đến 
khi từ bỏ thân này. Chỉ vậy thôi. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   221RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   221 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

221 
 

Tôi biết điều gì có thể xảy ra nếu chúng ta hành thiền - 
và điều gì có thể xảy ra nếu chúng ta không hành thiền. Tôi 
biết chắc điều đó, vì tôi đã nỗ lực rất nhiều. Chính nhờ vậy, 
tôi có nhiều kinh nghiệm về việc làm thiện pháp liên quan 
đến Phật, Pháp và Tăng. 

Vì vậy, bạn cần tiếp tục như thế này trong một thời gian 
dài. Như vậy, bạn sẽ có những trải nghiệm của riêng mình. 
Và bạn sẽ có nhiều câu chuyện đến từ bên trong - chứ không 
phải từ bên ngoài. 

Hầu hết mọi người trong xã hội không sống trong trung 
tâm thiền hay tu viện. Vì vậy, những gì họ biết chưa hẳn là 
đúng, chưa hẳn là sự thật. Chúng ta đang sống bên trong 
dòng chảy của Phật giáo hiện đại. Vì vậy, chúng ta biết 
những điều mà người ngoài chưa biết. 

Đây chính là học. Đây mới là sự giáo dục chân thật. 
Nhưng bạn cần có sự kiên nhẫn. Bạn có thể đặt câu hỏi - 
nhưng đồng thời, bạn cũng phải hành thiền. Chỉ đặt câu hỏi 
thôi thì chưa phải là con đường tối ưu. 

Nếu bạn chưa hiểu, bạn có thể hỏi. Nếu bạn hiểu rồi, 
bạn phải thực hành. Nếu bạn thực hành, bạn sẽ hiểu sâu 
hơn. Khi đó, sự hiểu biết sẽ trở thành của riêng bạn. Và bạn 
sẽ hiểu thêm. Khi hiểu thêm, bạn lại cần hành thêm. Khi 
hành thêm, bạn sẽ hiểu thêm nữa. 

Bằng cách ấy, trí tuệ và khả năng của chúng ta sẽ phát 
triển không ngừng. Cho nên, chúng ta không nên tự mãn ở 
bất kỳ thời điểm nào. Không nên dừng việc học hay hành. 
Chúng ta phải tiếp tục học, tiếp tục làm việc thiện - cho đến 
khi từ bỏ thân này. Chỉ vậy thôi. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

220 
 

y khoa ở Ấn Độ. Vì vậy, chúng ta không cần lo lắng máy 
bay sẽ rơi trúng tòa nhà này - vì tất cả chúng ta đều là con 
người như nhau. 

Nhưng Phật, Pháp và Tăng là nơi nương tựa an toàn và 
vững chắc nhất. Khi việc thiện chúng ta làm gắn liền với 
Phật, Pháp và Tăng, thì không cần sợ hãi động đất, xả súng, 
đánh bom hay tai nạn máy bay. Ngược lại, nếu nói về chính 
trị, kinh doanh hay y tế - thì không ai đảm bảo điều gì. 

Vì tôi là người hành thiền nên tôi có thể tự mình so sánh 
giữa thiền và giáo dục, giữa thiền và y học, giữa thiền và 
chính trị. Tại Iran, nhiều chính trị gia và kỹ sư hạt nhân đã 
bị giết - vì họ không hành thiện như chúng ta. 

Nhưng nếu chúng ta tiếp tục làm thiện pháp như thế này, 
chúng ta sẽ an toàn. Từ năm 1999 đến nay, tôi đã làm thiện 
không ngừng. Tôi có rất nhiều trải nghiệm - từ chính mình, 
từ Trung tâm Thabarwa. 

Ngoài ra, tôi cũng có nhiều câu chuyện về các thiền sinh 
và thiền sư khác. Có rất nhiều điều kỳ diệu và sự che chở 
không thể lý giải bằng logic xảy ra trong các trung tâm 
thiền, trong các khóa thiền, và giữa các thiền sinh. Chính vì 
điều đó, tôi ngày càng buông bỏ được nhiều hơn khỏi xã 
hội và các hoạt động thế gian - bởi vì tôi thấu hiểu sâu sắc 
hơn sức mạnh của Phật, Pháp và Tăng. 

Vì vậy, nếu có ai đó muốn hoàn tục như cô ấy, tôi sẽ 
khuyên nên dừng lại. Vì bạn sẽ không còn được an toàn nữa 
- là một người nữ, là một cư sĩ. Nhưng nếu bạn còn sống 
với tư cách là một ni sư, một sa di, hay một vị tỳ kheo - thì 
bạn vẫn còn trong sự bảo hộ của Phật, Pháp và Tăng. Tôi 
đã có nhiều kinh nghiệm như vậy. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   220RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   220 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   220RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   220 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



221

Sayadaw Ashin Ottamathara 

221 
 

Tôi biết điều gì có thể xảy ra nếu chúng ta hành thiền - 
và điều gì có thể xảy ra nếu chúng ta không hành thiền. Tôi 
biết chắc điều đó, vì tôi đã nỗ lực rất nhiều. Chính nhờ vậy, 
tôi có nhiều kinh nghiệm về việc làm thiện pháp liên quan 
đến Phật, Pháp và Tăng. 

Vì vậy, bạn cần tiếp tục như thế này trong một thời gian 
dài. Như vậy, bạn sẽ có những trải nghiệm của riêng mình. 
Và bạn sẽ có nhiều câu chuyện đến từ bên trong - chứ không 
phải từ bên ngoài. 

Hầu hết mọi người trong xã hội không sống trong trung 
tâm thiền hay tu viện. Vì vậy, những gì họ biết chưa hẳn là 
đúng, chưa hẳn là sự thật. Chúng ta đang sống bên trong 
dòng chảy của Phật giáo hiện đại. Vì vậy, chúng ta biết 
những điều mà người ngoài chưa biết. 

Đây chính là học. Đây mới là sự giáo dục chân thật. 
Nhưng bạn cần có sự kiên nhẫn. Bạn có thể đặt câu hỏi - 
nhưng đồng thời, bạn cũng phải hành thiền. Chỉ đặt câu hỏi 
thôi thì chưa phải là con đường tối ưu. 

Nếu bạn chưa hiểu, bạn có thể hỏi. Nếu bạn hiểu rồi, 
bạn phải thực hành. Nếu bạn thực hành, bạn sẽ hiểu sâu 
hơn. Khi đó, sự hiểu biết sẽ trở thành của riêng bạn. Và bạn 
sẽ hiểu thêm. Khi hiểu thêm, bạn lại cần hành thêm. Khi 
hành thêm, bạn sẽ hiểu thêm nữa. 

Bằng cách ấy, trí tuệ và khả năng của chúng ta sẽ phát 
triển không ngừng. Cho nên, chúng ta không nên tự mãn ở 
bất kỳ thời điểm nào. Không nên dừng việc học hay hành. 
Chúng ta phải tiếp tục học, tiếp tục làm việc thiện - cho đến 
khi từ bỏ thân này. Chỉ vậy thôi. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   221RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   221 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

221 
 

Tôi biết điều gì có thể xảy ra nếu chúng ta hành thiền - 
và điều gì có thể xảy ra nếu chúng ta không hành thiền. Tôi 
biết chắc điều đó, vì tôi đã nỗ lực rất nhiều. Chính nhờ vậy, 
tôi có nhiều kinh nghiệm về việc làm thiện pháp liên quan 
đến Phật, Pháp và Tăng. 

Vì vậy, bạn cần tiếp tục như thế này trong một thời gian 
dài. Như vậy, bạn sẽ có những trải nghiệm của riêng mình. 
Và bạn sẽ có nhiều câu chuyện đến từ bên trong - chứ không 
phải từ bên ngoài. 

Hầu hết mọi người trong xã hội không sống trong trung 
tâm thiền hay tu viện. Vì vậy, những gì họ biết chưa hẳn là 
đúng, chưa hẳn là sự thật. Chúng ta đang sống bên trong 
dòng chảy của Phật giáo hiện đại. Vì vậy, chúng ta biết 
những điều mà người ngoài chưa biết. 

Đây chính là học. Đây mới là sự giáo dục chân thật. 
Nhưng bạn cần có sự kiên nhẫn. Bạn có thể đặt câu hỏi - 
nhưng đồng thời, bạn cũng phải hành thiền. Chỉ đặt câu hỏi 
thôi thì chưa phải là con đường tối ưu. 

Nếu bạn chưa hiểu, bạn có thể hỏi. Nếu bạn hiểu rồi, 
bạn phải thực hành. Nếu bạn thực hành, bạn sẽ hiểu sâu 
hơn. Khi đó, sự hiểu biết sẽ trở thành của riêng bạn. Và bạn 
sẽ hiểu thêm. Khi hiểu thêm, bạn lại cần hành thêm. Khi 
hành thêm, bạn sẽ hiểu thêm nữa. 

Bằng cách ấy, trí tuệ và khả năng của chúng ta sẽ phát 
triển không ngừng. Cho nên, chúng ta không nên tự mãn ở 
bất kỳ thời điểm nào. Không nên dừng việc học hay hành. 
Chúng ta phải tiếp tục học, tiếp tục làm việc thiện - cho đến 
khi từ bỏ thân này. Chỉ vậy thôi. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

220 
 

y khoa ở Ấn Độ. Vì vậy, chúng ta không cần lo lắng máy 
bay sẽ rơi trúng tòa nhà này - vì tất cả chúng ta đều là con 
người như nhau. 

Nhưng Phật, Pháp và Tăng là nơi nương tựa an toàn và 
vững chắc nhất. Khi việc thiện chúng ta làm gắn liền với 
Phật, Pháp và Tăng, thì không cần sợ hãi động đất, xả súng, 
đánh bom hay tai nạn máy bay. Ngược lại, nếu nói về chính 
trị, kinh doanh hay y tế - thì không ai đảm bảo điều gì. 

Vì tôi là người hành thiền nên tôi có thể tự mình so sánh 
giữa thiền và giáo dục, giữa thiền và y học, giữa thiền và 
chính trị. Tại Iran, nhiều chính trị gia và kỹ sư hạt nhân đã 
bị giết - vì họ không hành thiện như chúng ta. 

Nhưng nếu chúng ta tiếp tục làm thiện pháp như thế này, 
chúng ta sẽ an toàn. Từ năm 1999 đến nay, tôi đã làm thiện 
không ngừng. Tôi có rất nhiều trải nghiệm - từ chính mình, 
từ Trung tâm Thabarwa. 

Ngoài ra, tôi cũng có nhiều câu chuyện về các thiền sinh 
và thiền sư khác. Có rất nhiều điều kỳ diệu và sự che chở 
không thể lý giải bằng logic xảy ra trong các trung tâm 
thiền, trong các khóa thiền, và giữa các thiền sinh. Chính vì 
điều đó, tôi ngày càng buông bỏ được nhiều hơn khỏi xã 
hội và các hoạt động thế gian - bởi vì tôi thấu hiểu sâu sắc 
hơn sức mạnh của Phật, Pháp và Tăng. 

Vì vậy, nếu có ai đó muốn hoàn tục như cô ấy, tôi sẽ 
khuyên nên dừng lại. Vì bạn sẽ không còn được an toàn nữa 
- là một người nữ, là một cư sĩ. Nhưng nếu bạn còn sống 
với tư cách là một ni sư, một sa di, hay một vị tỳ kheo - thì 
bạn vẫn còn trong sự bảo hộ của Phật, Pháp và Tăng. Tôi 
đã có nhiều kinh nghiệm như vậy. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   220RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   220 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   221RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   221 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



222

Sayadaw Ashin Ottamathara 

223 
 

Every anger needs to be mindful, and then we need to be 
mindful of the nothingness or selflessness of the anger. 

Not knowing the nothingness or selflessness of the 
anger is the cause of being unable to control the anger. 
Knowing the truth of anger is the cause of being able to 
control the anger, to do more and more good deeds 
continuously. 

Câu hỏi 4: Thưa Thiền Sư, làm thế nào để nhận diện 
được sự sân giận khi nó khởi lên? Sự sân giận đấy đến 
từ đâu? Làm thế nào để nó không trở nên mạnh mẽ? Vì 
có những lúc con cảm thấy trong tâm mình có sự sân 
giận nổi lên nhưng không đến từ phía mình, mà đến từ 
người mà con đang đối diện. Khi ấy, con không kiểm 
soát được sự sân hận đó. 

Trả lời: 
Tham, sân, si liên quan đến tâm. Nếu chúng ta chánh 

niệm trên tâm trong từng khoảnh khắc, chúng ta có thể biết, 
có thể nhận diện được sự tham, sân, si. Để có thể chánh 
niệm được trong khoảnh khắc hiện tại, chúng ta cần phải xả 
ly khỏi những hành động trên thân, khẩu của chính bản thân 
mình và những người khác. Hành động chánh niệm và xả 
ly thì liên quan đến tâm. Tham, sân, si cũng vậy, nó liên 
quan tới tâm.  

Hành thiền chính là sự chánh niệm trên những lỗi lầm 
hay bệnh tật của tâm. Chúng ta càng chánh niệm trên tâm 
thì càng có thể xả ly khỏi những hành động trên thân và 
khẩu. Chúng ta càng xả ly khỏi những hành động trên thân 
và khẩu của chính bản thân mình và những người khác, 
chúng ta càng có thể chánh niệm trên tâm. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   223RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   223 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

223 
 

Every anger needs to be mindful, and then we need to be 
mindful of the nothingness or selflessness of the anger. 

Not knowing the nothingness or selflessness of the 
anger is the cause of being unable to control the anger. 
Knowing the truth of anger is the cause of being able to 
control the anger, to do more and more good deeds 
continuously. 

Câu hỏi 4: Thưa Thiền Sư, làm thế nào để nhận diện 
được sự sân giận khi nó khởi lên? Sự sân giận đấy đến 
từ đâu? Làm thế nào để nó không trở nên mạnh mẽ? Vì 
có những lúc con cảm thấy trong tâm mình có sự sân 
giận nổi lên nhưng không đến từ phía mình, mà đến từ 
người mà con đang đối diện. Khi ấy, con không kiểm 
soát được sự sân hận đó. 

Trả lời: 
Tham, sân, si liên quan đến tâm. Nếu chúng ta chánh 

niệm trên tâm trong từng khoảnh khắc, chúng ta có thể biết, 
có thể nhận diện được sự tham, sân, si. Để có thể chánh 
niệm được trong khoảnh khắc hiện tại, chúng ta cần phải xả 
ly khỏi những hành động trên thân, khẩu của chính bản thân 
mình và những người khác. Hành động chánh niệm và xả 
ly thì liên quan đến tâm. Tham, sân, si cũng vậy, nó liên 
quan tới tâm.  

Hành thiền chính là sự chánh niệm trên những lỗi lầm 
hay bệnh tật của tâm. Chúng ta càng chánh niệm trên tâm 
thì càng có thể xả ly khỏi những hành động trên thân và 
khẩu. Chúng ta càng xả ly khỏi những hành động trên thân 
và khẩu của chính bản thân mình và những người khác, 
chúng ta càng có thể chánh niệm trên tâm. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

222 
 

 

Question 4:  

Dear Sayadaw, how to recognize the anger and 
where does the anger come from? How to keep it from 
getting bigger and bigger? Sometimes, when anger 
arises, I feel it is not coming from me, it might come 
from the people I'm facing. I can not control that anger. 

Answer: 
Greed, anger, and delusion are concerned with the mind. 

If we are mindful of the mind every present moment, we 
can know and we can be aware of greed, anger, or delusion. 
In order to be mindful of the present mind, we need to 
detach from the physical and verbal actions of ourselves 
and others. The mental action of mindfulness and 
detachment are concerned with the mind.  

Greed, anger, and delusion are also concerned with the 
mind. Meditation is mindfulness of the mistake or disease 
of the mind. The more we are mindful of the mind, the more 
we can detach from physical and verbal action. The more 
we can detach from the physical and verbal actions of 
ourselves and others, the more we can be mindful of the 
mind. 

Now you are able to be mindful of the anger because 
you can detach from the physical and verbal actions of 
yourself and others. But you need to know the nothingness, 
or emptiness, or selflessness, or suffering of anger. You 
don't need to differentiate who the owner of the anger is. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   222RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   222 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   222RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   222 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



223

Sayadaw Ashin Ottamathara 

223 
 

Every anger needs to be mindful, and then we need to be 
mindful of the nothingness or selflessness of the anger. 

Not knowing the nothingness or selflessness of the 
anger is the cause of being unable to control the anger. 
Knowing the truth of anger is the cause of being able to 
control the anger, to do more and more good deeds 
continuously. 

Câu hỏi 4: Thưa Thiền Sư, làm thế nào để nhận diện 
được sự sân giận khi nó khởi lên? Sự sân giận đấy đến 
từ đâu? Làm thế nào để nó không trở nên mạnh mẽ? Vì 
có những lúc con cảm thấy trong tâm mình có sự sân 
giận nổi lên nhưng không đến từ phía mình, mà đến từ 
người mà con đang đối diện. Khi ấy, con không kiểm 
soát được sự sân hận đó. 

Trả lời: 
Tham, sân, si liên quan đến tâm. Nếu chúng ta chánh 

niệm trên tâm trong từng khoảnh khắc, chúng ta có thể biết, 
có thể nhận diện được sự tham, sân, si. Để có thể chánh 
niệm được trong khoảnh khắc hiện tại, chúng ta cần phải xả 
ly khỏi những hành động trên thân, khẩu của chính bản thân 
mình và những người khác. Hành động chánh niệm và xả 
ly thì liên quan đến tâm. Tham, sân, si cũng vậy, nó liên 
quan tới tâm.  

Hành thiền chính là sự chánh niệm trên những lỗi lầm 
hay bệnh tật của tâm. Chúng ta càng chánh niệm trên tâm 
thì càng có thể xả ly khỏi những hành động trên thân và 
khẩu. Chúng ta càng xả ly khỏi những hành động trên thân 
và khẩu của chính bản thân mình và những người khác, 
chúng ta càng có thể chánh niệm trên tâm. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   223RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   223 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

223 
 

Every anger needs to be mindful, and then we need to be 
mindful of the nothingness or selflessness of the anger. 

Not knowing the nothingness or selflessness of the 
anger is the cause of being unable to control the anger. 
Knowing the truth of anger is the cause of being able to 
control the anger, to do more and more good deeds 
continuously. 

Câu hỏi 4: Thưa Thiền Sư, làm thế nào để nhận diện 
được sự sân giận khi nó khởi lên? Sự sân giận đấy đến 
từ đâu? Làm thế nào để nó không trở nên mạnh mẽ? Vì 
có những lúc con cảm thấy trong tâm mình có sự sân 
giận nổi lên nhưng không đến từ phía mình, mà đến từ 
người mà con đang đối diện. Khi ấy, con không kiểm 
soát được sự sân hận đó. 

Trả lời: 
Tham, sân, si liên quan đến tâm. Nếu chúng ta chánh 

niệm trên tâm trong từng khoảnh khắc, chúng ta có thể biết, 
có thể nhận diện được sự tham, sân, si. Để có thể chánh 
niệm được trong khoảnh khắc hiện tại, chúng ta cần phải xả 
ly khỏi những hành động trên thân, khẩu của chính bản thân 
mình và những người khác. Hành động chánh niệm và xả 
ly thì liên quan đến tâm. Tham, sân, si cũng vậy, nó liên 
quan tới tâm.  

Hành thiền chính là sự chánh niệm trên những lỗi lầm 
hay bệnh tật của tâm. Chúng ta càng chánh niệm trên tâm 
thì càng có thể xả ly khỏi những hành động trên thân và 
khẩu. Chúng ta càng xả ly khỏi những hành động trên thân 
và khẩu của chính bản thân mình và những người khác, 
chúng ta càng có thể chánh niệm trên tâm. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

222 
 

 

Question 4:  

Dear Sayadaw, how to recognize the anger and 
where does the anger come from? How to keep it from 
getting bigger and bigger? Sometimes, when anger 
arises, I feel it is not coming from me, it might come 
from the people I'm facing. I can not control that anger. 

Answer: 
Greed, anger, and delusion are concerned with the mind. 

If we are mindful of the mind every present moment, we 
can know and we can be aware of greed, anger, or delusion. 
In order to be mindful of the present mind, we need to 
detach from the physical and verbal actions of ourselves 
and others. The mental action of mindfulness and 
detachment are concerned with the mind.  

Greed, anger, and delusion are also concerned with the 
mind. Meditation is mindfulness of the mistake or disease 
of the mind. The more we are mindful of the mind, the more 
we can detach from physical and verbal action. The more 
we can detach from the physical and verbal actions of 
ourselves and others, the more we can be mindful of the 
mind. 

Now you are able to be mindful of the anger because 
you can detach from the physical and verbal actions of 
yourself and others. But you need to know the nothingness, 
or emptiness, or selflessness, or suffering of anger. You 
don't need to differentiate who the owner of the anger is. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   222RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   222 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   223RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   223 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



224

Sayadaw Ashin Ottamathara 

225 
 
 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   225RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   225 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

225 
 
 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

224 
 

Bây giờ bạn có thể chánh niệm được về sự giận dữ bởi 
vì bạn có thể xả ly khỏi hành động trên thân và khẩu của 
chính bản thân mình và những người khác. Nhưng bạn cần 
phải biết về tính không thật, trống rỗng, vô ngã và tính chất 
khổ của sự sân giận. Bạn không cần phải phân biệt cơn sân 
đó là của ai. Tất cả mọi cơn sân đều cần được chánh niệm, 
và chúng ta cần phải chánh niệm về tính không thật, vô ngã 
của cơn sân. 

Không biết về sự thật của cơn sân, về tính vô ngã, không 
thật của nó, chính là nguyên nhân không thể kiểm soát được 
cơn sân. Biết về sự thật của cơn sân chính là nhân để có thể 
kiểm soát được cơn sân, để có thể liên tục làm nhiều thiện 
pháp hơn nữa. 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   224RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   224 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   224RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   224 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



225

Sayadaw Ashin Ottamathara 

225 
 
 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   225RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   225 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

225 
 
 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

224 
 

Bây giờ bạn có thể chánh niệm được về sự giận dữ bởi 
vì bạn có thể xả ly khỏi hành động trên thân và khẩu của 
chính bản thân mình và những người khác. Nhưng bạn cần 
phải biết về tính không thật, trống rỗng, vô ngã và tính chất 
khổ của sự sân giận. Bạn không cần phải phân biệt cơn sân 
đó là của ai. Tất cả mọi cơn sân đều cần được chánh niệm, 
và chúng ta cần phải chánh niệm về tính không thật, vô ngã 
của cơn sân. 

Không biết về sự thật của cơn sân, về tính vô ngã, không 
thật của nó, chính là nguyên nhân không thể kiểm soát được 
cơn sân. Biết về sự thật của cơn sân chính là nhân để có thể 
kiểm soát được cơn sân, để có thể liên tục làm nhiều thiện 
pháp hơn nữa. 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   224RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   224 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   225RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   225 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



226

Sayadaw Ashin Ottamathara 

227 
 

Meditator: I’m living in Phuoc Son. I quit my job about 
five months ago. Now I don’t want to work anymore; I just 
want to stay in Phuoc Son and practice. 

Sayadaw: Do you know what caused the tumor in your 
throat? 

Meditator: I’m not sure. I used to smoke cigarettes for 
many years. 

Sayadaw: Are you feeling pain right now? 
Meditator: Yes, I’m in pain. 
Sayadaw: Are you taking any medicine? 
Meditator: Not yet. The doctor told me to wait until the 

test results are out before giving any treatment. 
Sayadaw: How long have you been practicing 

meditation? 
Meditator: I’ve known about meditation since 2017, 

but I haven’t practiced regularly. Occasionally I joined 
meditation retreats with you in Phuoc Son. 

Answer:  
For me, I first encountered meditation in 1999. Since 

then, I have continued practicing and teaching meditation - 
from 1999 until now. In this way, I am not rejecting 
meditation. 

At the same time, I am also learning to detach - even 
from meditation itself. That means I’m not clinging to the 
practice, even though I continue it deeply. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   227RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   227 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

227 
 

Meditator: I’m living in Phuoc Son. I quit my job about 
five months ago. Now I don’t want to work anymore; I just 
want to stay in Phuoc Son and practice. 

Sayadaw: Do you know what caused the tumor in your 
throat? 

Meditator: I’m not sure. I used to smoke cigarettes for 
many years. 

Sayadaw: Are you feeling pain right now? 
Meditator: Yes, I’m in pain. 
Sayadaw: Are you taking any medicine? 
Meditator: Not yet. The doctor told me to wait until the 

test results are out before giving any treatment. 
Sayadaw: How long have you been practicing 

meditation? 
Meditator: I’ve known about meditation since 2017, 

but I haven’t practiced regularly. Occasionally I joined 
meditation retreats with you in Phuoc Son. 

Answer:  
For me, I first encountered meditation in 1999. Since 

then, I have continued practicing and teaching meditation - 
from 1999 until now. In this way, I am not rejecting 
meditation. 

At the same time, I am also learning to detach - even 
from meditation itself. That means I’m not clinging to the 
practice, even though I continue it deeply. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

226 
 

 

FACING SUFFERING, ILLNESS, AND DEATH 
ĐỐI DIỆN VỚI ĐAU ĐỚN, BỆNH TẬT,  VÀ CÁI 

CHẾT 

Question 1:  

I currently have a tumor in my throat. I’m waiting 
for the test results to know whether it's benign or 
malignant. If it’s malignant, then death may be very 
near. I want to know what practice I can do to overcome 
this pain, because my mind is very afraid of pain. 

Sayadaw: How long have you been suffering like this? 
Meditator: About four to five months. 
Sayadaw: Have you had an operation yet? 
Meditator: No, not yet. I'm still waiting for the test 

results, so the doctors haven’t prescribed any treatment. 
Sayadaw: How old are you now? 
Meditator: I’m 47 years old. 
Sayadaw: What is your job? 
Meditator: I work in facial skincare. 
Sayadaw: How long have you been doing that? 
Meditator: Around 7 to 10 years. 
Sayadaw: Where are you living now? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   226RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   226 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   226RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   226 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



227

Sayadaw Ashin Ottamathara 

227 
 

Meditator: I’m living in Phuoc Son. I quit my job about 
five months ago. Now I don’t want to work anymore; I just 
want to stay in Phuoc Son and practice. 

Sayadaw: Do you know what caused the tumor in your 
throat? 

Meditator: I’m not sure. I used to smoke cigarettes for 
many years. 

Sayadaw: Are you feeling pain right now? 
Meditator: Yes, I’m in pain. 
Sayadaw: Are you taking any medicine? 
Meditator: Not yet. The doctor told me to wait until the 

test results are out before giving any treatment. 
Sayadaw: How long have you been practicing 

meditation? 
Meditator: I’ve known about meditation since 2017, 

but I haven’t practiced regularly. Occasionally I joined 
meditation retreats with you in Phuoc Son. 

Answer:  
For me, I first encountered meditation in 1999. Since 

then, I have continued practicing and teaching meditation - 
from 1999 until now. In this way, I am not rejecting 
meditation. 

At the same time, I am also learning to detach - even 
from meditation itself. That means I’m not clinging to the 
practice, even though I continue it deeply. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   227RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   227 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

227 
 

Meditator: I’m living in Phuoc Son. I quit my job about 
five months ago. Now I don’t want to work anymore; I just 
want to stay in Phuoc Son and practice. 

Sayadaw: Do you know what caused the tumor in your 
throat? 

Meditator: I’m not sure. I used to smoke cigarettes for 
many years. 

Sayadaw: Are you feeling pain right now? 
Meditator: Yes, I’m in pain. 
Sayadaw: Are you taking any medicine? 
Meditator: Not yet. The doctor told me to wait until the 

test results are out before giving any treatment. 
Sayadaw: How long have you been practicing 

meditation? 
Meditator: I’ve known about meditation since 2017, 

but I haven’t practiced regularly. Occasionally I joined 
meditation retreats with you in Phuoc Son. 

Answer:  
For me, I first encountered meditation in 1999. Since 

then, I have continued practicing and teaching meditation - 
from 1999 until now. In this way, I am not rejecting 
meditation. 

At the same time, I am also learning to detach - even 
from meditation itself. That means I’m not clinging to the 
practice, even though I continue it deeply. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

226 
 

 

FACING SUFFERING, ILLNESS, AND DEATH 
ĐỐI DIỆN VỚI ĐAU ĐỚN, BỆNH TẬT,  VÀ CÁI 

CHẾT 

Question 1:  

I currently have a tumor in my throat. I’m waiting 
for the test results to know whether it's benign or 
malignant. If it’s malignant, then death may be very 
near. I want to know what practice I can do to overcome 
this pain, because my mind is very afraid of pain. 

Sayadaw: How long have you been suffering like this? 
Meditator: About four to five months. 
Sayadaw: Have you had an operation yet? 
Meditator: No, not yet. I'm still waiting for the test 

results, so the doctors haven’t prescribed any treatment. 
Sayadaw: How old are you now? 
Meditator: I’m 47 years old. 
Sayadaw: What is your job? 
Meditator: I work in facial skincare. 
Sayadaw: How long have you been doing that? 
Meditator: Around 7 to 10 years. 
Sayadaw: Where are you living now? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   226RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   226 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   227RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   227 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



228

Sayadaw Ashin Ottamathara 

229 
 

of a worldly person. So you just need to continue doing 
good deeds like this. 

You should also try to detach from the life of a worldly 
person by ordaining as a nun. In this way, you can have a 
long life and a healthy body.  

Bodily pain or suffering is caused by attachment to pain. 
As a worldly person, we used to stay away from pain - 
that’s why we couldn’t endure it. But as a meditator, we 
need to be mindful of all kinds of suffering - in both body 
and mind. The feeling of pain is not to reject or to attach to 
- but to be mindful with detachment. 

Mindfulness is the cause of wisdom. Wisdom knows the 
emptiness of pain. Detachment is the cause of freedom 
from pain or suffering. 

Câu hỏi 1: Dạ thưa Thiền sư, con hiện đang có một 
khối u ở cổ. Con đang phải chờ kết quả xét nghiệm để 
biết đó là u lành hay ác tính. Nếu là ác tính thì cái chết 
có thể đang đến rất gần. Con muốn biết phương pháp 
thực hành như thế nào để vượt qua cơn đau, vì tâm con 
rất sợ đau. 

Sayadaw: Bạn đã chịu đựng tình trạng này bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ khoảng 4 đến 5 tháng rồi ạ. 
Sayadaw: Có làm phẫu thuật chưa? 
Thiền sinh: Dạ chưa, con vẫn đang chờ kết quả xét 

nghiệm nên chưa được chỉ định điều trị gì. 
Sayadaw: Bây giờ bạn bao nhiêu tuổi? 
Thiền sinh: Dạ con 47 tuổi ạ. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   229RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   229 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

229 
 

of a worldly person. So you just need to continue doing 
good deeds like this. 

You should also try to detach from the life of a worldly 
person by ordaining as a nun. In this way, you can have a 
long life and a healthy body.  

Bodily pain or suffering is caused by attachment to pain. 
As a worldly person, we used to stay away from pain - 
that’s why we couldn’t endure it. But as a meditator, we 
need to be mindful of all kinds of suffering - in both body 
and mind. The feeling of pain is not to reject or to attach to 
- but to be mindful with detachment. 

Mindfulness is the cause of wisdom. Wisdom knows the 
emptiness of pain. Detachment is the cause of freedom 
from pain or suffering. 

Câu hỏi 1: Dạ thưa Thiền sư, con hiện đang có một 
khối u ở cổ. Con đang phải chờ kết quả xét nghiệm để 
biết đó là u lành hay ác tính. Nếu là ác tính thì cái chết 
có thể đang đến rất gần. Con muốn biết phương pháp 
thực hành như thế nào để vượt qua cơn đau, vì tâm con 
rất sợ đau. 

Sayadaw: Bạn đã chịu đựng tình trạng này bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ khoảng 4 đến 5 tháng rồi ạ. 
Sayadaw: Có làm phẫu thuật chưa? 
Thiền sinh: Dạ chưa, con vẫn đang chờ kết quả xét 

nghiệm nên chưa được chỉ định điều trị gì. 
Sayadaw: Bây giờ bạn bao nhiêu tuổi? 
Thiền sinh: Dạ con 47 tuổi ạ. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

228 
 

But most meditators reject meditation when they stop 
practicing. They are not detaching - they are actually 
rejecting meditation. Why? Because they become attached 
to business, healthcare, and many other social activities. 

In fact, meditation is everything. Business and 
healthcare, they are not everything. Because we don’t 
practice meditation, we get lost and overwhelmed by 
business, by health concerns, by endless social demands.  

But by practicing meditation seriously and 
continuously, we can gradually detach from business, 
alcohol, sensual pleasures, and many other outer 
distractions. In this way, we become healthy and wealthy - 
not just in the body, but also in the mind. 

I have learned the truth of meditation not only from my 
own experience, but also from the experiences of many 
other meditators around me. 

You got the chance to practice meditation in 2017, but 
you rejected practicing meditation. That’s why you lost 
your health. 

Smoking and skin care are not safe - there are many side 
effects. The more you smoke and stay busy with skincare, 
the more you attach to material things. That attachment is 
the cause of the tumor in your throat. 

Now, you already stopped your skincare job. Besides, 
you already got out of society by staying in Phuoc Son. 
Now, you are practicing meditation, that is the right thing 
to do. This is detachment from your former job and the life 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   228RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   228 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   228RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   228 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



229

Sayadaw Ashin Ottamathara 

229 
 

of a worldly person. So you just need to continue doing 
good deeds like this. 

You should also try to detach from the life of a worldly 
person by ordaining as a nun. In this way, you can have a 
long life and a healthy body.  

Bodily pain or suffering is caused by attachment to pain. 
As a worldly person, we used to stay away from pain - 
that’s why we couldn’t endure it. But as a meditator, we 
need to be mindful of all kinds of suffering - in both body 
and mind. The feeling of pain is not to reject or to attach to 
- but to be mindful with detachment. 

Mindfulness is the cause of wisdom. Wisdom knows the 
emptiness of pain. Detachment is the cause of freedom 
from pain or suffering. 

Câu hỏi 1: Dạ thưa Thiền sư, con hiện đang có một 
khối u ở cổ. Con đang phải chờ kết quả xét nghiệm để 
biết đó là u lành hay ác tính. Nếu là ác tính thì cái chết 
có thể đang đến rất gần. Con muốn biết phương pháp 
thực hành như thế nào để vượt qua cơn đau, vì tâm con 
rất sợ đau. 

Sayadaw: Bạn đã chịu đựng tình trạng này bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ khoảng 4 đến 5 tháng rồi ạ. 
Sayadaw: Có làm phẫu thuật chưa? 
Thiền sinh: Dạ chưa, con vẫn đang chờ kết quả xét 

nghiệm nên chưa được chỉ định điều trị gì. 
Sayadaw: Bây giờ bạn bao nhiêu tuổi? 
Thiền sinh: Dạ con 47 tuổi ạ. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   229RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   229 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

229 
 

of a worldly person. So you just need to continue doing 
good deeds like this. 

You should also try to detach from the life of a worldly 
person by ordaining as a nun. In this way, you can have a 
long life and a healthy body.  

Bodily pain or suffering is caused by attachment to pain. 
As a worldly person, we used to stay away from pain - 
that’s why we couldn’t endure it. But as a meditator, we 
need to be mindful of all kinds of suffering - in both body 
and mind. The feeling of pain is not to reject or to attach to 
- but to be mindful with detachment. 

Mindfulness is the cause of wisdom. Wisdom knows the 
emptiness of pain. Detachment is the cause of freedom 
from pain or suffering. 

Câu hỏi 1: Dạ thưa Thiền sư, con hiện đang có một 
khối u ở cổ. Con đang phải chờ kết quả xét nghiệm để 
biết đó là u lành hay ác tính. Nếu là ác tính thì cái chết 
có thể đang đến rất gần. Con muốn biết phương pháp 
thực hành như thế nào để vượt qua cơn đau, vì tâm con 
rất sợ đau. 

Sayadaw: Bạn đã chịu đựng tình trạng này bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ khoảng 4 đến 5 tháng rồi ạ. 
Sayadaw: Có làm phẫu thuật chưa? 
Thiền sinh: Dạ chưa, con vẫn đang chờ kết quả xét 

nghiệm nên chưa được chỉ định điều trị gì. 
Sayadaw: Bây giờ bạn bao nhiêu tuổi? 
Thiền sinh: Dạ con 47 tuổi ạ. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

228 
 

But most meditators reject meditation when they stop 
practicing. They are not detaching - they are actually 
rejecting meditation. Why? Because they become attached 
to business, healthcare, and many other social activities. 

In fact, meditation is everything. Business and 
healthcare, they are not everything. Because we don’t 
practice meditation, we get lost and overwhelmed by 
business, by health concerns, by endless social demands.  

But by practicing meditation seriously and 
continuously, we can gradually detach from business, 
alcohol, sensual pleasures, and many other outer 
distractions. In this way, we become healthy and wealthy - 
not just in the body, but also in the mind. 

I have learned the truth of meditation not only from my 
own experience, but also from the experiences of many 
other meditators around me. 

You got the chance to practice meditation in 2017, but 
you rejected practicing meditation. That’s why you lost 
your health. 

Smoking and skin care are not safe - there are many side 
effects. The more you smoke and stay busy with skincare, 
the more you attach to material things. That attachment is 
the cause of the tumor in your throat. 

Now, you already stopped your skincare job. Besides, 
you already got out of society by staying in Phuoc Son. 
Now, you are practicing meditation, that is the right thing 
to do. This is detachment from your former job and the life 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   228RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   228 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   229RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   229 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



230

Sayadaw Ashin Ottamathara 

231 
 

Đồng thời, tôi cũng học cách xả ly - ngay cả với pháp 
hành thiền. Điều đó có nghĩa là, tuy vẫn hành trì sâu sắc, 
nhưng tôi không dính mắc vào pháp hành. 

Phần lớn hành giả khi ngừng thực hành thì lại rơi vào 
trạng thái chối bỏ pháp thiền, chứ không phải xả ly. Vì sao 
vậy? Bởi vì họ đã khởi tâm dính mắc vào công việc kinh 
doanh, sức khỏe, hay những hoạt động xã hội khác. 

Thực chất, thiền là tất cả. Còn công việc, sức khỏe - 
không phải là tất cả. Vì không hành thiền, nên ta dễ bị lôi 
cuốn và áp đảo bởi công việc, bởi những nỗi lo về sức khỏe, 
và muôn vàn đòi hỏi trong đời sống xã hội. 

Nhưng nếu hành thiền một cách nghiêm túc và liên tục, 
ta sẽ dần dần xả ly được khỏi những sự bám víu vào công 
việc, rượu chè, dục lạc, và nhiều thứ lôi kéo từ bên ngoài. 
Khi ấy, ta trở nên giàu có và khỏe mạnh - không chỉ nơi 
thân, mà cả nơi tâm. 

Tôi không chỉ thấy rõ sự thật của thiền qua kinh nghiệm 
bản thân, mà còn từ kinh nghiệm của rất nhiều hành giả 
xung quanh. 

Bạn đã có cơ hội hành thiền từ năm 2017. Nhưng bạn 
đã quay lưng lại với pháp thiền. Chính vì thế mà sức khỏe 
của bạn đã suy giảm. 

Việc không hút thuốc và chăm sóc da cũng không bảo 
đảm an toàn - vì vẫn tồn tại nhiều hệ lụy. Càng hút thuốc, 
càng loay hoay với công việc chăm sóc và làm đẹp, bạn 
càng dính mắc vào vật chất. Chính sự dính mắc ấy là căn 
nguyên khiến cổ họng bạn sinh ra khối u. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   231RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   231 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

231 
 

Đồng thời, tôi cũng học cách xả ly - ngay cả với pháp 
hành thiền. Điều đó có nghĩa là, tuy vẫn hành trì sâu sắc, 
nhưng tôi không dính mắc vào pháp hành. 

Phần lớn hành giả khi ngừng thực hành thì lại rơi vào 
trạng thái chối bỏ pháp thiền, chứ không phải xả ly. Vì sao 
vậy? Bởi vì họ đã khởi tâm dính mắc vào công việc kinh 
doanh, sức khỏe, hay những hoạt động xã hội khác. 

Thực chất, thiền là tất cả. Còn công việc, sức khỏe - 
không phải là tất cả. Vì không hành thiền, nên ta dễ bị lôi 
cuốn và áp đảo bởi công việc, bởi những nỗi lo về sức khỏe, 
và muôn vàn đòi hỏi trong đời sống xã hội. 

Nhưng nếu hành thiền một cách nghiêm túc và liên tục, 
ta sẽ dần dần xả ly được khỏi những sự bám víu vào công 
việc, rượu chè, dục lạc, và nhiều thứ lôi kéo từ bên ngoài. 
Khi ấy, ta trở nên giàu có và khỏe mạnh - không chỉ nơi 
thân, mà cả nơi tâm. 

Tôi không chỉ thấy rõ sự thật của thiền qua kinh nghiệm 
bản thân, mà còn từ kinh nghiệm của rất nhiều hành giả 
xung quanh. 

Bạn đã có cơ hội hành thiền từ năm 2017. Nhưng bạn 
đã quay lưng lại với pháp thiền. Chính vì thế mà sức khỏe 
của bạn đã suy giảm. 

Việc không hút thuốc và chăm sóc da cũng không bảo 
đảm an toàn - vì vẫn tồn tại nhiều hệ lụy. Càng hút thuốc, 
càng loay hoay với công việc chăm sóc và làm đẹp, bạn 
càng dính mắc vào vật chất. Chính sự dính mắc ấy là căn 
nguyên khiến cổ họng bạn sinh ra khối u. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

230 
 

Sayadaw: Công việc của bạn là gì? 
Thiền sinh: Dạ con làm chăm sóc da mặt, skincare ạ. 
Sayadaw: Bạn làm nghề này bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ khoảng từ 7 đến 10 năm ạ. 
Sayadaw: Hiện tại bạn đang sống ở đâu? 
Thiền sinh: Dạ con đang sống ở Phước Sơn. Con đã 

nghỉ việc được khoảng 5 tháng rồi. Bây giờ con không 
muốn đi làm nữa, mà chỉ muốn ở Phước Sơn để thực hành. 

Sayadaw: Nguyên nhân nào khiến bạn có khối u ở cổ? 
Thiền sinh: Dạ con không biết rõ ạ. Trước đây con có 

hút thuốc trong nhiều năm. 
Sayadaw: Bây giờ bạn có đang cảm thấy đau không? 
Thiền sinh: Dạ có, con đang bị đau ạ. 
Sayadaw: Bạn có đang uống thuốc gì không? 
Thiền sinh: Dạ chưa ạ, vì bác sĩ bảo phải chờ kết quả 

xét nghiệm rồi mới đưa ra hướng điều trị. 
Sayadaw: Bạn đã thực hành thiền bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ con biết đến thiền từ năm 2017, nhưng 

con không thực hành đều đặn. Thỉnh thoảng con mới về 
Phước Sơn tham gia khóa thiền với Ngài. 

Trả lời: 
Tôi bắt đầu biết đến thiền từ năm 1999. Từ đó cho đến 

nay, tôi vẫn tiếp tục thực hành và giảng dạy thiền, không 
ngơi nghỉ. Như vậy, tôi không hề từ bỏ thiền. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   230RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   230 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   230RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   230 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



231

Sayadaw Ashin Ottamathara 

231 
 

Đồng thời, tôi cũng học cách xả ly - ngay cả với pháp 
hành thiền. Điều đó có nghĩa là, tuy vẫn hành trì sâu sắc, 
nhưng tôi không dính mắc vào pháp hành. 

Phần lớn hành giả khi ngừng thực hành thì lại rơi vào 
trạng thái chối bỏ pháp thiền, chứ không phải xả ly. Vì sao 
vậy? Bởi vì họ đã khởi tâm dính mắc vào công việc kinh 
doanh, sức khỏe, hay những hoạt động xã hội khác. 

Thực chất, thiền là tất cả. Còn công việc, sức khỏe - 
không phải là tất cả. Vì không hành thiền, nên ta dễ bị lôi 
cuốn và áp đảo bởi công việc, bởi những nỗi lo về sức khỏe, 
và muôn vàn đòi hỏi trong đời sống xã hội. 

Nhưng nếu hành thiền một cách nghiêm túc và liên tục, 
ta sẽ dần dần xả ly được khỏi những sự bám víu vào công 
việc, rượu chè, dục lạc, và nhiều thứ lôi kéo từ bên ngoài. 
Khi ấy, ta trở nên giàu có và khỏe mạnh - không chỉ nơi 
thân, mà cả nơi tâm. 

Tôi không chỉ thấy rõ sự thật của thiền qua kinh nghiệm 
bản thân, mà còn từ kinh nghiệm của rất nhiều hành giả 
xung quanh. 

Bạn đã có cơ hội hành thiền từ năm 2017. Nhưng bạn 
đã quay lưng lại với pháp thiền. Chính vì thế mà sức khỏe 
của bạn đã suy giảm. 

Việc không hút thuốc và chăm sóc da cũng không bảo 
đảm an toàn - vì vẫn tồn tại nhiều hệ lụy. Càng hút thuốc, 
càng loay hoay với công việc chăm sóc và làm đẹp, bạn 
càng dính mắc vào vật chất. Chính sự dính mắc ấy là căn 
nguyên khiến cổ họng bạn sinh ra khối u. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   231RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   231 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

231 
 

Đồng thời, tôi cũng học cách xả ly - ngay cả với pháp 
hành thiền. Điều đó có nghĩa là, tuy vẫn hành trì sâu sắc, 
nhưng tôi không dính mắc vào pháp hành. 

Phần lớn hành giả khi ngừng thực hành thì lại rơi vào 
trạng thái chối bỏ pháp thiền, chứ không phải xả ly. Vì sao 
vậy? Bởi vì họ đã khởi tâm dính mắc vào công việc kinh 
doanh, sức khỏe, hay những hoạt động xã hội khác. 

Thực chất, thiền là tất cả. Còn công việc, sức khỏe - 
không phải là tất cả. Vì không hành thiền, nên ta dễ bị lôi 
cuốn và áp đảo bởi công việc, bởi những nỗi lo về sức khỏe, 
và muôn vàn đòi hỏi trong đời sống xã hội. 

Nhưng nếu hành thiền một cách nghiêm túc và liên tục, 
ta sẽ dần dần xả ly được khỏi những sự bám víu vào công 
việc, rượu chè, dục lạc, và nhiều thứ lôi kéo từ bên ngoài. 
Khi ấy, ta trở nên giàu có và khỏe mạnh - không chỉ nơi 
thân, mà cả nơi tâm. 

Tôi không chỉ thấy rõ sự thật của thiền qua kinh nghiệm 
bản thân, mà còn từ kinh nghiệm của rất nhiều hành giả 
xung quanh. 

Bạn đã có cơ hội hành thiền từ năm 2017. Nhưng bạn 
đã quay lưng lại với pháp thiền. Chính vì thế mà sức khỏe 
của bạn đã suy giảm. 

Việc không hút thuốc và chăm sóc da cũng không bảo 
đảm an toàn - vì vẫn tồn tại nhiều hệ lụy. Càng hút thuốc, 
càng loay hoay với công việc chăm sóc và làm đẹp, bạn 
càng dính mắc vào vật chất. Chính sự dính mắc ấy là căn 
nguyên khiến cổ họng bạn sinh ra khối u. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

230 
 

Sayadaw: Công việc của bạn là gì? 
Thiền sinh: Dạ con làm chăm sóc da mặt, skincare ạ. 
Sayadaw: Bạn làm nghề này bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ khoảng từ 7 đến 10 năm ạ. 
Sayadaw: Hiện tại bạn đang sống ở đâu? 
Thiền sinh: Dạ con đang sống ở Phước Sơn. Con đã 

nghỉ việc được khoảng 5 tháng rồi. Bây giờ con không 
muốn đi làm nữa, mà chỉ muốn ở Phước Sơn để thực hành. 

Sayadaw: Nguyên nhân nào khiến bạn có khối u ở cổ? 
Thiền sinh: Dạ con không biết rõ ạ. Trước đây con có 

hút thuốc trong nhiều năm. 
Sayadaw: Bây giờ bạn có đang cảm thấy đau không? 
Thiền sinh: Dạ có, con đang bị đau ạ. 
Sayadaw: Bạn có đang uống thuốc gì không? 
Thiền sinh: Dạ chưa ạ, vì bác sĩ bảo phải chờ kết quả 

xét nghiệm rồi mới đưa ra hướng điều trị. 
Sayadaw: Bạn đã thực hành thiền bao lâu rồi? 
Thiền sinh: Dạ con biết đến thiền từ năm 2017, nhưng 

con không thực hành đều đặn. Thỉnh thoảng con mới về 
Phước Sơn tham gia khóa thiền với Ngài. 

Trả lời: 
Tôi bắt đầu biết đến thiền từ năm 1999. Từ đó cho đến 

nay, tôi vẫn tiếp tục thực hành và giảng dạy thiền, không 
ngơi nghỉ. Như vậy, tôi không hề từ bỏ thiền. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   230RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   230 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   231RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   231 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



232

Sayadaw Ashin Ottamathara 

233 
 

stages where the five elements slowly start to dissipate 
away one by one? 

Sayadaw: Have you been practicing meditation 
regularly? For how long? 

Meditator: Sometimes. Not very regular. I mean, it 
depends on my time, but I try to do it every day. 

Answer: 
         For me, I have been teaching meditation to the 
patients for over 20 years continuously. Because of 
teaching the patients, more and more patients are practicing 
meditation by listening to my teaching. They are difficult 
to practice by themselves, because of their suffering. They 
cannot practice meditation seriously. They cannot practice 
sitting meditation for a long time. That’s why they need 
help for everything, including practicing meditation. 

Because of teaching the patients, I need to do more and 
more good deeds. I need to use the power of good deeds by 
accepting the patients to stay in our meditation centre. 

Teaching meditation only to the patients is not enough. 
We need to welcome patients in our meditation centre. We 
need to take care of them to the end of their life. We need 
to use medical treatment together with teaching meditation. 

Most of the patients in Myanmar cannot take care of 
their health by themselves, so they need help. Therefore, 
we got the chance to help the patients for whatever they 
need. We have been supporting as much as we can since 
2007 until now. In 2007, the first Thabarwa Center - a full-
time meditation center started. In this way, I can use 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   233RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   233 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

233 
 

stages where the five elements slowly start to dissipate 
away one by one? 

Sayadaw: Have you been practicing meditation 
regularly? For how long? 

Meditator: Sometimes. Not very regular. I mean, it 
depends on my time, but I try to do it every day. 

Answer: 
         For me, I have been teaching meditation to the 
patients for over 20 years continuously. Because of 
teaching the patients, more and more patients are practicing 
meditation by listening to my teaching. They are difficult 
to practice by themselves, because of their suffering. They 
cannot practice meditation seriously. They cannot practice 
sitting meditation for a long time. That’s why they need 
help for everything, including practicing meditation. 

Because of teaching the patients, I need to do more and 
more good deeds. I need to use the power of good deeds by 
accepting the patients to stay in our meditation centre. 

Teaching meditation only to the patients is not enough. 
We need to welcome patients in our meditation centre. We 
need to take care of them to the end of their life. We need 
to use medical treatment together with teaching meditation. 

Most of the patients in Myanmar cannot take care of 
their health by themselves, so they need help. Therefore, 
we got the chance to help the patients for whatever they 
need. We have been supporting as much as we can since 
2007 until now. In 2007, the first Thabarwa Center - a full-
time meditation center started. In this way, I can use 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

232 
 

Bây giờ, bạn đã từ bỏ công việc chăm sóc da. Hơn nữa, 
bạn cũng đã tách biệt khỏi đời sống xã hội bằng cách sống 
ẩn cư tại Phước Sơn. Giờ đây, bạn đang quay về thực hành 
thiền, đó là điều đúng đắn. Việc ấy chính là xả ly khỏi nghề 
nghiệp cũ và đời sống thế tục. Vậy nên, bạn chỉ cần tiếp tục 
nuôi dưỡng thiện pháp như vậy. 

Bạn cũng nên hướng đến việc xả ly khỏi đời sống thế 
tục bằng cách xuất gia làm một vị ni. Như vậy, bạn sẽ có 
được thân khỏe và sống lâu. 

Thân thể đau đớn hay khổ sở là hệ quả của sự dính mắc 
vào cảm thọ khổ. Trong đời sống thế tục, ta thường có xu 
hướng trốn tránh đau khổ - nên khi khổ đến, ta không thể 
chịu đựng nổi. 

Nhưng là một hành giả, ta cần chánh niệm trọn vẹn với 
mọi loại khổ đau - nơi thân cũng như nơi tâm. Cảm giác 
đau không phải để chối bỏ, cũng không phải để dính mắc - 
mà là để quán sát với tâm xả ly. 

Chánh niệm là nhân sanh trí tuệ. Trí tuệ thấy rõ tánh 
không của cảm thọ khổ. Xả ly là con đường đưa đến sự tự 
do khỏi khổ đau. 

Question 2:  

I know people who are suffering from illness - one 
patient with bone cancer, and the second patient with 
blood cancer. So how do you practice detachment 
against this terminal illness? 

The second question is: How do you practice 
Vipassana to prepare for the transition of the final body 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   232RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   232 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   232RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   232 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



233

Sayadaw Ashin Ottamathara 

233 
 

stages where the five elements slowly start to dissipate 
away one by one? 

Sayadaw: Have you been practicing meditation 
regularly? For how long? 

Meditator: Sometimes. Not very regular. I mean, it 
depends on my time, but I try to do it every day. 

Answer: 
         For me, I have been teaching meditation to the 
patients for over 20 years continuously. Because of 
teaching the patients, more and more patients are practicing 
meditation by listening to my teaching. They are difficult 
to practice by themselves, because of their suffering. They 
cannot practice meditation seriously. They cannot practice 
sitting meditation for a long time. That’s why they need 
help for everything, including practicing meditation. 

Because of teaching the patients, I need to do more and 
more good deeds. I need to use the power of good deeds by 
accepting the patients to stay in our meditation centre. 

Teaching meditation only to the patients is not enough. 
We need to welcome patients in our meditation centre. We 
need to take care of them to the end of their life. We need 
to use medical treatment together with teaching meditation. 

Most of the patients in Myanmar cannot take care of 
their health by themselves, so they need help. Therefore, 
we got the chance to help the patients for whatever they 
need. We have been supporting as much as we can since 
2007 until now. In 2007, the first Thabarwa Center - a full-
time meditation center started. In this way, I can use 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   233RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   233 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

233 
 

stages where the five elements slowly start to dissipate 
away one by one? 

Sayadaw: Have you been practicing meditation 
regularly? For how long? 

Meditator: Sometimes. Not very regular. I mean, it 
depends on my time, but I try to do it every day. 

Answer: 
         For me, I have been teaching meditation to the 
patients for over 20 years continuously. Because of 
teaching the patients, more and more patients are practicing 
meditation by listening to my teaching. They are difficult 
to practice by themselves, because of their suffering. They 
cannot practice meditation seriously. They cannot practice 
sitting meditation for a long time. That’s why they need 
help for everything, including practicing meditation. 

Because of teaching the patients, I need to do more and 
more good deeds. I need to use the power of good deeds by 
accepting the patients to stay in our meditation centre. 

Teaching meditation only to the patients is not enough. 
We need to welcome patients in our meditation centre. We 
need to take care of them to the end of their life. We need 
to use medical treatment together with teaching meditation. 

Most of the patients in Myanmar cannot take care of 
their health by themselves, so they need help. Therefore, 
we got the chance to help the patients for whatever they 
need. We have been supporting as much as we can since 
2007 until now. In 2007, the first Thabarwa Center - a full-
time meditation center started. In this way, I can use 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

232 
 

Bây giờ, bạn đã từ bỏ công việc chăm sóc da. Hơn nữa, 
bạn cũng đã tách biệt khỏi đời sống xã hội bằng cách sống 
ẩn cư tại Phước Sơn. Giờ đây, bạn đang quay về thực hành 
thiền, đó là điều đúng đắn. Việc ấy chính là xả ly khỏi nghề 
nghiệp cũ và đời sống thế tục. Vậy nên, bạn chỉ cần tiếp tục 
nuôi dưỡng thiện pháp như vậy. 

Bạn cũng nên hướng đến việc xả ly khỏi đời sống thế 
tục bằng cách xuất gia làm một vị ni. Như vậy, bạn sẽ có 
được thân khỏe và sống lâu. 

Thân thể đau đớn hay khổ sở là hệ quả của sự dính mắc 
vào cảm thọ khổ. Trong đời sống thế tục, ta thường có xu 
hướng trốn tránh đau khổ - nên khi khổ đến, ta không thể 
chịu đựng nổi. 

Nhưng là một hành giả, ta cần chánh niệm trọn vẹn với 
mọi loại khổ đau - nơi thân cũng như nơi tâm. Cảm giác 
đau không phải để chối bỏ, cũng không phải để dính mắc - 
mà là để quán sát với tâm xả ly. 

Chánh niệm là nhân sanh trí tuệ. Trí tuệ thấy rõ tánh 
không của cảm thọ khổ. Xả ly là con đường đưa đến sự tự 
do khỏi khổ đau. 

Question 2:  

I know people who are suffering from illness - one 
patient with bone cancer, and the second patient with 
blood cancer. So how do you practice detachment 
against this terminal illness? 

The second question is: How do you practice 
Vipassana to prepare for the transition of the final body 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   232RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   232 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   233RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   233 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



234

Sayadaw Ashin Ottamathara 

235 
 

This right understanding is really helpful to detach from 
the disease or cancer from the mind of the patient. Like this: 
non-self or selflessness. 

Continue asking: So would it be practicing 
emptiness? Like, I mean, practicing meditation and the 
mind just doesn’t think of anything? Blank or 
something in there? 

Answer: 
        The real disease is ignorance and attachment - not 
cancer, not virus. Just ignorance and attachment. That is the 
real disease. As a meditation teacher, I try to cure only the 
real disease - which is ignorance and attachment. 

Mindfulness and detachment is the real medicine to cure 
ignorance and attachment. Mindfulness and detachment is 
the opposite of ignorance and attachment. So the patient 
needs to be mindful every present moment. The patient 
needs to detach from the hospital, from their family 
members, from their home, from medical treatment also. If 
the patient continues to take medical treatment, there will 
be more attachment to medical treatment. 

We are not rejecting medical treatment. We are just 
detaching medical treatment. That’s why we have to 
establish our own Dhamma Hospital.  In the Dhamma 
Hospital, Dhamma is the real medicine. We use physical 
medicine, but not to reject only. We don’t emphasize 
traditional medicine or medical treatment.  We emphasize 
only meditation as medicine. 

Continue asking: You just mentioned detachment 
and mindfulness. So how do we practice detachment? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   235RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   235 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

235 
 

This right understanding is really helpful to detach from 
the disease or cancer from the mind of the patient. Like this: 
non-self or selflessness. 

Continue asking: So would it be practicing 
emptiness? Like, I mean, practicing meditation and the 
mind just doesn’t think of anything? Blank or 
something in there? 

Answer: 
        The real disease is ignorance and attachment - not 
cancer, not virus. Just ignorance and attachment. That is the 
real disease. As a meditation teacher, I try to cure only the 
real disease - which is ignorance and attachment. 

Mindfulness and detachment is the real medicine to cure 
ignorance and attachment. Mindfulness and detachment is 
the opposite of ignorance and attachment. So the patient 
needs to be mindful every present moment. The patient 
needs to detach from the hospital, from their family 
members, from their home, from medical treatment also. If 
the patient continues to take medical treatment, there will 
be more attachment to medical treatment. 

We are not rejecting medical treatment. We are just 
detaching medical treatment. That’s why we have to 
establish our own Dhamma Hospital.  In the Dhamma 
Hospital, Dhamma is the real medicine. We use physical 
medicine, but not to reject only. We don’t emphasize 
traditional medicine or medical treatment.  We emphasize 
only meditation as medicine. 

Continue asking: You just mentioned detachment 
and mindfulness. So how do we practice detachment? 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

234 
 

Thabarwa Centre, not only for the meditators but also for 
the patients and the old-aged people. 

In this way, I can save more and more merits to solve 
the problems of the patients. I combine teaching meditation 
and the power of merits concerned with many patients - to 
take care of healthcare of the patients. Healthcare means 
both body and mind. 

I have been taking care of the patients together with 
medical treatment and teaching meditation. In this way, 
more and more patients get the chance to practice 
meditation together with medical treatment. 

If they can practice meditation more seriously, they 
don’t need medical treatment. They can detach from 
medical treatment. They can detach from their disease. 
They can detach from their life as a patient. This is 
teamwork. 

Continue asking: So, what form of meditation 
should they practice? I mean, for the two patients I’m 
talking about - even the most powerful painkillers can’t 
relieve their pain. So which form of meditation would 
you advise? 

Answer: 
        Most of my teaching to the patients is about non-self 
or selflessness - Not someone, no "I.", not something, no 
disease, no cancer - Just cause and effect of selfless 
impermanent nature. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   234RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   234 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   234RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   234 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



235

Sayadaw Ashin Ottamathara 

235 
 

This right understanding is really helpful to detach from 
the disease or cancer from the mind of the patient. Like this: 
non-self or selflessness. 

Continue asking: So would it be practicing 
emptiness? Like, I mean, practicing meditation and the 
mind just doesn’t think of anything? Blank or 
something in there? 

Answer: 
        The real disease is ignorance and attachment - not 
cancer, not virus. Just ignorance and attachment. That is the 
real disease. As a meditation teacher, I try to cure only the 
real disease - which is ignorance and attachment. 

Mindfulness and detachment is the real medicine to cure 
ignorance and attachment. Mindfulness and detachment is 
the opposite of ignorance and attachment. So the patient 
needs to be mindful every present moment. The patient 
needs to detach from the hospital, from their family 
members, from their home, from medical treatment also. If 
the patient continues to take medical treatment, there will 
be more attachment to medical treatment. 

We are not rejecting medical treatment. We are just 
detaching medical treatment. That’s why we have to 
establish our own Dhamma Hospital.  In the Dhamma 
Hospital, Dhamma is the real medicine. We use physical 
medicine, but not to reject only. We don’t emphasize 
traditional medicine or medical treatment.  We emphasize 
only meditation as medicine. 

Continue asking: You just mentioned detachment 
and mindfulness. So how do we practice detachment? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   235RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   235 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

235 
 

This right understanding is really helpful to detach from 
the disease or cancer from the mind of the patient. Like this: 
non-self or selflessness. 

Continue asking: So would it be practicing 
emptiness? Like, I mean, practicing meditation and the 
mind just doesn’t think of anything? Blank or 
something in there? 

Answer: 
        The real disease is ignorance and attachment - not 
cancer, not virus. Just ignorance and attachment. That is the 
real disease. As a meditation teacher, I try to cure only the 
real disease - which is ignorance and attachment. 

Mindfulness and detachment is the real medicine to cure 
ignorance and attachment. Mindfulness and detachment is 
the opposite of ignorance and attachment. So the patient 
needs to be mindful every present moment. The patient 
needs to detach from the hospital, from their family 
members, from their home, from medical treatment also. If 
the patient continues to take medical treatment, there will 
be more attachment to medical treatment. 

We are not rejecting medical treatment. We are just 
detaching medical treatment. That’s why we have to 
establish our own Dhamma Hospital.  In the Dhamma 
Hospital, Dhamma is the real medicine. We use physical 
medicine, but not to reject only. We don’t emphasize 
traditional medicine or medical treatment.  We emphasize 
only meditation as medicine. 

Continue asking: You just mentioned detachment 
and mindfulness. So how do we practice detachment? 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

234 
 

Thabarwa Centre, not only for the meditators but also for 
the patients and the old-aged people. 

In this way, I can save more and more merits to solve 
the problems of the patients. I combine teaching meditation 
and the power of merits concerned with many patients - to 
take care of healthcare of the patients. Healthcare means 
both body and mind. 

I have been taking care of the patients together with 
medical treatment and teaching meditation. In this way, 
more and more patients get the chance to practice 
meditation together with medical treatment. 

If they can practice meditation more seriously, they 
don’t need medical treatment. They can detach from 
medical treatment. They can detach from their disease. 
They can detach from their life as a patient. This is 
teamwork. 

Continue asking: So, what form of meditation 
should they practice? I mean, for the two patients I’m 
talking about - even the most powerful painkillers can’t 
relieve their pain. So which form of meditation would 
you advise? 

Answer: 
        Most of my teaching to the patients is about non-self 
or selflessness - Not someone, no "I.", not something, no 
disease, no cancer - Just cause and effect of selfless 
impermanent nature. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   234RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   234 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   235RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   235 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



236

Sayadaw Ashin Ottamathara 

237 
 

from disease and medical treatment  by staying in the 
meditation centre. This is the way I use to practice 
detachment. 

They may not understand like this, but I can understand 
by my own practice. Like this, I arrange a meditation centre 
for the patients.  In this way, the patients are easier to detach 
from their life as a patient. This kind of teamwork is really 
helpful  for the patient to detach from their disease. And for 
the meditators, they are also easy to detach from their life 
as a meditator. 

Because a meditation centre is not just a name. We use 
it for multi-purpose. Actions are much more powerful than 
the names or labels. We use the name “meditation centre” - 
only for labels but what we are doing in the meditation 
centre is free. We are doing all kinds of good deeds. We are 
using meditation centers for everyone. But practicing 
meditation is our main job and activity. That’s why the 
power of meditation or mindfulness and detachment is the 
strongest in Thabarwa Centre. 

Medical treatment and teaching education are not much 
stronger. Therefore, it is easier to detach for the patients.  

If they stay in the hospital, they are difficult to detach. 
Only by staying in the meditation centre as a meditator, the 
power of detachment in their mind will be more and more 
stronger. In this way, they can be healthy and wealthy with 
merits. 

As a patient, it is difficult to do good deeds. As a 
meditator, they are easier to do good deeds.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   237RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   237 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

237 
 

from disease and medical treatment  by staying in the 
meditation centre. This is the way I use to practice 
detachment. 

They may not understand like this, but I can understand 
by my own practice. Like this, I arrange a meditation centre 
for the patients.  In this way, the patients are easier to detach 
from their life as a patient. This kind of teamwork is really 
helpful  for the patient to detach from their disease. And for 
the meditators, they are also easy to detach from their life 
as a meditator. 

Because a meditation centre is not just a name. We use 
it for multi-purpose. Actions are much more powerful than 
the names or labels. We use the name “meditation centre” - 
only for labels but what we are doing in the meditation 
centre is free. We are doing all kinds of good deeds. We are 
using meditation centers for everyone. But practicing 
meditation is our main job and activity. That’s why the 
power of meditation or mindfulness and detachment is the 
strongest in Thabarwa Centre. 

Medical treatment and teaching education are not much 
stronger. Therefore, it is easier to detach for the patients.  

If they stay in the hospital, they are difficult to detach. 
Only by staying in the meditation centre as a meditator, the 
power of detachment in their mind will be more and more 
stronger. In this way, they can be healthy and wealthy with 
merits. 

As a patient, it is difficult to do good deeds. As a 
meditator, they are easier to do good deeds.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

236 
 

Answer: 
Before I established my own meditation centre, I had to 

teach only at home or at the hospital - but not much, not the 
best. Patients are difficult to detach from their disease and 
from medical treatment. Therefore, I had to use the 
meditation centre to detach the patients from the hospital 
and medical treatment. When they are staying in the 
meditation centre, their mind and their life are out of control 
of the hospital and medical treatment. 

We are also doing medical treatment inside our 
meditation centre, but we don’t use the name “hospital”. 
We just use the name “meditation centre”. Therefore, the 
power of meditation is much stronger than in the hospital. 
So the patient can be peaceful and easy to detach from their 
disease and medical treatment.  

This is not a meditation centre. This is not a monastery. 
This is just a cemetery. So the environment is different. No 
meditators are staying here, so the environment is not 
supporting them to meditate. 

But in the meditation centre, it’s easier to practice 
meditation - or mindfulness and detachment. It's not easy to 
get medical treatment. 

Continue asking: Thank you Sayadaw, I understand 
now. So it’s more of the environment thing - and moving 
away - so you don’t need to think too much about the 
medicine and things like that? 

Answer: 
        Yes. In this way, more and more patients can detach 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   236RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   236 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   236RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   236 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



237

Sayadaw Ashin Ottamathara 

237 
 

from disease and medical treatment  by staying in the 
meditation centre. This is the way I use to practice 
detachment. 

They may not understand like this, but I can understand 
by my own practice. Like this, I arrange a meditation centre 
for the patients.  In this way, the patients are easier to detach 
from their life as a patient. This kind of teamwork is really 
helpful  for the patient to detach from their disease. And for 
the meditators, they are also easy to detach from their life 
as a meditator. 

Because a meditation centre is not just a name. We use 
it for multi-purpose. Actions are much more powerful than 
the names or labels. We use the name “meditation centre” - 
only for labels but what we are doing in the meditation 
centre is free. We are doing all kinds of good deeds. We are 
using meditation centers for everyone. But practicing 
meditation is our main job and activity. That’s why the 
power of meditation or mindfulness and detachment is the 
strongest in Thabarwa Centre. 

Medical treatment and teaching education are not much 
stronger. Therefore, it is easier to detach for the patients.  

If they stay in the hospital, they are difficult to detach. 
Only by staying in the meditation centre as a meditator, the 
power of detachment in their mind will be more and more 
stronger. In this way, they can be healthy and wealthy with 
merits. 

As a patient, it is difficult to do good deeds. As a 
meditator, they are easier to do good deeds.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   237RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   237 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

237 
 

from disease and medical treatment  by staying in the 
meditation centre. This is the way I use to practice 
detachment. 

They may not understand like this, but I can understand 
by my own practice. Like this, I arrange a meditation centre 
for the patients.  In this way, the patients are easier to detach 
from their life as a patient. This kind of teamwork is really 
helpful  for the patient to detach from their disease. And for 
the meditators, they are also easy to detach from their life 
as a meditator. 

Because a meditation centre is not just a name. We use 
it for multi-purpose. Actions are much more powerful than 
the names or labels. We use the name “meditation centre” - 
only for labels but what we are doing in the meditation 
centre is free. We are doing all kinds of good deeds. We are 
using meditation centers for everyone. But practicing 
meditation is our main job and activity. That’s why the 
power of meditation or mindfulness and detachment is the 
strongest in Thabarwa Centre. 

Medical treatment and teaching education are not much 
stronger. Therefore, it is easier to detach for the patients.  

If they stay in the hospital, they are difficult to detach. 
Only by staying in the meditation centre as a meditator, the 
power of detachment in their mind will be more and more 
stronger. In this way, they can be healthy and wealthy with 
merits. 

As a patient, it is difficult to do good deeds. As a 
meditator, they are easier to do good deeds.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

236 
 

Answer: 
Before I established my own meditation centre, I had to 

teach only at home or at the hospital - but not much, not the 
best. Patients are difficult to detach from their disease and 
from medical treatment. Therefore, I had to use the 
meditation centre to detach the patients from the hospital 
and medical treatment. When they are staying in the 
meditation centre, their mind and their life are out of control 
of the hospital and medical treatment. 

We are also doing medical treatment inside our 
meditation centre, but we don’t use the name “hospital”. 
We just use the name “meditation centre”. Therefore, the 
power of meditation is much stronger than in the hospital. 
So the patient can be peaceful and easy to detach from their 
disease and medical treatment.  

This is not a meditation centre. This is not a monastery. 
This is just a cemetery. So the environment is different. No 
meditators are staying here, so the environment is not 
supporting them to meditate. 

But in the meditation centre, it’s easier to practice 
meditation - or mindfulness and detachment. It's not easy to 
get medical treatment. 

Continue asking: Thank you Sayadaw, I understand 
now. So it’s more of the environment thing - and moving 
away - so you don’t need to think too much about the 
medicine and things like that? 

Answer: 
        Yes. In this way, more and more patients can detach 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   236RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   236 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   237RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   237 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



238

Sayadaw Ashin Ottamathara 

239 
 

over 20 years. Therefore, I have many experiences to 
detach from myself - from my body and mind. 

Because of practicing meditation, I know the 
nothingness or emptiness of everything that appears in my 
body and mind. 

Practicing meditation is to know the nothingness of 
everything or everyone.  Nothingness. Emptiness. 
Impermanence. Just selfless suffering only. Just 
selflessness.  

Knowing the truth of suffering is the cause of 
detachment from all kinds of suffering, including heat and 
cold.  

As a meditator, I have to suffer - most of the time - hot 
and cool weather. I’m also trying to endure more and more 
- concerned with hot and cold conditions, especially cold 
weather is really dangerous for me.  

When I travel to Western countries, in the beginning, it 
was very difficult for me to endure the cold weather. I grew 
up in Myanmar where the weather is hot most of the time. 
So I can endure hot weather more than cold weather. As a 
meditation teacher, I was invited to many places. So I can 
enjoy and endure more and more of the coldness. It takes 
time to develop mindfulness and detachment concerning 
coldness.  

We may be different from each other. So, what you 
cannot endure will be a danger for you. What I cannot 
endure will also be a danger for my life. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   239RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   239 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

239 
 

over 20 years. Therefore, I have many experiences to 
detach from myself - from my body and mind. 

Because of practicing meditation, I know the 
nothingness or emptiness of everything that appears in my 
body and mind. 

Practicing meditation is to know the nothingness of 
everything or everyone.  Nothingness. Emptiness. 
Impermanence. Just selfless suffering only. Just 
selflessness.  

Knowing the truth of suffering is the cause of 
detachment from all kinds of suffering, including heat and 
cold.  

As a meditator, I have to suffer - most of the time - hot 
and cool weather. I’m also trying to endure more and more 
- concerned with hot and cold conditions, especially cold 
weather is really dangerous for me.  

When I travel to Western countries, in the beginning, it 
was very difficult for me to endure the cold weather. I grew 
up in Myanmar where the weather is hot most of the time. 
So I can endure hot weather more than cold weather. As a 
meditation teacher, I was invited to many places. So I can 
enjoy and endure more and more of the coldness. It takes 
time to develop mindfulness and detachment concerning 
coldness.  

We may be different from each other. So, what you 
cannot endure will be a danger for you. What I cannot 
endure will also be a danger for my life. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

238 
 

I’m just changing their mind. I emphasize to change 
their mind. I don’t emphasize changing their life from a 
patient to a normal person. I emphasize to change their 
mind by staying in the meditation centre for a long time. 

The mind used to change by itself. The mind is changing 
naturally - depending on time, place, person, and condition. 
This is the way I use to practice detachment for the patients. 

There are many patients in Thabarwa Centre. They can 
detach from their disease and they can live a long life. And 
they can do many things - even if they are not normal 
persons. There may be disease in their body, but they can 
detach and then they can do many things. 

You just need to change the mind. And everything can 
change. 

I’m trying to prove the Dhamma Hospital for the whole 
world. That’s why, in the future, Dhamma Hospital will be 
more and more well known in the world. Meditation will 
be useful for medical treatment also, for the disease. 

Continue asking: How do you prepare for this 
transitioning of the final body stage? 

Answer:  
Because of practicing meditation, I came to understand 

that the power of cold and hot is the strongest in my body. 
Therefore, I may suffer a lot from heat and cold - and hence, 
I may die by suffering from the hot and cold of the body. 
Because the power of fire is the strongest in my body. 

As a meditator, I have been practicing meditation from 
1999 until now. I have also been teaching meditation for 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   238RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   238 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   238RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   238 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



239

Sayadaw Ashin Ottamathara 

239 
 

over 20 years. Therefore, I have many experiences to 
detach from myself - from my body and mind. 

Because of practicing meditation, I know the 
nothingness or emptiness of everything that appears in my 
body and mind. 

Practicing meditation is to know the nothingness of 
everything or everyone.  Nothingness. Emptiness. 
Impermanence. Just selfless suffering only. Just 
selflessness.  

Knowing the truth of suffering is the cause of 
detachment from all kinds of suffering, including heat and 
cold.  

As a meditator, I have to suffer - most of the time - hot 
and cool weather. I’m also trying to endure more and more 
- concerned with hot and cold conditions, especially cold 
weather is really dangerous for me.  

When I travel to Western countries, in the beginning, it 
was very difficult for me to endure the cold weather. I grew 
up in Myanmar where the weather is hot most of the time. 
So I can endure hot weather more than cold weather. As a 
meditation teacher, I was invited to many places. So I can 
enjoy and endure more and more of the coldness. It takes 
time to develop mindfulness and detachment concerning 
coldness.  

We may be different from each other. So, what you 
cannot endure will be a danger for you. What I cannot 
endure will also be a danger for my life. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   239RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   239 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

239 
 

over 20 years. Therefore, I have many experiences to 
detach from myself - from my body and mind. 

Because of practicing meditation, I know the 
nothingness or emptiness of everything that appears in my 
body and mind. 

Practicing meditation is to know the nothingness of 
everything or everyone.  Nothingness. Emptiness. 
Impermanence. Just selfless suffering only. Just 
selflessness.  

Knowing the truth of suffering is the cause of 
detachment from all kinds of suffering, including heat and 
cold.  

As a meditator, I have to suffer - most of the time - hot 
and cool weather. I’m also trying to endure more and more 
- concerned with hot and cold conditions, especially cold 
weather is really dangerous for me.  

When I travel to Western countries, in the beginning, it 
was very difficult for me to endure the cold weather. I grew 
up in Myanmar where the weather is hot most of the time. 
So I can endure hot weather more than cold weather. As a 
meditation teacher, I was invited to many places. So I can 
enjoy and endure more and more of the coldness. It takes 
time to develop mindfulness and detachment concerning 
coldness.  

We may be different from each other. So, what you 
cannot endure will be a danger for you. What I cannot 
endure will also be a danger for my life. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

238 
 

I’m just changing their mind. I emphasize to change 
their mind. I don’t emphasize changing their life from a 
patient to a normal person. I emphasize to change their 
mind by staying in the meditation centre for a long time. 

The mind used to change by itself. The mind is changing 
naturally - depending on time, place, person, and condition. 
This is the way I use to practice detachment for the patients. 

There are many patients in Thabarwa Centre. They can 
detach from their disease and they can live a long life. And 
they can do many things - even if they are not normal 
persons. There may be disease in their body, but they can 
detach and then they can do many things. 

You just need to change the mind. And everything can 
change. 

I’m trying to prove the Dhamma Hospital for the whole 
world. That’s why, in the future, Dhamma Hospital will be 
more and more well known in the world. Meditation will 
be useful for medical treatment also, for the disease. 

Continue asking: How do you prepare for this 
transitioning of the final body stage? 

Answer:  
Because of practicing meditation, I came to understand 

that the power of cold and hot is the strongest in my body. 
Therefore, I may suffer a lot from heat and cold - and hence, 
I may die by suffering from the hot and cold of the body. 
Because the power of fire is the strongest in my body. 

As a meditator, I have been practicing meditation from 
1999 until now. I have also been teaching meditation for 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   238RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   238 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   239RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   239 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



240

Sayadaw Ashin Ottamathara 

241 
 

We are now in this Nirvana Memorial Garden. We are 
practicing mindfulness and detachment. We are not 
practicing much in this kind of cemetery. That’s why it is 
more difficult than in other places. But if we are practicing 
very often, it will become easier and easier. We will be 
more and more familiar with this kind of place or 
environment. 

We must be alive with mindfulness and detachment. So 
also, we must die with mindfulness and detachment. This is 
the best we can do. 

Practicing mindfulness and detachment are the real 
friends or practice for us. So we should not stop practicing 
mindfulness and detachment. We should practice more and 
more seriously and continuously. In this way, we don’t 
need to worry about being alive or dead. 

Câu hỏi 2: Thưa Ngài, con biết những người đang 
bị khổ đau vì những căn bệnh hiểm nghèo -như một 
bệnh nhân bị ung thư xương, và bệnh nhân thứ hai bị 
ung thư máu. Vậy làm thế nào để thực hành sự xả ly 
đối với những căn bệnh nan y này? 

Câu hỏi thứ hai là: Làm thế nào để thực hành thiền 
Vipassana để chuẩn bị cho sự chuyển tiếp của các giai 
đoạn cuối cùng của cơ thể, khi năm yếu tố ngũ hành dần 
dần tan biến? 

Sayadaw: Bạn có thực hành thiền thường xuyên 
không? Trong bao lâu rồi? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   241RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   241 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

241 
 

We are now in this Nirvana Memorial Garden. We are 
practicing mindfulness and detachment. We are not 
practicing much in this kind of cemetery. That’s why it is 
more difficult than in other places. But if we are practicing 
very often, it will become easier and easier. We will be 
more and more familiar with this kind of place or 
environment. 

We must be alive with mindfulness and detachment. So 
also, we must die with mindfulness and detachment. This is 
the best we can do. 

Practicing mindfulness and detachment are the real 
friends or practice for us. So we should not stop practicing 
mindfulness and detachment. We should practice more and 
more seriously and continuously. In this way, we don’t 
need to worry about being alive or dead. 

Câu hỏi 2: Thưa Ngài, con biết những người đang 
bị khổ đau vì những căn bệnh hiểm nghèo -như một 
bệnh nhân bị ung thư xương, và bệnh nhân thứ hai bị 
ung thư máu. Vậy làm thế nào để thực hành sự xả ly 
đối với những căn bệnh nan y này? 

Câu hỏi thứ hai là: Làm thế nào để thực hành thiền 
Vipassana để chuẩn bị cho sự chuyển tiếp của các giai 
đoạn cuối cùng của cơ thể, khi năm yếu tố ngũ hành dần 
dần tan biến? 

Sayadaw: Bạn có thực hành thiền thường xuyên 
không? Trong bao lâu rồi? 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

240 
 

So we need to do good deeds more and more to survive 
in the most difficult conditions, which we cannot endure. 
We need to endure what we cannot endure very often. This 
is training our body and mind to be stronger with the power 
of endurance and detachment. 

As a meditator, we need to emphasize enduring what we 
cannot endure. In this way, we can extend the power of 
endurance. The more we can endure, the more we can 
detach. The less we can endure, the less we can detach. 

If we want to detach from the pain or motion of the wind 
inside our body, we need to be mindful more and more of 
that object. The more we are mindful, the more we can 
detach. The more we can detach, the more we can endure. 

It will be difficult to detach from what we strongly 
attach. The attachment to coldness is very strong in my 
mind. That’s why I was in trouble in the cold weather. 

But I’m practicing to do good deeds together with the 
coldness of the weather or of the air-con. In this way, I can 
endure more and more. And I can detach more and more. 
It will be difficult. It will take time. But no choice - we must 
be patient. 

We must practice mindfulness and detachment - 
concerned with what we strongly attach. Concerned with 
the objects we strongly attach to. 

Besides, we should teach others. In this way, teaching 
others about mindfulness and detachment is also the cause 
of increasing the power of mindfulness and detachment of 
our own. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   240RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   240 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   240RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   240 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



241

Sayadaw Ashin Ottamathara 

241 
 

We are now in this Nirvana Memorial Garden. We are 
practicing mindfulness and detachment. We are not 
practicing much in this kind of cemetery. That’s why it is 
more difficult than in other places. But if we are practicing 
very often, it will become easier and easier. We will be 
more and more familiar with this kind of place or 
environment. 

We must be alive with mindfulness and detachment. So 
also, we must die with mindfulness and detachment. This is 
the best we can do. 

Practicing mindfulness and detachment are the real 
friends or practice for us. So we should not stop practicing 
mindfulness and detachment. We should practice more and 
more seriously and continuously. In this way, we don’t 
need to worry about being alive or dead. 

Câu hỏi 2: Thưa Ngài, con biết những người đang 
bị khổ đau vì những căn bệnh hiểm nghèo -như một 
bệnh nhân bị ung thư xương, và bệnh nhân thứ hai bị 
ung thư máu. Vậy làm thế nào để thực hành sự xả ly 
đối với những căn bệnh nan y này? 

Câu hỏi thứ hai là: Làm thế nào để thực hành thiền 
Vipassana để chuẩn bị cho sự chuyển tiếp của các giai 
đoạn cuối cùng của cơ thể, khi năm yếu tố ngũ hành dần 
dần tan biến? 

Sayadaw: Bạn có thực hành thiền thường xuyên 
không? Trong bao lâu rồi? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   241RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   241 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

241 
 

We are now in this Nirvana Memorial Garden. We are 
practicing mindfulness and detachment. We are not 
practicing much in this kind of cemetery. That’s why it is 
more difficult than in other places. But if we are practicing 
very often, it will become easier and easier. We will be 
more and more familiar with this kind of place or 
environment. 

We must be alive with mindfulness and detachment. So 
also, we must die with mindfulness and detachment. This is 
the best we can do. 

Practicing mindfulness and detachment are the real 
friends or practice for us. So we should not stop practicing 
mindfulness and detachment. We should practice more and 
more seriously and continuously. In this way, we don’t 
need to worry about being alive or dead. 

Câu hỏi 2: Thưa Ngài, con biết những người đang 
bị khổ đau vì những căn bệnh hiểm nghèo -như một 
bệnh nhân bị ung thư xương, và bệnh nhân thứ hai bị 
ung thư máu. Vậy làm thế nào để thực hành sự xả ly 
đối với những căn bệnh nan y này? 

Câu hỏi thứ hai là: Làm thế nào để thực hành thiền 
Vipassana để chuẩn bị cho sự chuyển tiếp của các giai 
đoạn cuối cùng của cơ thể, khi năm yếu tố ngũ hành dần 
dần tan biến? 

Sayadaw: Bạn có thực hành thiền thường xuyên 
không? Trong bao lâu rồi? 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

240 
 

So we need to do good deeds more and more to survive 
in the most difficult conditions, which we cannot endure. 
We need to endure what we cannot endure very often. This 
is training our body and mind to be stronger with the power 
of endurance and detachment. 

As a meditator, we need to emphasize enduring what we 
cannot endure. In this way, we can extend the power of 
endurance. The more we can endure, the more we can 
detach. The less we can endure, the less we can detach. 

If we want to detach from the pain or motion of the wind 
inside our body, we need to be mindful more and more of 
that object. The more we are mindful, the more we can 
detach. The more we can detach, the more we can endure. 

It will be difficult to detach from what we strongly 
attach. The attachment to coldness is very strong in my 
mind. That’s why I was in trouble in the cold weather. 

But I’m practicing to do good deeds together with the 
coldness of the weather or of the air-con. In this way, I can 
endure more and more. And I can detach more and more. 
It will be difficult. It will take time. But no choice - we must 
be patient. 

We must practice mindfulness and detachment - 
concerned with what we strongly attach. Concerned with 
the objects we strongly attach to. 

Besides, we should teach others. In this way, teaching 
others about mindfulness and detachment is also the cause 
of increasing the power of mindfulness and detachment of 
our own. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   240RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   240 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   241RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   241 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



242

Sayadaw Ashin Ottamathara 

243 
 

phước báu để giải quyết các vấn đề của bệnh nhân. Tôi kết 
hợp việc dạy thiền và sức mạnh của phước báu – liên quan 
đến nhiều bệnh nhân – để chăm sóc sức khỏe cho bệnh 
nhân. Chăm sóc sức khỏe có nghĩa là cả thể chất và tinh 
thần. 

Tôi đã chăm sóc bệnh nhân cùng với điều trị y tế và dạy 
thiền. Bằng cách này, ngày càng nhiều bệnh nhân có cơ hội 
thực hành thiền cùng với điều trị y tế. 

Nếu họ có thể thực hành thiền một cách nghiêm túc hơn, 
họ không cần điều trị y tế. Họ có thể xả ly khỏi việc điều trị 
y tế. Họ có thể xả ly khỏi bệnh tật của mình. Họ có thể xả 
ly khỏi cuộc sống của mình như một bệnh nhân. Đây là 
công việc làm việc nhóm. 

Thiền sinh: Vậy, họ nên thực hành phương pháp 
thiền nào? Ý con là, đối với hai bệnh nhân mà con đang 
nói đến - ngay cả những loại thuốc giảm đau mạnh nhất 
cũng không thể làm giảm cơn đau của họ. Vậy Ngài sẽ 
khuyên họ thực tập hình thức thiền nào? 

Trả lời: 
Hầu hết các bài giảng của tôi cho bệnh nhân là về vô 

ngã - Không phải ai đó, không có "Tôi", không phải cái gì 
đó, không có bệnh tật, không có ung thư - Chỉ là nhân quả 
của bản chất vô ngã, vô thường. 

Sự hiểu biết đúng đắn này thực sự hữu ích để xả ly khỏi 
bệnh tật hoặc ung thư trong tâm trí bệnh nhân. 

Thiền sinh: Vậy đó có phải là thực hành tánh không? 
Ý con là, thực hành thiền và tâm trí không suy nghĩ gì 
cả? Trống rỗng hay không có gì ở trong đó? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   243RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   243 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

243 
 

phước báu để giải quyết các vấn đề của bệnh nhân. Tôi kết 
hợp việc dạy thiền và sức mạnh của phước báu – liên quan 
đến nhiều bệnh nhân – để chăm sóc sức khỏe cho bệnh 
nhân. Chăm sóc sức khỏe có nghĩa là cả thể chất và tinh 
thần. 

Tôi đã chăm sóc bệnh nhân cùng với điều trị y tế và dạy 
thiền. Bằng cách này, ngày càng nhiều bệnh nhân có cơ hội 
thực hành thiền cùng với điều trị y tế. 

Nếu họ có thể thực hành thiền một cách nghiêm túc hơn, 
họ không cần điều trị y tế. Họ có thể xả ly khỏi việc điều trị 
y tế. Họ có thể xả ly khỏi bệnh tật của mình. Họ có thể xả 
ly khỏi cuộc sống của mình như một bệnh nhân. Đây là 
công việc làm việc nhóm. 

Thiền sinh: Vậy, họ nên thực hành phương pháp 
thiền nào? Ý con là, đối với hai bệnh nhân mà con đang 
nói đến - ngay cả những loại thuốc giảm đau mạnh nhất 
cũng không thể làm giảm cơn đau của họ. Vậy Ngài sẽ 
khuyên họ thực tập hình thức thiền nào? 

Trả lời: 
Hầu hết các bài giảng của tôi cho bệnh nhân là về vô 

ngã - Không phải ai đó, không có "Tôi", không phải cái gì 
đó, không có bệnh tật, không có ung thư - Chỉ là nhân quả 
của bản chất vô ngã, vô thường. 

Sự hiểu biết đúng đắn này thực sự hữu ích để xả ly khỏi 
bệnh tật hoặc ung thư trong tâm trí bệnh nhân. 

Thiền sinh: Vậy đó có phải là thực hành tánh không? 
Ý con là, thực hành thiền và tâm trí không suy nghĩ gì 
cả? Trống rỗng hay không có gì ở trong đó? 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

242 
 

Thiền sinh: Đôi khi. Không thường xuyên lắm. Ý con 
là, nó phụ thuộc vào thời gian của con , nhưng con cố gắng 
thực hành mỗi ngày. 

Trả lời:: 
Đối với tôi, tôi đã dạy thiền cho các bệnh nhân liên tục 

hơn 20 năm. Nhờ việc dạy thiền, ngày càng nhiều bệnh 
nhân thực hành thiền bằng cách lắng nghe lời dạy của tôi. 
Họ khó có thể tự thực hành vì những đau khổ mà họ phải 
chịu đựng. Họ không thể thực hành thiền một cách nghiêm 
túc. Họ không thể ngồi thiền lâu được. Đó là lý do tại sao 
họ cần sự giúp đỡ trong mọi việc, bao gồm cả việc thực 
hành thiền. 

Vì để dạy cho các bệnh nhân, tôi cần làm nhiều việc 
thiện pháp hơn nữa. Tôi cần sử dụng sức mạnh của thiện 
pháp bằng cách tiếp nhận bệnh nhân đến ở trung tâm thiền 
của chúng tôi. 

Chỉ dạy thiền cho bệnh nhân là không đủ. Chúng tôi cần 
cho phép bệnh nhân đến ở tại trung tâm thiền của mình. 
Chúng tôi cần chăm sóc họ cho đến cuối đời. Chúng tôi cần 
kết hợp điều trị y tế với việc dạy thiền. 

Hầu hết các bệnh nhân ở Myanmar không thể tự chăm 
sóc sức khỏe của mình, vì vậy họ cần được giúp đỡ. Do đó, 
chúng tôi có cơ hội giúp đỡ bệnh nhân bất cứ điều gì họ 
cần. Chúng tôi đã hỗ trợ hết sức mình từ năm 2007 cho đến 
nay. Năm 2007, Trung tâm Thabarwa đầu tiên – một trung 
tâm thiền toàn thời gian – đã bắt đầu hoạt động. Bằng cách 
này, tôi có thể sử dụng Trung tâm Thabarwa, không chỉ cho 
những người hành thiền mà còn cho cả bệnh nhân và người 
cao tuổi. Bằng cách này, tôi có thể tích lũy ngày càng nhiều 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   242RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   242 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   242RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   242 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



243

Sayadaw Ashin Ottamathara 

243 
 

phước báu để giải quyết các vấn đề của bệnh nhân. Tôi kết 
hợp việc dạy thiền và sức mạnh của phước báu – liên quan 
đến nhiều bệnh nhân – để chăm sóc sức khỏe cho bệnh 
nhân. Chăm sóc sức khỏe có nghĩa là cả thể chất và tinh 
thần. 

Tôi đã chăm sóc bệnh nhân cùng với điều trị y tế và dạy 
thiền. Bằng cách này, ngày càng nhiều bệnh nhân có cơ hội 
thực hành thiền cùng với điều trị y tế. 

Nếu họ có thể thực hành thiền một cách nghiêm túc hơn, 
họ không cần điều trị y tế. Họ có thể xả ly khỏi việc điều trị 
y tế. Họ có thể xả ly khỏi bệnh tật của mình. Họ có thể xả 
ly khỏi cuộc sống của mình như một bệnh nhân. Đây là 
công việc làm việc nhóm. 

Thiền sinh: Vậy, họ nên thực hành phương pháp 
thiền nào? Ý con là, đối với hai bệnh nhân mà con đang 
nói đến - ngay cả những loại thuốc giảm đau mạnh nhất 
cũng không thể làm giảm cơn đau của họ. Vậy Ngài sẽ 
khuyên họ thực tập hình thức thiền nào? 

Trả lời: 
Hầu hết các bài giảng của tôi cho bệnh nhân là về vô 

ngã - Không phải ai đó, không có "Tôi", không phải cái gì 
đó, không có bệnh tật, không có ung thư - Chỉ là nhân quả 
của bản chất vô ngã, vô thường. 

Sự hiểu biết đúng đắn này thực sự hữu ích để xả ly khỏi 
bệnh tật hoặc ung thư trong tâm trí bệnh nhân. 

Thiền sinh: Vậy đó có phải là thực hành tánh không? 
Ý con là, thực hành thiền và tâm trí không suy nghĩ gì 
cả? Trống rỗng hay không có gì ở trong đó? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   243RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   243 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

243 
 

phước báu để giải quyết các vấn đề của bệnh nhân. Tôi kết 
hợp việc dạy thiền và sức mạnh của phước báu – liên quan 
đến nhiều bệnh nhân – để chăm sóc sức khỏe cho bệnh 
nhân. Chăm sóc sức khỏe có nghĩa là cả thể chất và tinh 
thần. 

Tôi đã chăm sóc bệnh nhân cùng với điều trị y tế và dạy 
thiền. Bằng cách này, ngày càng nhiều bệnh nhân có cơ hội 
thực hành thiền cùng với điều trị y tế. 

Nếu họ có thể thực hành thiền một cách nghiêm túc hơn, 
họ không cần điều trị y tế. Họ có thể xả ly khỏi việc điều trị 
y tế. Họ có thể xả ly khỏi bệnh tật của mình. Họ có thể xả 
ly khỏi cuộc sống của mình như một bệnh nhân. Đây là 
công việc làm việc nhóm. 

Thiền sinh: Vậy, họ nên thực hành phương pháp 
thiền nào? Ý con là, đối với hai bệnh nhân mà con đang 
nói đến - ngay cả những loại thuốc giảm đau mạnh nhất 
cũng không thể làm giảm cơn đau của họ. Vậy Ngài sẽ 
khuyên họ thực tập hình thức thiền nào? 

Trả lời: 
Hầu hết các bài giảng của tôi cho bệnh nhân là về vô 

ngã - Không phải ai đó, không có "Tôi", không phải cái gì 
đó, không có bệnh tật, không có ung thư - Chỉ là nhân quả 
của bản chất vô ngã, vô thường. 

Sự hiểu biết đúng đắn này thực sự hữu ích để xả ly khỏi 
bệnh tật hoặc ung thư trong tâm trí bệnh nhân. 

Thiền sinh: Vậy đó có phải là thực hành tánh không? 
Ý con là, thực hành thiền và tâm trí không suy nghĩ gì 
cả? Trống rỗng hay không có gì ở trong đó? 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

242 
 

Thiền sinh: Đôi khi. Không thường xuyên lắm. Ý con 
là, nó phụ thuộc vào thời gian của con , nhưng con cố gắng 
thực hành mỗi ngày. 

Trả lời:: 
Đối với tôi, tôi đã dạy thiền cho các bệnh nhân liên tục 

hơn 20 năm. Nhờ việc dạy thiền, ngày càng nhiều bệnh 
nhân thực hành thiền bằng cách lắng nghe lời dạy của tôi. 
Họ khó có thể tự thực hành vì những đau khổ mà họ phải 
chịu đựng. Họ không thể thực hành thiền một cách nghiêm 
túc. Họ không thể ngồi thiền lâu được. Đó là lý do tại sao 
họ cần sự giúp đỡ trong mọi việc, bao gồm cả việc thực 
hành thiền. 

Vì để dạy cho các bệnh nhân, tôi cần làm nhiều việc 
thiện pháp hơn nữa. Tôi cần sử dụng sức mạnh của thiện 
pháp bằng cách tiếp nhận bệnh nhân đến ở trung tâm thiền 
của chúng tôi. 

Chỉ dạy thiền cho bệnh nhân là không đủ. Chúng tôi cần 
cho phép bệnh nhân đến ở tại trung tâm thiền của mình. 
Chúng tôi cần chăm sóc họ cho đến cuối đời. Chúng tôi cần 
kết hợp điều trị y tế với việc dạy thiền. 

Hầu hết các bệnh nhân ở Myanmar không thể tự chăm 
sóc sức khỏe của mình, vì vậy họ cần được giúp đỡ. Do đó, 
chúng tôi có cơ hội giúp đỡ bệnh nhân bất cứ điều gì họ 
cần. Chúng tôi đã hỗ trợ hết sức mình từ năm 2007 cho đến 
nay. Năm 2007, Trung tâm Thabarwa đầu tiên – một trung 
tâm thiền toàn thời gian – đã bắt đầu hoạt động. Bằng cách 
này, tôi có thể sử dụng Trung tâm Thabarwa, không chỉ cho 
những người hành thiền mà còn cho cả bệnh nhân và người 
cao tuổi. Bằng cách này, tôi có thể tích lũy ngày càng nhiều 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   242RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   242 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   243RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   243 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



244

Sayadaw Ashin Ottamathara 

245 
 

xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế. Do đó, tôi phải sử 
dụng trung tâm thiền để giúp bệnh nhân xả ly khỏi bệnh 
viện và việc điều trị y tế. Khi họ ở trong trung tâm thiền, 
tâm trí và cuộc sống của họ nằm ngoài sự kiểm soát của 
bệnh viện và việc điều trị y tế. 

Chúng tôi cũng đang thực hiện điều trị y tế bên trong 
trung tâm thiền của chúng tôi, nhưng chúng tôi không sử 
dụng tên "bệnh viện". Chúng tôi chỉ sử dụng tên “Trung 
Tâm Thiền". Do đó, sức mạnh của hành thiền mạnh hơn 
nhiều so với ở bệnh viện. Vì vậy, bệnh nhân có thể bình yên 
và dễ dàng xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế của họ. 

Môi trường ở đây hơi khác. Đây không phải là một trung 
tâm thiền. Đây không phải là một tu viện. Đây chỉ là một 
nghĩa trang. Vì vậy, môi trường thì khác biệt. Không có 
thiền sinh nào ở lại đây, vì vậy môi trường không hỗ trợ 
việc thiền định. 

Nhưng trong trung tâm thiền, việc thực hành thiền – hay 
chánh niệm và xả ly – dễ dàng hơn. Không dễ dàng để được 
điều trị y tế. 

Thiền sinh: Dạ cảm ơn Ngài, con hiểu rồi. Vậy đó là 
về môi trường – và việc di chuyển để chúng ta không 
cần phải nghĩ quá nhiều về thuốc men và những thứ 
tương tự? 

Trả lời: 
Đúng vậy. Bằng cách này, ngày càng nhiều bệnh nhân 

có thể xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế – bằng cách 
ở trong trung tâm thiền. Đây là cách tôi sử dụng để thực 
hành xả ly. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   245RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   245 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

245 
 

xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế. Do đó, tôi phải sử 
dụng trung tâm thiền để giúp bệnh nhân xả ly khỏi bệnh 
viện và việc điều trị y tế. Khi họ ở trong trung tâm thiền, 
tâm trí và cuộc sống của họ nằm ngoài sự kiểm soát của 
bệnh viện và việc điều trị y tế. 

Chúng tôi cũng đang thực hiện điều trị y tế bên trong 
trung tâm thiền của chúng tôi, nhưng chúng tôi không sử 
dụng tên "bệnh viện". Chúng tôi chỉ sử dụng tên “Trung 
Tâm Thiền". Do đó, sức mạnh của hành thiền mạnh hơn 
nhiều so với ở bệnh viện. Vì vậy, bệnh nhân có thể bình yên 
và dễ dàng xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế của họ. 

Môi trường ở đây hơi khác. Đây không phải là một trung 
tâm thiền. Đây không phải là một tu viện. Đây chỉ là một 
nghĩa trang. Vì vậy, môi trường thì khác biệt. Không có 
thiền sinh nào ở lại đây, vì vậy môi trường không hỗ trợ 
việc thiền định. 

Nhưng trong trung tâm thiền, việc thực hành thiền – hay 
chánh niệm và xả ly – dễ dàng hơn. Không dễ dàng để được 
điều trị y tế. 

Thiền sinh: Dạ cảm ơn Ngài, con hiểu rồi. Vậy đó là 
về môi trường – và việc di chuyển để chúng ta không 
cần phải nghĩ quá nhiều về thuốc men và những thứ 
tương tự? 

Trả lời: 
Đúng vậy. Bằng cách này, ngày càng nhiều bệnh nhân 

có thể xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế – bằng cách 
ở trong trung tâm thiền. Đây là cách tôi sử dụng để thực 
hành xả ly. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

244 
 

Trả lời: 
Căn bệnh thực sự là vô minh và dính mắc – không phải 

ung thư, không phải vi-rút. Chỉ là vô minh và dính mắc. Đó 
là căn bệnh thực sự.  

Với tư cách là một thiền sư, tôi cố gắng chữa lành chỉ 
căn bệnh thực sự – đó là vô minh và dính mắc. 

Chánh niệm và xả ly là liều thuốc thực sự để chữa vô 
minh và dính mắc. Chánh niệm và xả ly là đối lập với vô 
minh và dính mắc.  

Vì vậy, bệnh nhân cần chánh niệm từng khoảnh khắc 
hiện tại. Bệnh nhân cần xả ly khỏi bệnh viện, khỏi các thành 
viên trong gia đình, khỏi nhà của họ, khỏi việc điều trị y tế. 
Nếu bệnh nhân tiếp tục điều trị y tế, sẽ có nhiều dính mắc 
hơn đối với việc điều trị y tế. 

Chúng tôi không chối bỏ việc điều trị y tế. Chúng tôi chỉ 
xả ly khỏi việc điều trị y tế. Đó là lý do tại sao chúng tôi 
phải thành lập Bệnh viện Pháp Bảo của riêng mình. Trong 
Bệnh viện Pháp Bảo, Pháp là liều thuốc thực sự. Chúng tôi 
có sử dụng thuốc vật lý, không phải để chối nó. Chúng tôi 
không chú trọng sử dụng y học truyền thống hoặc điều trị y 
tế. Chúng tôi chỉ chú trọng việc thực hành thiền như là một 
phương thuốc chữa bệnh. 

Thiền sinh: Ngài vừa mới đề cập đến xả ly và chánh 
niệm. Vậy làm thế nào để chúng ta thực hành xả ly? 

Trả lời: 
Trước khi tôi thành lập trung tâm thiền của riêng mình, 

tôi chỉ có thể dạy ở nhà hoặc bệnh viện – nhưng không 
nhiều, không phải theo cách tốt nhất. Bệnh nhân khó có thể 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   244RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   244 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   244RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   244 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



245

Sayadaw Ashin Ottamathara 

245 
 

xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế. Do đó, tôi phải sử 
dụng trung tâm thiền để giúp bệnh nhân xả ly khỏi bệnh 
viện và việc điều trị y tế. Khi họ ở trong trung tâm thiền, 
tâm trí và cuộc sống của họ nằm ngoài sự kiểm soát của 
bệnh viện và việc điều trị y tế. 

Chúng tôi cũng đang thực hiện điều trị y tế bên trong 
trung tâm thiền của chúng tôi, nhưng chúng tôi không sử 
dụng tên "bệnh viện". Chúng tôi chỉ sử dụng tên “Trung 
Tâm Thiền". Do đó, sức mạnh của hành thiền mạnh hơn 
nhiều so với ở bệnh viện. Vì vậy, bệnh nhân có thể bình yên 
và dễ dàng xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế của họ. 

Môi trường ở đây hơi khác. Đây không phải là một trung 
tâm thiền. Đây không phải là một tu viện. Đây chỉ là một 
nghĩa trang. Vì vậy, môi trường thì khác biệt. Không có 
thiền sinh nào ở lại đây, vì vậy môi trường không hỗ trợ 
việc thiền định. 

Nhưng trong trung tâm thiền, việc thực hành thiền – hay 
chánh niệm và xả ly – dễ dàng hơn. Không dễ dàng để được 
điều trị y tế. 

Thiền sinh: Dạ cảm ơn Ngài, con hiểu rồi. Vậy đó là 
về môi trường – và việc di chuyển để chúng ta không 
cần phải nghĩ quá nhiều về thuốc men và những thứ 
tương tự? 

Trả lời: 
Đúng vậy. Bằng cách này, ngày càng nhiều bệnh nhân 

có thể xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế – bằng cách 
ở trong trung tâm thiền. Đây là cách tôi sử dụng để thực 
hành xả ly. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   245RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   245 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

245 
 

xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế. Do đó, tôi phải sử 
dụng trung tâm thiền để giúp bệnh nhân xả ly khỏi bệnh 
viện và việc điều trị y tế. Khi họ ở trong trung tâm thiền, 
tâm trí và cuộc sống của họ nằm ngoài sự kiểm soát của 
bệnh viện và việc điều trị y tế. 

Chúng tôi cũng đang thực hiện điều trị y tế bên trong 
trung tâm thiền của chúng tôi, nhưng chúng tôi không sử 
dụng tên "bệnh viện". Chúng tôi chỉ sử dụng tên “Trung 
Tâm Thiền". Do đó, sức mạnh của hành thiền mạnh hơn 
nhiều so với ở bệnh viện. Vì vậy, bệnh nhân có thể bình yên 
và dễ dàng xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế của họ. 

Môi trường ở đây hơi khác. Đây không phải là một trung 
tâm thiền. Đây không phải là một tu viện. Đây chỉ là một 
nghĩa trang. Vì vậy, môi trường thì khác biệt. Không có 
thiền sinh nào ở lại đây, vì vậy môi trường không hỗ trợ 
việc thiền định. 

Nhưng trong trung tâm thiền, việc thực hành thiền – hay 
chánh niệm và xả ly – dễ dàng hơn. Không dễ dàng để được 
điều trị y tế. 

Thiền sinh: Dạ cảm ơn Ngài, con hiểu rồi. Vậy đó là 
về môi trường – và việc di chuyển để chúng ta không 
cần phải nghĩ quá nhiều về thuốc men và những thứ 
tương tự? 

Trả lời: 
Đúng vậy. Bằng cách này, ngày càng nhiều bệnh nhân 

có thể xả ly khỏi bệnh tật và việc điều trị y tế – bằng cách 
ở trong trung tâm thiền. Đây là cách tôi sử dụng để thực 
hành xả ly. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

244 
 

Trả lời: 
Căn bệnh thực sự là vô minh và dính mắc – không phải 

ung thư, không phải vi-rút. Chỉ là vô minh và dính mắc. Đó 
là căn bệnh thực sự.  

Với tư cách là một thiền sư, tôi cố gắng chữa lành chỉ 
căn bệnh thực sự – đó là vô minh và dính mắc. 

Chánh niệm và xả ly là liều thuốc thực sự để chữa vô 
minh và dính mắc. Chánh niệm và xả ly là đối lập với vô 
minh và dính mắc.  

Vì vậy, bệnh nhân cần chánh niệm từng khoảnh khắc 
hiện tại. Bệnh nhân cần xả ly khỏi bệnh viện, khỏi các thành 
viên trong gia đình, khỏi nhà của họ, khỏi việc điều trị y tế. 
Nếu bệnh nhân tiếp tục điều trị y tế, sẽ có nhiều dính mắc 
hơn đối với việc điều trị y tế. 

Chúng tôi không chối bỏ việc điều trị y tế. Chúng tôi chỉ 
xả ly khỏi việc điều trị y tế. Đó là lý do tại sao chúng tôi 
phải thành lập Bệnh viện Pháp Bảo của riêng mình. Trong 
Bệnh viện Pháp Bảo, Pháp là liều thuốc thực sự. Chúng tôi 
có sử dụng thuốc vật lý, không phải để chối nó. Chúng tôi 
không chú trọng sử dụng y học truyền thống hoặc điều trị y 
tế. Chúng tôi chỉ chú trọng việc thực hành thiền như là một 
phương thuốc chữa bệnh. 

Thiền sinh: Ngài vừa mới đề cập đến xả ly và chánh 
niệm. Vậy làm thế nào để chúng ta thực hành xả ly? 

Trả lời: 
Trước khi tôi thành lập trung tâm thiền của riêng mình, 

tôi chỉ có thể dạy ở nhà hoặc bệnh viện – nhưng không 
nhiều, không phải theo cách tốt nhất. Bệnh nhân khó có thể 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   244RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   244 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   245RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   245 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



246

Sayadaw Ashin Ottamathara 

247 
 

thường. Tôi nhấn mạnh việc thay đổi tâm trí của họ – bằng 
cách ở trong trung tâm thiền trong một thời gian dài. 

Tâm trí thường tự thay đổi. Tâm trí đang thay đổi tự 
nhiên – tùy thuộc vào thời gian, địa điểm, con người và điều 
kiện. Đây là cách tôi sử dụng để thực hành xả ly cho các 
bệnh nhân. 

Có nhiều bệnh nhân ở Trung tâm Thabarwa. Họ có thể 
xả ly khỏi bệnh tật và họ có thể sống lâu. Và họ có thể làm 
nhiều việc – ngay cả khi họ không phải là người bình 
thường. Có thể có bệnh trong cơ thể họ, nhưng họ có thể xả 
ly – và sau đó họ có thể làm nhiều việc. 

Bạn chỉ cần thay đổi tâm trí. Và mọi thứ có thể thay đổi. 
Tôi đang cố gắng chứng minh tác dụng của Bệnh viện 

Pháp Bảo cho toàn thế giới. Đó là lý do tại sao, trong tương 
lai, Bệnh viện Pháp Bảo sẽ ngày càng nổi tiếng trên thế giới. 
Hành thiền sẽ hữu ích – cho cả việc điều trị y tế, để chữa 
lành bệnh tật. 

Thiền sinh: Làm thế nào để chuẩn bị cho sự chuyển 
hóa của giai đoạn cuối cùng của cơ thể này? 

Trả lời: 
Do thực hành thiền, tôi đã hiểu rằng sức mạnh của lạnh 

và nóng là mạnh nhất trong cơ thể tôi. Do đó, tôi có thể phải 
chịu đựng rất nhiều từ nóng và lạnh – và do đó, tôi có thể 
chết vì chịu đựng cái nóng và lạnh của cơ thể. Bởi vì sức 
mạnh của nhân tố lửa là mạnh nhất trong cơ thể tôi. 

Với tư cách là một thiền sinh, tôi đã thực hành thiền từ 
năm 1999 cho đến nay. Tôi cũng đã dạy thiền hơn 20 năm. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   247RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   247 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

247 
 

thường. Tôi nhấn mạnh việc thay đổi tâm trí của họ – bằng 
cách ở trong trung tâm thiền trong một thời gian dài. 

Tâm trí thường tự thay đổi. Tâm trí đang thay đổi tự 
nhiên – tùy thuộc vào thời gian, địa điểm, con người và điều 
kiện. Đây là cách tôi sử dụng để thực hành xả ly cho các 
bệnh nhân. 

Có nhiều bệnh nhân ở Trung tâm Thabarwa. Họ có thể 
xả ly khỏi bệnh tật và họ có thể sống lâu. Và họ có thể làm 
nhiều việc – ngay cả khi họ không phải là người bình 
thường. Có thể có bệnh trong cơ thể họ, nhưng họ có thể xả 
ly – và sau đó họ có thể làm nhiều việc. 

Bạn chỉ cần thay đổi tâm trí. Và mọi thứ có thể thay đổi. 
Tôi đang cố gắng chứng minh tác dụng của Bệnh viện 

Pháp Bảo cho toàn thế giới. Đó là lý do tại sao, trong tương 
lai, Bệnh viện Pháp Bảo sẽ ngày càng nổi tiếng trên thế giới. 
Hành thiền sẽ hữu ích – cho cả việc điều trị y tế, để chữa 
lành bệnh tật. 

Thiền sinh: Làm thế nào để chuẩn bị cho sự chuyển 
hóa của giai đoạn cuối cùng của cơ thể này? 

Trả lời: 
Do thực hành thiền, tôi đã hiểu rằng sức mạnh của lạnh 

và nóng là mạnh nhất trong cơ thể tôi. Do đó, tôi có thể phải 
chịu đựng rất nhiều từ nóng và lạnh – và do đó, tôi có thể 
chết vì chịu đựng cái nóng và lạnh của cơ thể. Bởi vì sức 
mạnh của nhân tố lửa là mạnh nhất trong cơ thể tôi. 

Với tư cách là một thiền sinh, tôi đã thực hành thiền từ 
năm 1999 cho đến nay. Tôi cũng đã dạy thiền hơn 20 năm. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

246 
 

Họ có thể không hiểu như vậy, nhưng tôi có thể hiểu 
bằng sự thực hành của riêng mình. Như vậy, tôi sắp xếp 
trung tâm thiền cho các bệnh nhân. Bằng cách này, bệnh 
nhân dễ dàng xả ly khỏi cuộc sống của một bệnh nhân hơn. 
Loại làm việc nhóm này thực sự hữu ích cho bệnh nhân để 
xả ly khỏi bệnh tật của họ. Và đối với các thiền sinh, họ 
cũng dễ dàng xả ly khỏi cuộc sống của một thiền sinh. 

Bởi vì trung tâm thiền không chỉ là một cái tên. Chúng 
tôi sử dụng nó cho nhiều mục đích. Hành động mạnh hơn 
nhiều so với tên gọi hoặc nhãn hiệu. Chúng tôi sử dụng tên 
"trung tâm thiền" – chỉ để dán nhãn nhưng những gì chúng 
tôi đang làm trong trung tâm thiền là hoàn toàn tự do. 
Chúng tôi đang làm tất cả các loại thiện pháp. Chúng tôi 
đang sử dụng trung tâm thiền cho mọi người. Nhưng thực 
hành thiền là công việc và hoạt động chính của chúng tôi. 
Đó là lý do tại sao sức mạnh của thiền – hay chánh niệm và 
xả ly – là mạnh nhất ở Trung tâm Thabarwa. Điều trị y tế 
và giáo dục không mạnh mẽ bằng. Do đó, dễ dàng xả ly hơn 
– đối với bệnh nhân. 

Nếu họ ở trong bệnh viện, họ khó xả ly. Chỉ bằng cách 
ở trong trung tâm thiền với tư cách là một thiền sinh, sức 
mạnh của xả ly trong tâm trí họ sẽ ngày càng mạnh mẽ hơn. 
Bằng cách này, họ có thể khỏe mạnh và giàu có về phước 
báu. 

Với tư cách là một bệnh nhân, họ khó làm việc thiện. 
Với tư cách là một thiền sinh, họ dễ làm việc thiện hơn. 

Tôi chỉ đang thay đổi tâm trí của họ. Tôi nhấn mạnh việc 
thay đổi tâm trí của họ. Tôi không nhấn mạnh việc thay đổi 
cuộc sống của họ – từ một bệnh nhân thành một người bình 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   246RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   246 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   246RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   246 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



247

Sayadaw Ashin Ottamathara 

247 
 

thường. Tôi nhấn mạnh việc thay đổi tâm trí của họ – bằng 
cách ở trong trung tâm thiền trong một thời gian dài. 

Tâm trí thường tự thay đổi. Tâm trí đang thay đổi tự 
nhiên – tùy thuộc vào thời gian, địa điểm, con người và điều 
kiện. Đây là cách tôi sử dụng để thực hành xả ly cho các 
bệnh nhân. 

Có nhiều bệnh nhân ở Trung tâm Thabarwa. Họ có thể 
xả ly khỏi bệnh tật và họ có thể sống lâu. Và họ có thể làm 
nhiều việc – ngay cả khi họ không phải là người bình 
thường. Có thể có bệnh trong cơ thể họ, nhưng họ có thể xả 
ly – và sau đó họ có thể làm nhiều việc. 

Bạn chỉ cần thay đổi tâm trí. Và mọi thứ có thể thay đổi. 
Tôi đang cố gắng chứng minh tác dụng của Bệnh viện 

Pháp Bảo cho toàn thế giới. Đó là lý do tại sao, trong tương 
lai, Bệnh viện Pháp Bảo sẽ ngày càng nổi tiếng trên thế giới. 
Hành thiền sẽ hữu ích – cho cả việc điều trị y tế, để chữa 
lành bệnh tật. 

Thiền sinh: Làm thế nào để chuẩn bị cho sự chuyển 
hóa của giai đoạn cuối cùng của cơ thể này? 

Trả lời: 
Do thực hành thiền, tôi đã hiểu rằng sức mạnh của lạnh 

và nóng là mạnh nhất trong cơ thể tôi. Do đó, tôi có thể phải 
chịu đựng rất nhiều từ nóng và lạnh – và do đó, tôi có thể 
chết vì chịu đựng cái nóng và lạnh của cơ thể. Bởi vì sức 
mạnh của nhân tố lửa là mạnh nhất trong cơ thể tôi. 

Với tư cách là một thiền sinh, tôi đã thực hành thiền từ 
năm 1999 cho đến nay. Tôi cũng đã dạy thiền hơn 20 năm. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   247RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   247 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

247 
 

thường. Tôi nhấn mạnh việc thay đổi tâm trí của họ – bằng 
cách ở trong trung tâm thiền trong một thời gian dài. 

Tâm trí thường tự thay đổi. Tâm trí đang thay đổi tự 
nhiên – tùy thuộc vào thời gian, địa điểm, con người và điều 
kiện. Đây là cách tôi sử dụng để thực hành xả ly cho các 
bệnh nhân. 

Có nhiều bệnh nhân ở Trung tâm Thabarwa. Họ có thể 
xả ly khỏi bệnh tật và họ có thể sống lâu. Và họ có thể làm 
nhiều việc – ngay cả khi họ không phải là người bình 
thường. Có thể có bệnh trong cơ thể họ, nhưng họ có thể xả 
ly – và sau đó họ có thể làm nhiều việc. 

Bạn chỉ cần thay đổi tâm trí. Và mọi thứ có thể thay đổi. 
Tôi đang cố gắng chứng minh tác dụng của Bệnh viện 

Pháp Bảo cho toàn thế giới. Đó là lý do tại sao, trong tương 
lai, Bệnh viện Pháp Bảo sẽ ngày càng nổi tiếng trên thế giới. 
Hành thiền sẽ hữu ích – cho cả việc điều trị y tế, để chữa 
lành bệnh tật. 

Thiền sinh: Làm thế nào để chuẩn bị cho sự chuyển 
hóa của giai đoạn cuối cùng của cơ thể này? 

Trả lời: 
Do thực hành thiền, tôi đã hiểu rằng sức mạnh của lạnh 

và nóng là mạnh nhất trong cơ thể tôi. Do đó, tôi có thể phải 
chịu đựng rất nhiều từ nóng và lạnh – và do đó, tôi có thể 
chết vì chịu đựng cái nóng và lạnh của cơ thể. Bởi vì sức 
mạnh của nhân tố lửa là mạnh nhất trong cơ thể tôi. 

Với tư cách là một thiền sinh, tôi đã thực hành thiền từ 
năm 1999 cho đến nay. Tôi cũng đã dạy thiền hơn 20 năm. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

246 
 

Họ có thể không hiểu như vậy, nhưng tôi có thể hiểu 
bằng sự thực hành của riêng mình. Như vậy, tôi sắp xếp 
trung tâm thiền cho các bệnh nhân. Bằng cách này, bệnh 
nhân dễ dàng xả ly khỏi cuộc sống của một bệnh nhân hơn. 
Loại làm việc nhóm này thực sự hữu ích cho bệnh nhân để 
xả ly khỏi bệnh tật của họ. Và đối với các thiền sinh, họ 
cũng dễ dàng xả ly khỏi cuộc sống của một thiền sinh. 

Bởi vì trung tâm thiền không chỉ là một cái tên. Chúng 
tôi sử dụng nó cho nhiều mục đích. Hành động mạnh hơn 
nhiều so với tên gọi hoặc nhãn hiệu. Chúng tôi sử dụng tên 
"trung tâm thiền" – chỉ để dán nhãn nhưng những gì chúng 
tôi đang làm trong trung tâm thiền là hoàn toàn tự do. 
Chúng tôi đang làm tất cả các loại thiện pháp. Chúng tôi 
đang sử dụng trung tâm thiền cho mọi người. Nhưng thực 
hành thiền là công việc và hoạt động chính của chúng tôi. 
Đó là lý do tại sao sức mạnh của thiền – hay chánh niệm và 
xả ly – là mạnh nhất ở Trung tâm Thabarwa. Điều trị y tế 
và giáo dục không mạnh mẽ bằng. Do đó, dễ dàng xả ly hơn 
– đối với bệnh nhân. 

Nếu họ ở trong bệnh viện, họ khó xả ly. Chỉ bằng cách 
ở trong trung tâm thiền với tư cách là một thiền sinh, sức 
mạnh của xả ly trong tâm trí họ sẽ ngày càng mạnh mẽ hơn. 
Bằng cách này, họ có thể khỏe mạnh và giàu có về phước 
báu. 

Với tư cách là một bệnh nhân, họ khó làm việc thiện. 
Với tư cách là một thiền sinh, họ dễ làm việc thiện hơn. 

Tôi chỉ đang thay đổi tâm trí của họ. Tôi nhấn mạnh việc 
thay đổi tâm trí của họ. Tôi không nhấn mạnh việc thay đổi 
cuộc sống của họ – từ một bệnh nhân thành một người bình 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   246RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   246 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   247RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   247 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



248

Sayadaw Ashin Ottamathara 

249 
 

thể kham nhẫn. Chúng ta cần kham nhẫn những gì chúng ta 
không thể kham nhẫn một cách thường xuyên. Đây là việc 
rèn luyện cơ thể và tâm trí của chúng ta để có sức mạnh 
kham nhẫn và xả ly mạnh mẽ hơn. 

Với tư cách là một thiền sinh, chúng ta cần chú trọng 
việc kham nhẫn những gì chúng ta không thể kham nhẫn. 
Bằng cách này, chúng ta có thể phát triển năng lực kham 
nhẫn của mình. 

Chúng ta càng kham nhẫn được nhiều, chúng ta càng có 
thể xả ly. Chúng ta càng kham nhẫn được ít, chúng ta càng 
có thể xả ly được ít. 

Nếu chúng ta muốn xả ly khỏi cơn đau hoặc sự chuyển 
động của gió bên trong cơ thể, chúng ta cần chánh niệm 
nhiều hơn về đối tượng đó. Chúng ta càng chánh niệm, 
chúng ta càng có thể xả ly. Chúng ta càng có thể xả ly, 
chúng ta càng có thể kham nhẫn. 

Sẽ khó để xả ly khỏi những gì chúng ta đang có sự dính 
mắc mạnh mẽ. Sự dính mắc đối với cái lạnh rất mạnh mẽ 
trong tâm trí tôi. Đó là lý do tại sao tôi gặp rắc rối trong thời 
tiết lạnh. 

Nhưng tôi đang thực hành làm việc thiện pháp cùng với 
cái lạnh của thời tiết hoặc của điều hòa không khí. Bằng 
cách này, tôi có thể kham nhẫn ngày càng nhiều. Và tôi có 
thể xả ly ngày càng nhiều. 

Nó sẽ khó khăn. Sẽ mất nhiều thời gian. Nhưng không 
có lựa chọn nào khác – chúng ta phải kiên nhẫn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   249RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   249 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

249 
 

thể kham nhẫn. Chúng ta cần kham nhẫn những gì chúng ta 
không thể kham nhẫn một cách thường xuyên. Đây là việc 
rèn luyện cơ thể và tâm trí của chúng ta để có sức mạnh 
kham nhẫn và xả ly mạnh mẽ hơn. 

Với tư cách là một thiền sinh, chúng ta cần chú trọng 
việc kham nhẫn những gì chúng ta không thể kham nhẫn. 
Bằng cách này, chúng ta có thể phát triển năng lực kham 
nhẫn của mình. 

Chúng ta càng kham nhẫn được nhiều, chúng ta càng có 
thể xả ly. Chúng ta càng kham nhẫn được ít, chúng ta càng 
có thể xả ly được ít. 

Nếu chúng ta muốn xả ly khỏi cơn đau hoặc sự chuyển 
động của gió bên trong cơ thể, chúng ta cần chánh niệm 
nhiều hơn về đối tượng đó. Chúng ta càng chánh niệm, 
chúng ta càng có thể xả ly. Chúng ta càng có thể xả ly, 
chúng ta càng có thể kham nhẫn. 

Sẽ khó để xả ly khỏi những gì chúng ta đang có sự dính 
mắc mạnh mẽ. Sự dính mắc đối với cái lạnh rất mạnh mẽ 
trong tâm trí tôi. Đó là lý do tại sao tôi gặp rắc rối trong thời 
tiết lạnh. 

Nhưng tôi đang thực hành làm việc thiện pháp cùng với 
cái lạnh của thời tiết hoặc của điều hòa không khí. Bằng 
cách này, tôi có thể kham nhẫn ngày càng nhiều. Và tôi có 
thể xả ly ngày càng nhiều. 

Nó sẽ khó khăn. Sẽ mất nhiều thời gian. Nhưng không 
có lựa chọn nào khác – chúng ta phải kiên nhẫn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

248 
 

Do đó, tôi có nhiều kinh nghiệm để xả ly khỏi bản thân – 
khỏi cơ thể và tâm trí của tôi. 

Nhờ thực hành thiền, tôi biết được tính không hay sự 
trống rỗng của mọi thứ xuất hiện trong cơ thể và tâm trí của 
tôi. 

Thực hành thiền là để biết được tính không của mọi thứ 
hoặc mọi người. Tính không. Tánh không. Vô thường. Chỉ 
là khổ. Chỉ là vô ngã. 

Biết được sự thật về khổ là nguyên nhân của sự xả ly 
khỏi mọi loại khổ, bao gồm cả nóng và lạnh. 

Với tư cách là một thiền sinh, tôi phải kham nhẫn – hầu 
hết thời gian – thời tiết nóng và lạnh. Tôi cũng đang cố gắng 
kham nhẫn ngày càng nhiều – liên quan đến các điều kiện 
nóng và lạnh. Đặc biệt, thời tiết lạnh thực sự nguy hiểm đối 
với tôi. 

Khi tôi đi đến các nước phương Tây, ban đầu, rất khó 
khăn cho tôi để kham nhẫn thời tiết lạnh. Tôi lớn lên ở 
Myanmar, nơi thời tiết nóng hầu hết thời gian. Vì vậy, tôi 
có thể chịu đựng thời tiết nóng tốt hơn thời tiết lạnh. Với tư 
cách là một thiền sư, tôi được thỉnh mời đến nhiều nơi. Vì 
vậy, tôi có thể kham nhẫn thời tiết lạnh ngày càng tốt hơn. 
Cần có thời gian để phát triển chánh niệm và xả ly liên quan 
đến cái lạnh.  

Chúng ta có thể khác nhau. Vì vậy, điều bạn không thể 
kham nhẫn sẽ là mối nguy hiểm cho bạn. Điều tôi không 
thể kham nhẫn cũng sẽ là mối nguy hiểm cho cuộc đời tôi. 

Vì vậy, chúng ta cần làm nhiều thiện pháp hơn để tồn 
tại trong những điều kiện khó khăn nhất, mà chúng ta không 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   248RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   248 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   248RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   248 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



249

Sayadaw Ashin Ottamathara 

249 
 

thể kham nhẫn. Chúng ta cần kham nhẫn những gì chúng ta 
không thể kham nhẫn một cách thường xuyên. Đây là việc 
rèn luyện cơ thể và tâm trí của chúng ta để có sức mạnh 
kham nhẫn và xả ly mạnh mẽ hơn. 

Với tư cách là một thiền sinh, chúng ta cần chú trọng 
việc kham nhẫn những gì chúng ta không thể kham nhẫn. 
Bằng cách này, chúng ta có thể phát triển năng lực kham 
nhẫn của mình. 

Chúng ta càng kham nhẫn được nhiều, chúng ta càng có 
thể xả ly. Chúng ta càng kham nhẫn được ít, chúng ta càng 
có thể xả ly được ít. 

Nếu chúng ta muốn xả ly khỏi cơn đau hoặc sự chuyển 
động của gió bên trong cơ thể, chúng ta cần chánh niệm 
nhiều hơn về đối tượng đó. Chúng ta càng chánh niệm, 
chúng ta càng có thể xả ly. Chúng ta càng có thể xả ly, 
chúng ta càng có thể kham nhẫn. 

Sẽ khó để xả ly khỏi những gì chúng ta đang có sự dính 
mắc mạnh mẽ. Sự dính mắc đối với cái lạnh rất mạnh mẽ 
trong tâm trí tôi. Đó là lý do tại sao tôi gặp rắc rối trong thời 
tiết lạnh. 

Nhưng tôi đang thực hành làm việc thiện pháp cùng với 
cái lạnh của thời tiết hoặc của điều hòa không khí. Bằng 
cách này, tôi có thể kham nhẫn ngày càng nhiều. Và tôi có 
thể xả ly ngày càng nhiều. 

Nó sẽ khó khăn. Sẽ mất nhiều thời gian. Nhưng không 
có lựa chọn nào khác – chúng ta phải kiên nhẫn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   249RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   249 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

249 
 

thể kham nhẫn. Chúng ta cần kham nhẫn những gì chúng ta 
không thể kham nhẫn một cách thường xuyên. Đây là việc 
rèn luyện cơ thể và tâm trí của chúng ta để có sức mạnh 
kham nhẫn và xả ly mạnh mẽ hơn. 

Với tư cách là một thiền sinh, chúng ta cần chú trọng 
việc kham nhẫn những gì chúng ta không thể kham nhẫn. 
Bằng cách này, chúng ta có thể phát triển năng lực kham 
nhẫn của mình. 

Chúng ta càng kham nhẫn được nhiều, chúng ta càng có 
thể xả ly. Chúng ta càng kham nhẫn được ít, chúng ta càng 
có thể xả ly được ít. 

Nếu chúng ta muốn xả ly khỏi cơn đau hoặc sự chuyển 
động của gió bên trong cơ thể, chúng ta cần chánh niệm 
nhiều hơn về đối tượng đó. Chúng ta càng chánh niệm, 
chúng ta càng có thể xả ly. Chúng ta càng có thể xả ly, 
chúng ta càng có thể kham nhẫn. 

Sẽ khó để xả ly khỏi những gì chúng ta đang có sự dính 
mắc mạnh mẽ. Sự dính mắc đối với cái lạnh rất mạnh mẽ 
trong tâm trí tôi. Đó là lý do tại sao tôi gặp rắc rối trong thời 
tiết lạnh. 

Nhưng tôi đang thực hành làm việc thiện pháp cùng với 
cái lạnh của thời tiết hoặc của điều hòa không khí. Bằng 
cách này, tôi có thể kham nhẫn ngày càng nhiều. Và tôi có 
thể xả ly ngày càng nhiều. 

Nó sẽ khó khăn. Sẽ mất nhiều thời gian. Nhưng không 
có lựa chọn nào khác – chúng ta phải kiên nhẫn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

248 
 

Do đó, tôi có nhiều kinh nghiệm để xả ly khỏi bản thân – 
khỏi cơ thể và tâm trí của tôi. 

Nhờ thực hành thiền, tôi biết được tính không hay sự 
trống rỗng của mọi thứ xuất hiện trong cơ thể và tâm trí của 
tôi. 

Thực hành thiền là để biết được tính không của mọi thứ 
hoặc mọi người. Tính không. Tánh không. Vô thường. Chỉ 
là khổ. Chỉ là vô ngã. 

Biết được sự thật về khổ là nguyên nhân của sự xả ly 
khỏi mọi loại khổ, bao gồm cả nóng và lạnh. 

Với tư cách là một thiền sinh, tôi phải kham nhẫn – hầu 
hết thời gian – thời tiết nóng và lạnh. Tôi cũng đang cố gắng 
kham nhẫn ngày càng nhiều – liên quan đến các điều kiện 
nóng và lạnh. Đặc biệt, thời tiết lạnh thực sự nguy hiểm đối 
với tôi. 

Khi tôi đi đến các nước phương Tây, ban đầu, rất khó 
khăn cho tôi để kham nhẫn thời tiết lạnh. Tôi lớn lên ở 
Myanmar, nơi thời tiết nóng hầu hết thời gian. Vì vậy, tôi 
có thể chịu đựng thời tiết nóng tốt hơn thời tiết lạnh. Với tư 
cách là một thiền sư, tôi được thỉnh mời đến nhiều nơi. Vì 
vậy, tôi có thể kham nhẫn thời tiết lạnh ngày càng tốt hơn. 
Cần có thời gian để phát triển chánh niệm và xả ly liên quan 
đến cái lạnh.  

Chúng ta có thể khác nhau. Vì vậy, điều bạn không thể 
kham nhẫn sẽ là mối nguy hiểm cho bạn. Điều tôi không 
thể kham nhẫn cũng sẽ là mối nguy hiểm cho cuộc đời tôi. 

Vì vậy, chúng ta cần làm nhiều thiện pháp hơn để tồn 
tại trong những điều kiện khó khăn nhất, mà chúng ta không 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   248RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   248 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   249RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   249 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



250

Sayadaw Ashin Ottamathara 

251 
 

Answer: I’m teaching the patient nearly all the time 
with the right understanding of detachment, detachment 
from disease of the mind is the real meditate. I may not take 
much care of the disease of the body of the patient. I will 
take care of detachment, detachment of the disease from the 
mind. The mind means my mind, the mind of the patient 
and the mind of the family.  

In this way, I can be healthy, and I can continue teaching 
one patient after another. Even COVID patients, I could 
teach in the COVID hospital for one and a half months 
continuously. I was COVID positive but had no symptoms 
of the virus. I continued teaching the patients.  

Continue to ask: So you recovered after COVID 
time without needing medicine? I haven’t used medicine 
for years, when I’m sick, I just rest and recover 
naturally. I believe every sickness comes from the mind, 
because negative thoughts create bad habits that harm 
the body. To recover, we must heal the mind first. 

Answer:  
Grasping bad habits is wrong, we cannot grasp like this. 

We must see that the mind is more important than the body. 
Most diseases are caused by attachment of the mind. But 
sometimes, if we cannot balance the hot and cold of the 
body temperature, we may get sick because we do not 
adjust the temperature inside, between the environment and 
our body.  

For me, I travel nearly all the time, so I have to make 
adjustments between the temperature of the new place and 
my body. If I cannot adjust, I will feel sick. That is not 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   251RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   251 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

251 
 

Answer: I’m teaching the patient nearly all the time 
with the right understanding of detachment, detachment 
from disease of the mind is the real meditate. I may not take 
much care of the disease of the body of the patient. I will 
take care of detachment, detachment of the disease from the 
mind. The mind means my mind, the mind of the patient 
and the mind of the family.  

In this way, I can be healthy, and I can continue teaching 
one patient after another. Even COVID patients, I could 
teach in the COVID hospital for one and a half months 
continuously. I was COVID positive but had no symptoms 
of the virus. I continued teaching the patients.  

Continue to ask: So you recovered after COVID 
time without needing medicine? I haven’t used medicine 
for years, when I’m sick, I just rest and recover 
naturally. I believe every sickness comes from the mind, 
because negative thoughts create bad habits that harm 
the body. To recover, we must heal the mind first. 

Answer:  
Grasping bad habits is wrong, we cannot grasp like this. 

We must see that the mind is more important than the body. 
Most diseases are caused by attachment of the mind. But 
sometimes, if we cannot balance the hot and cold of the 
body temperature, we may get sick because we do not 
adjust the temperature inside, between the environment and 
our body.  

For me, I travel nearly all the time, so I have to make 
adjustments between the temperature of the new place and 
my body. If I cannot adjust, I will feel sick. That is not 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

250 
 

Chúng ta phải thực hành chánh niệm và xả ly – liên quan 
đến những gì chúng ta dính mắc mạnh mẽ. Liên quan đến 
những đối tượng mà chúng ta dính mắc mạnh mẽ. 

Bên cạnh đó, chúng ta nên dạy cho người khác. Bằng 
cách này, việc dạy người khác về chánh niệm và xả ly cũng 
là nhân làm tăng sức mạnh của chánh niệm và xả ly của 
chính chúng ta. 

Chúng ta hiện đang ở Vườn Tưởng Niệm Niết Bàn này. 
Chúng ta đang thực hành chánh niệm và xả ly. Chúng ta 
không thực hành nhiều ở kiểu nghĩa trang này.. Đó là lý do 
tại sao nó khó khăn hơn so với những nơi khác. Nhưng nếu 
chúng ta thực hành rất thường xuyên, nó sẽ trở nên dễ dàng 
hơn. Chúng ta sẽ ngày càng quen thuộc với loại địa điểm 
hoặc môi trường này. 

Chúng ta phải sống với chánh niệm và xả ly. Vì vậy, 
chúng ta cũng phải chết – với chánh niệm và xả ly. Đây là 
điều tốt nhất chúng ta có thể làm. 

Thực hành chánh niệm và xả ly là những người bạn thực 
sự hoặc sự thực hành thực sự dành cho chúng ta. Vì vậy, 
chúng ta không nên ngừng thực hành chánh niệm và xả ly. 
Chúng ta nên thực hành ngày càng nghiêm túc và liên tục. 
Bằng cách này, chúng ta không cần phải lo lắng về việc 
sống hay chết. 

Question 3:  

Dear Sayadaw, is the cause of all bodily disease from 
the mind? I mean, if we live in a defiled environment, 
we will develop unwholesome actions and habits, and 
from these, disease will arise. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   250RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   250 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   250RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   250 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



251

Sayadaw Ashin Ottamathara 

251 
 

Answer: I’m teaching the patient nearly all the time 
with the right understanding of detachment, detachment 
from disease of the mind is the real meditate. I may not take 
much care of the disease of the body of the patient. I will 
take care of detachment, detachment of the disease from the 
mind. The mind means my mind, the mind of the patient 
and the mind of the family.  

In this way, I can be healthy, and I can continue teaching 
one patient after another. Even COVID patients, I could 
teach in the COVID hospital for one and a half months 
continuously. I was COVID positive but had no symptoms 
of the virus. I continued teaching the patients.  

Continue to ask: So you recovered after COVID 
time without needing medicine? I haven’t used medicine 
for years, when I’m sick, I just rest and recover 
naturally. I believe every sickness comes from the mind, 
because negative thoughts create bad habits that harm 
the body. To recover, we must heal the mind first. 

Answer:  
Grasping bad habits is wrong, we cannot grasp like this. 

We must see that the mind is more important than the body. 
Most diseases are caused by attachment of the mind. But 
sometimes, if we cannot balance the hot and cold of the 
body temperature, we may get sick because we do not 
adjust the temperature inside, between the environment and 
our body.  

For me, I travel nearly all the time, so I have to make 
adjustments between the temperature of the new place and 
my body. If I cannot adjust, I will feel sick. That is not 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   251RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   251 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

251 
 

Answer: I’m teaching the patient nearly all the time 
with the right understanding of detachment, detachment 
from disease of the mind is the real meditate. I may not take 
much care of the disease of the body of the patient. I will 
take care of detachment, detachment of the disease from the 
mind. The mind means my mind, the mind of the patient 
and the mind of the family.  

In this way, I can be healthy, and I can continue teaching 
one patient after another. Even COVID patients, I could 
teach in the COVID hospital for one and a half months 
continuously. I was COVID positive but had no symptoms 
of the virus. I continued teaching the patients.  

Continue to ask: So you recovered after COVID 
time without needing medicine? I haven’t used medicine 
for years, when I’m sick, I just rest and recover 
naturally. I believe every sickness comes from the mind, 
because negative thoughts create bad habits that harm 
the body. To recover, we must heal the mind first. 

Answer:  
Grasping bad habits is wrong, we cannot grasp like this. 

We must see that the mind is more important than the body. 
Most diseases are caused by attachment of the mind. But 
sometimes, if we cannot balance the hot and cold of the 
body temperature, we may get sick because we do not 
adjust the temperature inside, between the environment and 
our body.  

For me, I travel nearly all the time, so I have to make 
adjustments between the temperature of the new place and 
my body. If I cannot adjust, I will feel sick. That is not 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

250 
 

Chúng ta phải thực hành chánh niệm và xả ly – liên quan 
đến những gì chúng ta dính mắc mạnh mẽ. Liên quan đến 
những đối tượng mà chúng ta dính mắc mạnh mẽ. 

Bên cạnh đó, chúng ta nên dạy cho người khác. Bằng 
cách này, việc dạy người khác về chánh niệm và xả ly cũng 
là nhân làm tăng sức mạnh của chánh niệm và xả ly của 
chính chúng ta. 

Chúng ta hiện đang ở Vườn Tưởng Niệm Niết Bàn này. 
Chúng ta đang thực hành chánh niệm và xả ly. Chúng ta 
không thực hành nhiều ở kiểu nghĩa trang này.. Đó là lý do 
tại sao nó khó khăn hơn so với những nơi khác. Nhưng nếu 
chúng ta thực hành rất thường xuyên, nó sẽ trở nên dễ dàng 
hơn. Chúng ta sẽ ngày càng quen thuộc với loại địa điểm 
hoặc môi trường này. 

Chúng ta phải sống với chánh niệm và xả ly. Vì vậy, 
chúng ta cũng phải chết – với chánh niệm và xả ly. Đây là 
điều tốt nhất chúng ta có thể làm. 

Thực hành chánh niệm và xả ly là những người bạn thực 
sự hoặc sự thực hành thực sự dành cho chúng ta. Vì vậy, 
chúng ta không nên ngừng thực hành chánh niệm và xả ly. 
Chúng ta nên thực hành ngày càng nghiêm túc và liên tục. 
Bằng cách này, chúng ta không cần phải lo lắng về việc 
sống hay chết. 

Question 3:  

Dear Sayadaw, is the cause of all bodily disease from 
the mind? I mean, if we live in a defiled environment, 
we will develop unwholesome actions and habits, and 
from these, disease will arise. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   250RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   250 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   251RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   251 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



252

Sayadaw Ashin Ottamathara 

253 
 

là, nếu chúng ta sống trong một môi trường ô nhiễm bởi 
phiền não, chúng ta sẽ sinh khởi những hành động và 
thói quen bất thiện, và từ đó bệnh tật phát sinh. 

Trả lời:  
Tôi hướng dẫn cho bệnh nhân gần như mọi lúc với 

chánh kiến về sự xả ly, xả ly bệnh của tâm mới chính là 
thiền thực sự. Tôi có thể không quan tâm quá nhiều đến 
bệnh về thân thể của người bệnh; điều tôi quan tâm là sự xả 
ly: xả ly bệnh khỏi tâm. Tâm ở đây là tâm của tôi, tâm của 
bệnh nhân và tâm của gia đình bệnh nhân. 

Nhờ đó, tôi vẫn khỏe mạnh và có thể tiếp tục giảng dạy 
hết bệnh nhân này đến bệnh nhân khác. Ngay cả bệnh nhân 
COVID, tôi vẫn giảng dạy liên tục trong bệnh viện COVID 
suốt một tháng rưỡi. Tôi dương tính với COVID nhưng 
không có triệu chứng gì và vẫn tiếp tục giảng dạy. 

Thiền sinh: Vậy là Ngài đã hồi phục sau thời gian 
COVID mà không cần dùng thuốc? Con đã không dùng 
thuốc nhiều năm nay. Khi bệnh, con chỉ nghỉ ngơi và tự 
hồi phục, con tin rằng mọi bệnh tật đều khởi từ tâm, vì 
khi tâm sinh những ý nghĩ bất thiện, nó dẫn đến các thói 
quen xấu, và chính những thói quen xấu ấy gây hại cho 
thân. Muốn hồi phục, trước hết ta phải chữa lành tâm. 

Trả lời:  
Nắm giữ các thói quen xấu là sai, không thể nắm giữ 

như vậy. Chúng ta phải thấy rằng tâm quan trọng hơn thân. 
Phần lớn bệnh tật là do sự chấp thủ của tâm mà ra. Nhưng 
đôi khi, nếu ta không quân bình được nóng lạnh của thân 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   253RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   253 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

253 
 

là, nếu chúng ta sống trong một môi trường ô nhiễm bởi 
phiền não, chúng ta sẽ sinh khởi những hành động và 
thói quen bất thiện, và từ đó bệnh tật phát sinh. 

Trả lời:  
Tôi hướng dẫn cho bệnh nhân gần như mọi lúc với 

chánh kiến về sự xả ly, xả ly bệnh của tâm mới chính là 
thiền thực sự. Tôi có thể không quan tâm quá nhiều đến 
bệnh về thân thể của người bệnh; điều tôi quan tâm là sự xả 
ly: xả ly bệnh khỏi tâm. Tâm ở đây là tâm của tôi, tâm của 
bệnh nhân và tâm của gia đình bệnh nhân. 

Nhờ đó, tôi vẫn khỏe mạnh và có thể tiếp tục giảng dạy 
hết bệnh nhân này đến bệnh nhân khác. Ngay cả bệnh nhân 
COVID, tôi vẫn giảng dạy liên tục trong bệnh viện COVID 
suốt một tháng rưỡi. Tôi dương tính với COVID nhưng 
không có triệu chứng gì và vẫn tiếp tục giảng dạy. 

Thiền sinh: Vậy là Ngài đã hồi phục sau thời gian 
COVID mà không cần dùng thuốc? Con đã không dùng 
thuốc nhiều năm nay. Khi bệnh, con chỉ nghỉ ngơi và tự 
hồi phục, con tin rằng mọi bệnh tật đều khởi từ tâm, vì 
khi tâm sinh những ý nghĩ bất thiện, nó dẫn đến các thói 
quen xấu, và chính những thói quen xấu ấy gây hại cho 
thân. Muốn hồi phục, trước hết ta phải chữa lành tâm. 

Trả lời:  
Nắm giữ các thói quen xấu là sai, không thể nắm giữ 

như vậy. Chúng ta phải thấy rằng tâm quan trọng hơn thân. 
Phần lớn bệnh tật là do sự chấp thủ của tâm mà ra. Nhưng 
đôi khi, nếu ta không quân bình được nóng lạnh của thân 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

252 
 

because of the mind, but because of matter, material causes 
also.  

Continue to ask: When Sayadaw has many trips like 
that, if you have sickness, how do you recover? Do you 
use medicine or just take a rest?  

Answer:  
I will take medicine, but not often. If I am busy, I may 

take some herbal medicine to adjust the temperature of the 
body, not painkillers, just balancing, like food, herbal 
medicine is just food.  

Because of mindful eating and mindful action, I can 
work for over 20 years continuously, most of the time 
without stopping. Because I am mindful of myself, my 
body, and my mind, I can make adjustments between 
working and sleeping, eating, and relaxing.  

I rarely lie down on the bed, I can continue one trip after 
another, one job after another. Some of my trips are 
dangerous, like now, there was an Indian airline plane 
crash, but I am safe, I travel by car, by flight.  

I am teaching in many hospitals, to many patients. If I 
could not detach, or if I could not adjust myself, I would get 
diseases for sure. I am not rejecting the body or material, 
but I emphasize more on the mind. Most people take too 
much care of the body or material. That’s why there is 
strong attachment and ignorance in their mind, that’s why 
they are not safe. 

 Câu hỏi 3: Thưa Sayadaw, có phải nguyên nhân 
của mọi bệnh tật nơi thân đều bắt nguồn từ tâm? Nghĩa 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   252RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   252 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   252RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   252 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



253

Sayadaw Ashin Ottamathara 

253 
 

là, nếu chúng ta sống trong một môi trường ô nhiễm bởi 
phiền não, chúng ta sẽ sinh khởi những hành động và 
thói quen bất thiện, và từ đó bệnh tật phát sinh. 

Trả lời:  
Tôi hướng dẫn cho bệnh nhân gần như mọi lúc với 

chánh kiến về sự xả ly, xả ly bệnh của tâm mới chính là 
thiền thực sự. Tôi có thể không quan tâm quá nhiều đến 
bệnh về thân thể của người bệnh; điều tôi quan tâm là sự xả 
ly: xả ly bệnh khỏi tâm. Tâm ở đây là tâm của tôi, tâm của 
bệnh nhân và tâm của gia đình bệnh nhân. 

Nhờ đó, tôi vẫn khỏe mạnh và có thể tiếp tục giảng dạy 
hết bệnh nhân này đến bệnh nhân khác. Ngay cả bệnh nhân 
COVID, tôi vẫn giảng dạy liên tục trong bệnh viện COVID 
suốt một tháng rưỡi. Tôi dương tính với COVID nhưng 
không có triệu chứng gì và vẫn tiếp tục giảng dạy. 

Thiền sinh: Vậy là Ngài đã hồi phục sau thời gian 
COVID mà không cần dùng thuốc? Con đã không dùng 
thuốc nhiều năm nay. Khi bệnh, con chỉ nghỉ ngơi và tự 
hồi phục, con tin rằng mọi bệnh tật đều khởi từ tâm, vì 
khi tâm sinh những ý nghĩ bất thiện, nó dẫn đến các thói 
quen xấu, và chính những thói quen xấu ấy gây hại cho 
thân. Muốn hồi phục, trước hết ta phải chữa lành tâm. 

Trả lời:  
Nắm giữ các thói quen xấu là sai, không thể nắm giữ 

như vậy. Chúng ta phải thấy rằng tâm quan trọng hơn thân. 
Phần lớn bệnh tật là do sự chấp thủ của tâm mà ra. Nhưng 
đôi khi, nếu ta không quân bình được nóng lạnh của thân 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   253RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   253 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

253 
 

là, nếu chúng ta sống trong một môi trường ô nhiễm bởi 
phiền não, chúng ta sẽ sinh khởi những hành động và 
thói quen bất thiện, và từ đó bệnh tật phát sinh. 

Trả lời:  
Tôi hướng dẫn cho bệnh nhân gần như mọi lúc với 

chánh kiến về sự xả ly, xả ly bệnh của tâm mới chính là 
thiền thực sự. Tôi có thể không quan tâm quá nhiều đến 
bệnh về thân thể của người bệnh; điều tôi quan tâm là sự xả 
ly: xả ly bệnh khỏi tâm. Tâm ở đây là tâm của tôi, tâm của 
bệnh nhân và tâm của gia đình bệnh nhân. 

Nhờ đó, tôi vẫn khỏe mạnh và có thể tiếp tục giảng dạy 
hết bệnh nhân này đến bệnh nhân khác. Ngay cả bệnh nhân 
COVID, tôi vẫn giảng dạy liên tục trong bệnh viện COVID 
suốt một tháng rưỡi. Tôi dương tính với COVID nhưng 
không có triệu chứng gì và vẫn tiếp tục giảng dạy. 

Thiền sinh: Vậy là Ngài đã hồi phục sau thời gian 
COVID mà không cần dùng thuốc? Con đã không dùng 
thuốc nhiều năm nay. Khi bệnh, con chỉ nghỉ ngơi và tự 
hồi phục, con tin rằng mọi bệnh tật đều khởi từ tâm, vì 
khi tâm sinh những ý nghĩ bất thiện, nó dẫn đến các thói 
quen xấu, và chính những thói quen xấu ấy gây hại cho 
thân. Muốn hồi phục, trước hết ta phải chữa lành tâm. 

Trả lời:  
Nắm giữ các thói quen xấu là sai, không thể nắm giữ 

như vậy. Chúng ta phải thấy rằng tâm quan trọng hơn thân. 
Phần lớn bệnh tật là do sự chấp thủ của tâm mà ra. Nhưng 
đôi khi, nếu ta không quân bình được nóng lạnh của thân 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

252 
 

because of the mind, but because of matter, material causes 
also.  

Continue to ask: When Sayadaw has many trips like 
that, if you have sickness, how do you recover? Do you 
use medicine or just take a rest?  

Answer:  
I will take medicine, but not often. If I am busy, I may 

take some herbal medicine to adjust the temperature of the 
body, not painkillers, just balancing, like food, herbal 
medicine is just food.  

Because of mindful eating and mindful action, I can 
work for over 20 years continuously, most of the time 
without stopping. Because I am mindful of myself, my 
body, and my mind, I can make adjustments between 
working and sleeping, eating, and relaxing.  

I rarely lie down on the bed, I can continue one trip after 
another, one job after another. Some of my trips are 
dangerous, like now, there was an Indian airline plane 
crash, but I am safe, I travel by car, by flight.  

I am teaching in many hospitals, to many patients. If I 
could not detach, or if I could not adjust myself, I would get 
diseases for sure. I am not rejecting the body or material, 
but I emphasize more on the mind. Most people take too 
much care of the body or material. That’s why there is 
strong attachment and ignorance in their mind, that’s why 
they are not safe. 

 Câu hỏi 3: Thưa Sayadaw, có phải nguyên nhân 
của mọi bệnh tật nơi thân đều bắt nguồn từ tâm? Nghĩa 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   252RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   252 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   253RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   253 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



254

Sayadaw Ashin Ottamathara 

255 
 

mà trong tâm sinh ra dính mắc và vô minh, nên họ không 
được bình an. 

Question 4:  

Dear Sayadaw, I used to suffer from many illnesses, 
the most serious being joint pain, which made it difficult 
to move or sit in meditation. Although I took Western 
medicine and followed a vegetarian diet for 15 years, the 
pain did not improve. Later on, I released animals and 
did good deeds seriously. About a year later, I became 
almost healthy. I wonder if I have paid the karma of 
killing? 

Answer:   
Helping the old people is the cause of long life. Helping 

the sick with healthcare is the cause of good health. Helping 
meditators and meditation teachers, together with 
practicing meditation, is the cause of success in meditation 
practice. In my understanding, taking medical treatment is 
not the solution for her sickness. Eating vegetables is also 
not the cause of her healing, because helping animals and 
disabled persons is the cause of her good health.  

 So, if we are not healthy, we should emphasize helping 
other patients, in this way, we can be healthy. If we don’t 
want to be killed by human beings or other living beings 
(including animals), we should stop both killing and 
thinking about killing any living beings, including humans. 
This is saving the lives of living beings, so our own lives 
will also be saved from being killed. We should take care 
of the health of all living beings, including our own. In this 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   255RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   255 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

255 
 

mà trong tâm sinh ra dính mắc và vô minh, nên họ không 
được bình an. 

Question 4:  

Dear Sayadaw, I used to suffer from many illnesses, 
the most serious being joint pain, which made it difficult 
to move or sit in meditation. Although I took Western 
medicine and followed a vegetarian diet for 15 years, the 
pain did not improve. Later on, I released animals and 
did good deeds seriously. About a year later, I became 
almost healthy. I wonder if I have paid the karma of 
killing? 

Answer:   
Helping the old people is the cause of long life. Helping 

the sick with healthcare is the cause of good health. Helping 
meditators and meditation teachers, together with 
practicing meditation, is the cause of success in meditation 
practice. In my understanding, taking medical treatment is 
not the solution for her sickness. Eating vegetables is also 
not the cause of her healing, because helping animals and 
disabled persons is the cause of her good health.  

 So, if we are not healthy, we should emphasize helping 
other patients, in this way, we can be healthy. If we don’t 
want to be killed by human beings or other living beings 
(including animals), we should stop both killing and 
thinking about killing any living beings, including humans. 
This is saving the lives of living beings, so our own lives 
will also be saved from being killed. We should take care 
of the health of all living beings, including our own. In this 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

254 
 

thể, ta có thể bệnh do không điều chỉnh được nhiệt độ bên 
trong cơ thể, giữa thân ta và môi trường. 

Riêng tôi vì thường xuyên đi đây đi đó nên phải luôn 
điều chỉnh sự thích nghi giữa nhiệt độ của nơi mới và thân 
thể. Nếu không điều chỉnh được, tôi sẽ sinh bệnh. Trường 
hợp này không phải do tâm mà do vật chất hay vật lý nữa. 

Thiền sinh: Khi Ngài đi nhiều như vậy, nếu bệnh thì 
hồi phục bằng cách nào? Ngài dùng thuốc hay chỉ nghỉ 
ngơi? 

Trả lời: 
 Tôi thỉnh thoảng mới dùng thuốc, thường là các loại 

thảo dược để điều hòa thân nhiệt, không phải thuốc giảm 
đau, chỉ giống như thức ăn để cân bằng cơ thể. Nhờ chánh 
niệm trong ăn uống và trong sinh hoạt, tôi có thể làm việc 
liên tục hơn 20 năm mà hiếm khi phải ngừng nghỉ.  

Vì tôi chánh niệm về thân và tâm của mình, tôi biết điều 
chỉnh giữa làm việc và nghỉ ngơi, giữa ăn uống và thư giãn. 
Tôi hiếm khi phải nằm nghỉ mà vẫn có thể tiếp tục chuyến 
đi này đến chuyến đi khác, công việc này đến công việc 
khác. Có những chuyến đi nguy hiểm, như vụ rơi máy bay 
của hãng hàng không Ấn Độ vừa rồi, nhưng tôi vẫn an toàn 
mỗi khi đi xe hay đi máy bay, tôi vẫn giảng dạy cho nhiều 
bệnh viện, nhiều bệnh nhân.  

Nếu tôi không xả ly hay không biết quân bình, chắc chắn 
tôi đã mắc bệnh. Tôi không phủ nhận cơ thể hay vật chất, 
nhưng tôi luôn nhấn mạnh rằng tâm mới là điều quan trọng 
hơn. Nhiều người vì quá chăm lo cho thân thể hay vật chất 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   254RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   254 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   254RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   254 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



255

Sayadaw Ashin Ottamathara 

255 
 

mà trong tâm sinh ra dính mắc và vô minh, nên họ không 
được bình an. 

Question 4:  

Dear Sayadaw, I used to suffer from many illnesses, 
the most serious being joint pain, which made it difficult 
to move or sit in meditation. Although I took Western 
medicine and followed a vegetarian diet for 15 years, the 
pain did not improve. Later on, I released animals and 
did good deeds seriously. About a year later, I became 
almost healthy. I wonder if I have paid the karma of 
killing? 

Answer:   
Helping the old people is the cause of long life. Helping 

the sick with healthcare is the cause of good health. Helping 
meditators and meditation teachers, together with 
practicing meditation, is the cause of success in meditation 
practice. In my understanding, taking medical treatment is 
not the solution for her sickness. Eating vegetables is also 
not the cause of her healing, because helping animals and 
disabled persons is the cause of her good health.  

 So, if we are not healthy, we should emphasize helping 
other patients, in this way, we can be healthy. If we don’t 
want to be killed by human beings or other living beings 
(including animals), we should stop both killing and 
thinking about killing any living beings, including humans. 
This is saving the lives of living beings, so our own lives 
will also be saved from being killed. We should take care 
of the health of all living beings, including our own. In this 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   255RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   255 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

255 
 

mà trong tâm sinh ra dính mắc và vô minh, nên họ không 
được bình an. 

Question 4:  

Dear Sayadaw, I used to suffer from many illnesses, 
the most serious being joint pain, which made it difficult 
to move or sit in meditation. Although I took Western 
medicine and followed a vegetarian diet for 15 years, the 
pain did not improve. Later on, I released animals and 
did good deeds seriously. About a year later, I became 
almost healthy. I wonder if I have paid the karma of 
killing? 

Answer:   
Helping the old people is the cause of long life. Helping 

the sick with healthcare is the cause of good health. Helping 
meditators and meditation teachers, together with 
practicing meditation, is the cause of success in meditation 
practice. In my understanding, taking medical treatment is 
not the solution for her sickness. Eating vegetables is also 
not the cause of her healing, because helping animals and 
disabled persons is the cause of her good health.  

 So, if we are not healthy, we should emphasize helping 
other patients, in this way, we can be healthy. If we don’t 
want to be killed by human beings or other living beings 
(including animals), we should stop both killing and 
thinking about killing any living beings, including humans. 
This is saving the lives of living beings, so our own lives 
will also be saved from being killed. We should take care 
of the health of all living beings, including our own. In this 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

254 
 

thể, ta có thể bệnh do không điều chỉnh được nhiệt độ bên 
trong cơ thể, giữa thân ta và môi trường. 

Riêng tôi vì thường xuyên đi đây đi đó nên phải luôn 
điều chỉnh sự thích nghi giữa nhiệt độ của nơi mới và thân 
thể. Nếu không điều chỉnh được, tôi sẽ sinh bệnh. Trường 
hợp này không phải do tâm mà do vật chất hay vật lý nữa. 

Thiền sinh: Khi Ngài đi nhiều như vậy, nếu bệnh thì 
hồi phục bằng cách nào? Ngài dùng thuốc hay chỉ nghỉ 
ngơi? 

Trả lời: 
 Tôi thỉnh thoảng mới dùng thuốc, thường là các loại 

thảo dược để điều hòa thân nhiệt, không phải thuốc giảm 
đau, chỉ giống như thức ăn để cân bằng cơ thể. Nhờ chánh 
niệm trong ăn uống và trong sinh hoạt, tôi có thể làm việc 
liên tục hơn 20 năm mà hiếm khi phải ngừng nghỉ.  

Vì tôi chánh niệm về thân và tâm của mình, tôi biết điều 
chỉnh giữa làm việc và nghỉ ngơi, giữa ăn uống và thư giãn. 
Tôi hiếm khi phải nằm nghỉ mà vẫn có thể tiếp tục chuyến 
đi này đến chuyến đi khác, công việc này đến công việc 
khác. Có những chuyến đi nguy hiểm, như vụ rơi máy bay 
của hãng hàng không Ấn Độ vừa rồi, nhưng tôi vẫn an toàn 
mỗi khi đi xe hay đi máy bay, tôi vẫn giảng dạy cho nhiều 
bệnh viện, nhiều bệnh nhân.  

Nếu tôi không xả ly hay không biết quân bình, chắc chắn 
tôi đã mắc bệnh. Tôi không phủ nhận cơ thể hay vật chất, 
nhưng tôi luôn nhấn mạnh rằng tâm mới là điều quan trọng 
hơn. Nhiều người vì quá chăm lo cho thân thể hay vật chất 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   254RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   254 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   255RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   255 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



256

Sayadaw Ashin Ottamathara 

257 
 

Chúng ta nên chăm sóc sức khỏe cho tất cả chúng sinh, 
bao gồm cả bản thân mình. Làm như vậy, ta sẽ thật sự khỏe 
mạnh. Để hiểu điều này, bản thân tôi cũng đã tự mình thực 
hành theo cách đó. Nếu không thực hành, tôi sẽ không bao 
giờ hiểu được như vậy. 

Question 5:  

Dear Sayadaw, a 50-year-old woman has had knee 
pain for seven years. Medical treatments, including 
injections and limiting movement, did not help. Since 
last October, she has been learning meditation. Two 
months ago, she began practicing the Mogok method 
and following your teachings and her knee still hurts. 
She wonders if she is practicing correctly, if meditation 
can reduce the pain, and what sitting position is best for 
her condition? 

Answer: 
She should follow the trip, or she should join a 

meditation retreat. In this way, it will be faster to detach 
from the pain in her knee. Sitting position is free, you can 
sit on the floor or on a chair. You just need to be mindful of 
the pain to detach from it. If you understand the 
nothingness, emptiness, or selflessness of the pain, it is 
easier to detach from it and to endure it. Not knowing the 
nothingness of the pain is the cause of suffering. I am not 
going to lie to you. 

Câu hỏi 5: Kính bạch Ngài, một phụ nữ 50 tuổi đã bị 
đau đầu gối suốt bảy năm. Việc điều trị y khoa, bao gồm 
tiêm thuốc và hạn chế vận động, không mang lại kết 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   257RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   257 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

257 
 

Chúng ta nên chăm sóc sức khỏe cho tất cả chúng sinh, 
bao gồm cả bản thân mình. Làm như vậy, ta sẽ thật sự khỏe 
mạnh. Để hiểu điều này, bản thân tôi cũng đã tự mình thực 
hành theo cách đó. Nếu không thực hành, tôi sẽ không bao 
giờ hiểu được như vậy. 

Question 5:  

Dear Sayadaw, a 50-year-old woman has had knee 
pain for seven years. Medical treatments, including 
injections and limiting movement, did not help. Since 
last October, she has been learning meditation. Two 
months ago, she began practicing the Mogok method 
and following your teachings and her knee still hurts. 
She wonders if she is practicing correctly, if meditation 
can reduce the pain, and what sitting position is best for 
her condition? 

Answer: 
She should follow the trip, or she should join a 

meditation retreat. In this way, it will be faster to detach 
from the pain in her knee. Sitting position is free, you can 
sit on the floor or on a chair. You just need to be mindful of 
the pain to detach from it. If you understand the 
nothingness, emptiness, or selflessness of the pain, it is 
easier to detach from it and to endure it. Not knowing the 
nothingness of the pain is the cause of suffering. I am not 
going to lie to you. 

Câu hỏi 5: Kính bạch Ngài, một phụ nữ 50 tuổi đã bị 
đau đầu gối suốt bảy năm. Việc điều trị y khoa, bao gồm 
tiêm thuốc và hạn chế vận động, không mang lại kết 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

256 
 

way, we can be sure to be healthy. To understand this, I had 
to practice this way myself. Without practice, I would never 
have understood it like this. 

Câu hỏi 4: Kính bạch Sayadaw, trước đây con từng 
mắc rất nhiều bệnh, nhất là đau khớp, khiến cho con 
khó di chuyển hay ngồi thiền. Dù con đã uống thuốc Tây 
và ăn chay suốt 15 năm, cơn đau vẫn không thuyên 
giảm. Sau đó, con bắt đầu phóng sinh và làm nhiều thiện 
pháp một cách nghiêm túc. Khoảng một năm sau, sức 
khỏe con gần như hồi phục. Con tự hỏi liệu có phải con 
đã trả xong nghiệp sát sinh không ạ? 

Trả lời: 
Giúp đỡ người cao tuổi là thiện pháp đưa đến trường 

thọ. Hỗ trợ người bệnh là thiện pháp đưa đến sức khỏe viên 
mãn. Hỗ trợ thiền sinh và thiền sư, đồng thời tinh tấn tu tập, 
là thiện pháp đưa đến sự thành tựu trong thiền tập. Theo tôi 
hiểu, việc điều trị bằng thuốc không phải là giải pháp cho 
căn bệnh của bạn. Ăn chay cũng không phải là nguyên nhân 
của sự hồi phục. Chính vì bạn đã cứu giúp các loài vật và 
những người tàn tật nên bạn được sức khoẻ trong hiện tại. 

Vì vậy, nếu không có sức khỏe, chúng ta nên hướng tâm 
đến việc giúp đỡ những người bệnh, đó là nhân để ta được 
khoẻ mạnh. Nếu ta không muốn bị sát hại bởi người hay 
các loài sinh vật khác (kể cả động vật), thì ta phải dừng lại 
không chỉ hành động giết hại mà cả những ý nghĩ muốn giết 
bất kỳ chúng sinh nào. Đó là cách bảo vệ mạng sống của 
các loài chúng sinh, và cũng là cách để bảo toàn mạng sống 
của chúng mình. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   256RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   256 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   256RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   256 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



257

Sayadaw Ashin Ottamathara 

257 
 

Chúng ta nên chăm sóc sức khỏe cho tất cả chúng sinh, 
bao gồm cả bản thân mình. Làm như vậy, ta sẽ thật sự khỏe 
mạnh. Để hiểu điều này, bản thân tôi cũng đã tự mình thực 
hành theo cách đó. Nếu không thực hành, tôi sẽ không bao 
giờ hiểu được như vậy. 

Question 5:  

Dear Sayadaw, a 50-year-old woman has had knee 
pain for seven years. Medical treatments, including 
injections and limiting movement, did not help. Since 
last October, she has been learning meditation. Two 
months ago, she began practicing the Mogok method 
and following your teachings and her knee still hurts. 
She wonders if she is practicing correctly, if meditation 
can reduce the pain, and what sitting position is best for 
her condition? 

Answer: 
She should follow the trip, or she should join a 

meditation retreat. In this way, it will be faster to detach 
from the pain in her knee. Sitting position is free, you can 
sit on the floor or on a chair. You just need to be mindful of 
the pain to detach from it. If you understand the 
nothingness, emptiness, or selflessness of the pain, it is 
easier to detach from it and to endure it. Not knowing the 
nothingness of the pain is the cause of suffering. I am not 
going to lie to you. 

Câu hỏi 5: Kính bạch Ngài, một phụ nữ 50 tuổi đã bị 
đau đầu gối suốt bảy năm. Việc điều trị y khoa, bao gồm 
tiêm thuốc và hạn chế vận động, không mang lại kết 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   257RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   257 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

257 
 

Chúng ta nên chăm sóc sức khỏe cho tất cả chúng sinh, 
bao gồm cả bản thân mình. Làm như vậy, ta sẽ thật sự khỏe 
mạnh. Để hiểu điều này, bản thân tôi cũng đã tự mình thực 
hành theo cách đó. Nếu không thực hành, tôi sẽ không bao 
giờ hiểu được như vậy. 

Question 5:  

Dear Sayadaw, a 50-year-old woman has had knee 
pain for seven years. Medical treatments, including 
injections and limiting movement, did not help. Since 
last October, she has been learning meditation. Two 
months ago, she began practicing the Mogok method 
and following your teachings and her knee still hurts. 
She wonders if she is practicing correctly, if meditation 
can reduce the pain, and what sitting position is best for 
her condition? 

Answer: 
She should follow the trip, or she should join a 

meditation retreat. In this way, it will be faster to detach 
from the pain in her knee. Sitting position is free, you can 
sit on the floor or on a chair. You just need to be mindful of 
the pain to detach from it. If you understand the 
nothingness, emptiness, or selflessness of the pain, it is 
easier to detach from it and to endure it. Not knowing the 
nothingness of the pain is the cause of suffering. I am not 
going to lie to you. 

Câu hỏi 5: Kính bạch Ngài, một phụ nữ 50 tuổi đã bị 
đau đầu gối suốt bảy năm. Việc điều trị y khoa, bao gồm 
tiêm thuốc và hạn chế vận động, không mang lại kết 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

256 
 

way, we can be sure to be healthy. To understand this, I had 
to practice this way myself. Without practice, I would never 
have understood it like this. 

Câu hỏi 4: Kính bạch Sayadaw, trước đây con từng 
mắc rất nhiều bệnh, nhất là đau khớp, khiến cho con 
khó di chuyển hay ngồi thiền. Dù con đã uống thuốc Tây 
và ăn chay suốt 15 năm, cơn đau vẫn không thuyên 
giảm. Sau đó, con bắt đầu phóng sinh và làm nhiều thiện 
pháp một cách nghiêm túc. Khoảng một năm sau, sức 
khỏe con gần như hồi phục. Con tự hỏi liệu có phải con 
đã trả xong nghiệp sát sinh không ạ? 

Trả lời: 
Giúp đỡ người cao tuổi là thiện pháp đưa đến trường 

thọ. Hỗ trợ người bệnh là thiện pháp đưa đến sức khỏe viên 
mãn. Hỗ trợ thiền sinh và thiền sư, đồng thời tinh tấn tu tập, 
là thiện pháp đưa đến sự thành tựu trong thiền tập. Theo tôi 
hiểu, việc điều trị bằng thuốc không phải là giải pháp cho 
căn bệnh của bạn. Ăn chay cũng không phải là nguyên nhân 
của sự hồi phục. Chính vì bạn đã cứu giúp các loài vật và 
những người tàn tật nên bạn được sức khoẻ trong hiện tại. 

Vì vậy, nếu không có sức khỏe, chúng ta nên hướng tâm 
đến việc giúp đỡ những người bệnh, đó là nhân để ta được 
khoẻ mạnh. Nếu ta không muốn bị sát hại bởi người hay 
các loài sinh vật khác (kể cả động vật), thì ta phải dừng lại 
không chỉ hành động giết hại mà cả những ý nghĩ muốn giết 
bất kỳ chúng sinh nào. Đó là cách bảo vệ mạng sống của 
các loài chúng sinh, và cũng là cách để bảo toàn mạng sống 
của chúng mình. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   256RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   256 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   257RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   257 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



258

Sayadaw Ashin Ottamathara 

259 
 

MEDITATION PRACTICE AND MONASTIC 
LIFE 

HÀNH THIỀN VÀ ĐỜI SỐNG XUẤT GIA 

Question 1: 

I’m not sure how long I can be a nun. So I want to 
try my best.  

 Answer:  
You must continue doing good deeds and practicing 

meditation as a nun like this - within your ability, and also 
beyond your ability and understanding. You need both: do 
your best, and then do beyond your understanding and 
ability. 

You need to continue doing good deeds as a nun, even 
if you don't understand, even if you could not solve the 
problem or disabilities by yourself, you need to put in your 
effort, to practice as a nun like this. 

Now, as a meditation teacher, I have many difficulties 
in teaching meditation to the people. I have difficulty 
teaching you also, but I will continue to answer your 
questions. Some of the questions are really difficult to 
answer, but I won't give up. I'm not grasping the difficulty. 

I continue answering the questions - whether I am able 
to answer or not, whether I am satisfied with my answer or 
not, whether the people are satisfied with my answer or not 
- I will continue to do good deeds like this. So also, you 
must do the same. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   259RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   259 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

259 
 

MEDITATION PRACTICE AND MONASTIC 
LIFE 

HÀNH THIỀN VÀ ĐỜI SỐNG XUẤT GIA 

Question 1: 

I’m not sure how long I can be a nun. So I want to 
try my best.  

 Answer:  
You must continue doing good deeds and practicing 

meditation as a nun like this - within your ability, and also 
beyond your ability and understanding. You need both: do 
your best, and then do beyond your understanding and 
ability. 

You need to continue doing good deeds as a nun, even 
if you don't understand, even if you could not solve the 
problem or disabilities by yourself, you need to put in your 
effort, to practice as a nun like this. 

Now, as a meditation teacher, I have many difficulties 
in teaching meditation to the people. I have difficulty 
teaching you also, but I will continue to answer your 
questions. Some of the questions are really difficult to 
answer, but I won't give up. I'm not grasping the difficulty. 

I continue answering the questions - whether I am able 
to answer or not, whether I am satisfied with my answer or 
not, whether the people are satisfied with my answer or not 
- I will continue to do good deeds like this. So also, you 
must do the same. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

258 
 

quả. Từ tháng 10 năm ngoái, cô ấy bắt đầu học thiền. 
Hai tháng trước, cô thực hành theo phương pháp 
Mogok và theo lời dạy của Ngài, nhưng đầu gối của cô 
vẫn còn đau. Cô ấy băn khoăn không biết mình có thực 
hành đúng không, việc hành thiền có giúp giảm đau 
không, và tư thế ngồi nào là phù hợp nhất với tình trạng 
của cô? 

Trả lời: 
Bạn nên tham gia chuyến đi như vậy hoặc tham gia một 

khóa thiền. Bằng cách này sẽ giúp bạn nhanh chóng xả ly 
khỏi cơn đau nơi đầu gối. Tư thế ngồi rất thoải mái, bạn có 
thể ngồi trên sàn hoặc trên ghế, miễn là giữ chánh niệm với 
cơn đau để có thể xả ly. Nếu hiểu được tính chất vô ngã, 
trống rỗng của cơn đau, bạn sẽ dễ dàng xả ly và kham nhẫn 
được với nó. Không hiểu được tính vô ngã của cơn đau 
chính là nguyên nhân của khổ ải. Tôi chân thật nói với bạn 
như vậy. 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   258RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   258 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   258RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   258 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



259

Sayadaw Ashin Ottamathara 

259 
 

MEDITATION PRACTICE AND MONASTIC 
LIFE 

HÀNH THIỀN VÀ ĐỜI SỐNG XUẤT GIA 

Question 1: 

I’m not sure how long I can be a nun. So I want to 
try my best.  

 Answer:  
You must continue doing good deeds and practicing 

meditation as a nun like this - within your ability, and also 
beyond your ability and understanding. You need both: do 
your best, and then do beyond your understanding and 
ability. 

You need to continue doing good deeds as a nun, even 
if you don't understand, even if you could not solve the 
problem or disabilities by yourself, you need to put in your 
effort, to practice as a nun like this. 

Now, as a meditation teacher, I have many difficulties 
in teaching meditation to the people. I have difficulty 
teaching you also, but I will continue to answer your 
questions. Some of the questions are really difficult to 
answer, but I won't give up. I'm not grasping the difficulty. 

I continue answering the questions - whether I am able 
to answer or not, whether I am satisfied with my answer or 
not, whether the people are satisfied with my answer or not 
- I will continue to do good deeds like this. So also, you 
must do the same. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   259RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   259 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

259 
 

MEDITATION PRACTICE AND MONASTIC 
LIFE 

HÀNH THIỀN VÀ ĐỜI SỐNG XUẤT GIA 

Question 1: 

I’m not sure how long I can be a nun. So I want to 
try my best.  

 Answer:  
You must continue doing good deeds and practicing 

meditation as a nun like this - within your ability, and also 
beyond your ability and understanding. You need both: do 
your best, and then do beyond your understanding and 
ability. 

You need to continue doing good deeds as a nun, even 
if you don't understand, even if you could not solve the 
problem or disabilities by yourself, you need to put in your 
effort, to practice as a nun like this. 

Now, as a meditation teacher, I have many difficulties 
in teaching meditation to the people. I have difficulty 
teaching you also, but I will continue to answer your 
questions. Some of the questions are really difficult to 
answer, but I won't give up. I'm not grasping the difficulty. 

I continue answering the questions - whether I am able 
to answer or not, whether I am satisfied with my answer or 
not, whether the people are satisfied with my answer or not 
- I will continue to do good deeds like this. So also, you 
must do the same. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

258 
 

quả. Từ tháng 10 năm ngoái, cô ấy bắt đầu học thiền. 
Hai tháng trước, cô thực hành theo phương pháp 
Mogok và theo lời dạy của Ngài, nhưng đầu gối của cô 
vẫn còn đau. Cô ấy băn khoăn không biết mình có thực 
hành đúng không, việc hành thiền có giúp giảm đau 
không, và tư thế ngồi nào là phù hợp nhất với tình trạng 
của cô? 

Trả lời: 
Bạn nên tham gia chuyến đi như vậy hoặc tham gia một 

khóa thiền. Bằng cách này sẽ giúp bạn nhanh chóng xả ly 
khỏi cơn đau nơi đầu gối. Tư thế ngồi rất thoải mái, bạn có 
thể ngồi trên sàn hoặc trên ghế, miễn là giữ chánh niệm với 
cơn đau để có thể xả ly. Nếu hiểu được tính chất vô ngã, 
trống rỗng của cơn đau, bạn sẽ dễ dàng xả ly và kham nhẫn 
được với nó. Không hiểu được tính vô ngã của cơn đau 
chính là nguyên nhân của khổ ải. Tôi chân thật nói với bạn 
như vậy. 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   258RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   258 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   259RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   259 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



260

Sayadaw Ashin Ottamathara 

261 
 

Hiện nay, với vai trò là người hướng dẫn thiền, tôi cũng 
đang đối diện với rất nhiều khó khăn trong việc giảng dạy 
pháp thiền cho đại chúng. Ngay cả khi dạy bạn, tôi cũng 
gặp nhiều thử thách. Nhưng tôi vẫn sẽ tiếp tục trả lời các 
câu hỏi của bạn. Một số câu hỏi thật sự rất khó để trả lời, 
nhưng tôi không từ bỏ. Tôi không bám víu vào sự khó khăn 
ấy. 

Tôi vẫn tiếp tục trả lời - dù tôi có trả lời được hay không, 
dù tôi có hài lòng với câu trả lời hay không, dù người khác 
có hài lòng với câu trả lời hay không - tôi vẫn tiếp tục hành 
thiện như thế. 

Và bạn cũng cần phải làm như vậy. Bạn không cần phải 
nghĩ đến bản thân mình quá nhiều. Bạn chỉ cần xả ly khỏi 
cái tâm đang suy nghĩ về chính mình. Bạn chỉ cần xả ly khỏi 
“phía của bạn”. 

Bạn nên nhấn mạnh vào việc chỉ làm với tâm buông xả. 
Bạn cần làm như vậy cho đến cuối đời. Cho nên, không cần 
dừng lại, không cần bỏ cuộc - chỉ cần tiếp tục. Chúng ta 
đang cùng làm như vậy. 

Không cần lo lắng. Chính vì thực hành như vậy, chúng 
ta mới có thể dâng hiến mỗi ngày: đất đai, nhà cửa, tiền bạc, 
và cả nguồn nhân lực. Vì vậy mà chúng ta còn tồn tại. 
Chúng ta có thể tiếp tục. 

Pháp hành này không phải chỉ dành cho một số người, 
mà là dành cho tất cả. Vì thế, dù có người không hoan hỷ, 
chúng ta vẫn tiếp tục. Dù có người không hiểu, chúng ta 
vẫn tiếp tục - chỉ cần người có trí tuệ, không phải tà trí. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   261RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   261 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

261 
 

Hiện nay, với vai trò là người hướng dẫn thiền, tôi cũng 
đang đối diện với rất nhiều khó khăn trong việc giảng dạy 
pháp thiền cho đại chúng. Ngay cả khi dạy bạn, tôi cũng 
gặp nhiều thử thách. Nhưng tôi vẫn sẽ tiếp tục trả lời các 
câu hỏi của bạn. Một số câu hỏi thật sự rất khó để trả lời, 
nhưng tôi không từ bỏ. Tôi không bám víu vào sự khó khăn 
ấy. 

Tôi vẫn tiếp tục trả lời - dù tôi có trả lời được hay không, 
dù tôi có hài lòng với câu trả lời hay không, dù người khác 
có hài lòng với câu trả lời hay không - tôi vẫn tiếp tục hành 
thiện như thế. 

Và bạn cũng cần phải làm như vậy. Bạn không cần phải 
nghĩ đến bản thân mình quá nhiều. Bạn chỉ cần xả ly khỏi 
cái tâm đang suy nghĩ về chính mình. Bạn chỉ cần xả ly khỏi 
“phía của bạn”. 

Bạn nên nhấn mạnh vào việc chỉ làm với tâm buông xả. 
Bạn cần làm như vậy cho đến cuối đời. Cho nên, không cần 
dừng lại, không cần bỏ cuộc - chỉ cần tiếp tục. Chúng ta 
đang cùng làm như vậy. 

Không cần lo lắng. Chính vì thực hành như vậy, chúng 
ta mới có thể dâng hiến mỗi ngày: đất đai, nhà cửa, tiền bạc, 
và cả nguồn nhân lực. Vì vậy mà chúng ta còn tồn tại. 
Chúng ta có thể tiếp tục. 

Pháp hành này không phải chỉ dành cho một số người, 
mà là dành cho tất cả. Vì thế, dù có người không hoan hỷ, 
chúng ta vẫn tiếp tục. Dù có người không hiểu, chúng ta 
vẫn tiếp tục - chỉ cần người có trí tuệ, không phải tà trí. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

260 
 

You don't need to think about yourself. You just need to 
detach from thinking about yourself. You just need to 
detach from your side. 

You should emphasize doing only with detaching mind. 
You need to do like this until you die. So, no need to stop 
or give up - just need to continue. We are doing the same. 

Don't need to worry. Because of doing like this, we are 
donating every day: the land, the building, the money, even 
human resources. That’s why we can survive. We can 
continue. 

This practice is for all - not only for some people. That’s 
why even if some people may not like it, we can continue. 
Even if some people may not understand, we should 
continue - only for wise, not bad-wise. 

You need to continue. You don't need to stop. If you 
stop, you are wrong. 

Câu hỏi 1: Con không chắc mình có thể sống đời xuất 
gia trong bao lâu. Nhưng con muốn cố gắng hết sức. 

Trả lời: 
 Bạn cần tiếp tục hành thiện và hành thiền như một vị ni 

- trong khả năng của mình, và cả vượt ngoài khả năng cùng 
sự hiểu biết giới hạn của mình. Bạn cần cả hai: làm hết sức 
mình, và làm vượt khỏi sự hiểu biết cùng năng lực thông 
thường. 

Bạn cần tiếp tục tích lũy thiện pháp trong hình tướng 
của một vị ni, dù bạn không hiểu hết, dù bạn không thể tự 
mình giải quyết được những khó khăn hay hạn chế, bạn vẫn 
cần nỗ lực, tiếp tục thực hành như bạn đang làm. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   260RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   260 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   260RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   260 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



261

Sayadaw Ashin Ottamathara 

261 
 

Hiện nay, với vai trò là người hướng dẫn thiền, tôi cũng 
đang đối diện với rất nhiều khó khăn trong việc giảng dạy 
pháp thiền cho đại chúng. Ngay cả khi dạy bạn, tôi cũng 
gặp nhiều thử thách. Nhưng tôi vẫn sẽ tiếp tục trả lời các 
câu hỏi của bạn. Một số câu hỏi thật sự rất khó để trả lời, 
nhưng tôi không từ bỏ. Tôi không bám víu vào sự khó khăn 
ấy. 

Tôi vẫn tiếp tục trả lời - dù tôi có trả lời được hay không, 
dù tôi có hài lòng với câu trả lời hay không, dù người khác 
có hài lòng với câu trả lời hay không - tôi vẫn tiếp tục hành 
thiện như thế. 

Và bạn cũng cần phải làm như vậy. Bạn không cần phải 
nghĩ đến bản thân mình quá nhiều. Bạn chỉ cần xả ly khỏi 
cái tâm đang suy nghĩ về chính mình. Bạn chỉ cần xả ly khỏi 
“phía của bạn”. 

Bạn nên nhấn mạnh vào việc chỉ làm với tâm buông xả. 
Bạn cần làm như vậy cho đến cuối đời. Cho nên, không cần 
dừng lại, không cần bỏ cuộc - chỉ cần tiếp tục. Chúng ta 
đang cùng làm như vậy. 

Không cần lo lắng. Chính vì thực hành như vậy, chúng 
ta mới có thể dâng hiến mỗi ngày: đất đai, nhà cửa, tiền bạc, 
và cả nguồn nhân lực. Vì vậy mà chúng ta còn tồn tại. 
Chúng ta có thể tiếp tục. 

Pháp hành này không phải chỉ dành cho một số người, 
mà là dành cho tất cả. Vì thế, dù có người không hoan hỷ, 
chúng ta vẫn tiếp tục. Dù có người không hiểu, chúng ta 
vẫn tiếp tục - chỉ cần người có trí tuệ, không phải tà trí. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   261RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   261 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

261 
 

Hiện nay, với vai trò là người hướng dẫn thiền, tôi cũng 
đang đối diện với rất nhiều khó khăn trong việc giảng dạy 
pháp thiền cho đại chúng. Ngay cả khi dạy bạn, tôi cũng 
gặp nhiều thử thách. Nhưng tôi vẫn sẽ tiếp tục trả lời các 
câu hỏi của bạn. Một số câu hỏi thật sự rất khó để trả lời, 
nhưng tôi không từ bỏ. Tôi không bám víu vào sự khó khăn 
ấy. 

Tôi vẫn tiếp tục trả lời - dù tôi có trả lời được hay không, 
dù tôi có hài lòng với câu trả lời hay không, dù người khác 
có hài lòng với câu trả lời hay không - tôi vẫn tiếp tục hành 
thiện như thế. 

Và bạn cũng cần phải làm như vậy. Bạn không cần phải 
nghĩ đến bản thân mình quá nhiều. Bạn chỉ cần xả ly khỏi 
cái tâm đang suy nghĩ về chính mình. Bạn chỉ cần xả ly khỏi 
“phía của bạn”. 

Bạn nên nhấn mạnh vào việc chỉ làm với tâm buông xả. 
Bạn cần làm như vậy cho đến cuối đời. Cho nên, không cần 
dừng lại, không cần bỏ cuộc - chỉ cần tiếp tục. Chúng ta 
đang cùng làm như vậy. 

Không cần lo lắng. Chính vì thực hành như vậy, chúng 
ta mới có thể dâng hiến mỗi ngày: đất đai, nhà cửa, tiền bạc, 
và cả nguồn nhân lực. Vì vậy mà chúng ta còn tồn tại. 
Chúng ta có thể tiếp tục. 

Pháp hành này không phải chỉ dành cho một số người, 
mà là dành cho tất cả. Vì thế, dù có người không hoan hỷ, 
chúng ta vẫn tiếp tục. Dù có người không hiểu, chúng ta 
vẫn tiếp tục - chỉ cần người có trí tuệ, không phải tà trí. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

260 
 

You don't need to think about yourself. You just need to 
detach from thinking about yourself. You just need to 
detach from your side. 

You should emphasize doing only with detaching mind. 
You need to do like this until you die. So, no need to stop 
or give up - just need to continue. We are doing the same. 

Don't need to worry. Because of doing like this, we are 
donating every day: the land, the building, the money, even 
human resources. That’s why we can survive. We can 
continue. 

This practice is for all - not only for some people. That’s 
why even if some people may not like it, we can continue. 
Even if some people may not understand, we should 
continue - only for wise, not bad-wise. 

You need to continue. You don't need to stop. If you 
stop, you are wrong. 

Câu hỏi 1: Con không chắc mình có thể sống đời xuất 
gia trong bao lâu. Nhưng con muốn cố gắng hết sức. 

Trả lời: 
 Bạn cần tiếp tục hành thiện và hành thiền như một vị ni 

- trong khả năng của mình, và cả vượt ngoài khả năng cùng 
sự hiểu biết giới hạn của mình. Bạn cần cả hai: làm hết sức 
mình, và làm vượt khỏi sự hiểu biết cùng năng lực thông 
thường. 

Bạn cần tiếp tục tích lũy thiện pháp trong hình tướng 
của một vị ni, dù bạn không hiểu hết, dù bạn không thể tự 
mình giải quyết được những khó khăn hay hạn chế, bạn vẫn 
cần nỗ lực, tiếp tục thực hành như bạn đang làm. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   260RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   260 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   261RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   261 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



262

Sayadaw Ashin Ottamathara 

263 
 

schedule to post on Facebook. But some of the struggling 
may not post on social media because of privacy. 

So if you emphasize travelling for practicing meditation 
or meditation retreat, you can follow more and more. You 
can practice more and more by yourself also. So if you 
cannot follow, you should try to remain a nun as much as 
possible. 

You need to detach from the appearance. Both 
appearances are to be using only with the detaching mind. 
Now you are already ordained as a nun, that’s why you 
should continue like this. There's no need to change. 

When you become a nun, you don’t need to think to be 
a layperson again - that is stupid. You just need to change 
your mind. You need to change your appearance. 

This is for everyone who are doing good deeds with the 
uniform of nuns and monks. You are safe with this uniform. 
You are not safe when you dress off and leave us. 

Câu hỏi 2: Bạch Ngài, việc được theo bước Ngài như 
thế này thật sự rất khó vì lịch trình của Ngài vô thường, 
và con không thể đi theo mọi chuyến hành trình. Sau 
chuyến đi này, khi con trở về Việt Nam, con nghĩ việc 
sống đời xuất gia ở Việt Nam cũng rất khó. Vậy nếu con 
trở lại đời sống cư sĩ, nhưng vẫn hành thiền và làm việc 
thiện, thì có được không ạ? 

Trả lời: 
 Lịch trình không quan trọng. Thay vì quá chú tâm vào 

lịch trình, bạn nên đặt trọng tâm vào chuyến đi. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   263RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   263 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

263 
 

schedule to post on Facebook. But some of the struggling 
may not post on social media because of privacy. 

So if you emphasize travelling for practicing meditation 
or meditation retreat, you can follow more and more. You 
can practice more and more by yourself also. So if you 
cannot follow, you should try to remain a nun as much as 
possible. 

You need to detach from the appearance. Both 
appearances are to be using only with the detaching mind. 
Now you are already ordained as a nun, that’s why you 
should continue like this. There's no need to change. 

When you become a nun, you don’t need to think to be 
a layperson again - that is stupid. You just need to change 
your mind. You need to change your appearance. 

This is for everyone who are doing good deeds with the 
uniform of nuns and monks. You are safe with this uniform. 
You are not safe when you dress off and leave us. 

Câu hỏi 2: Bạch Ngài, việc được theo bước Ngài như 
thế này thật sự rất khó vì lịch trình của Ngài vô thường, 
và con không thể đi theo mọi chuyến hành trình. Sau 
chuyến đi này, khi con trở về Việt Nam, con nghĩ việc 
sống đời xuất gia ở Việt Nam cũng rất khó. Vậy nếu con 
trở lại đời sống cư sĩ, nhưng vẫn hành thiền và làm việc 
thiện, thì có được không ạ? 

Trả lời: 
 Lịch trình không quan trọng. Thay vì quá chú tâm vào 

lịch trình, bạn nên đặt trọng tâm vào chuyến đi. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

262 
 

Bạn cần tiếp tục. Không được dừng lại. Nếu dừng lại, là 
bạn đang sai. 

 

Question 2:  

Dear Sayadaw, to be able to follow you like this is 
really difficult because your schedule is really 
impermanent and not every trip I can follow you. After 
this trip, when I'm back in Vietnam, I think in Vietnam, 
it is also difficult to be a nun. Can I still practice and do 
good deeds but as a lay person, is it okay? 

Answer:  
Schedule is not important. Instead of paying more 

attention to the schedule, you should emphasize the trip. 
Theory and practice are not the same. Schedule is like 
theory. Practice is the Singapore–Malaysia trip like this. 

So you should emphasize more on the trip or travelling 
for meditation retreat. In this way, you can follow the trips 
more and more. In order to emphasize the practice, you 
must detach from theory or schedule. Because for me, I 
know that I'm paying more attention to practice or doing 
good deeds than schedule. 

So here is for announcements. If I don't post on my 
social media Facebook account, I need to answer many 
questions from many people. Only when I post my schedule 
on my Facebook account, I will stop receiving asking 
questions about my schedule. That's why I  need to use a 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   262RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   262 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   262RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   262 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



263

Sayadaw Ashin Ottamathara 

263 
 

schedule to post on Facebook. But some of the struggling 
may not post on social media because of privacy. 

So if you emphasize travelling for practicing meditation 
or meditation retreat, you can follow more and more. You 
can practice more and more by yourself also. So if you 
cannot follow, you should try to remain a nun as much as 
possible. 

You need to detach from the appearance. Both 
appearances are to be using only with the detaching mind. 
Now you are already ordained as a nun, that’s why you 
should continue like this. There's no need to change. 

When you become a nun, you don’t need to think to be 
a layperson again - that is stupid. You just need to change 
your mind. You need to change your appearance. 

This is for everyone who are doing good deeds with the 
uniform of nuns and monks. You are safe with this uniform. 
You are not safe when you dress off and leave us. 

Câu hỏi 2: Bạch Ngài, việc được theo bước Ngài như 
thế này thật sự rất khó vì lịch trình của Ngài vô thường, 
và con không thể đi theo mọi chuyến hành trình. Sau 
chuyến đi này, khi con trở về Việt Nam, con nghĩ việc 
sống đời xuất gia ở Việt Nam cũng rất khó. Vậy nếu con 
trở lại đời sống cư sĩ, nhưng vẫn hành thiền và làm việc 
thiện, thì có được không ạ? 

Trả lời: 
 Lịch trình không quan trọng. Thay vì quá chú tâm vào 

lịch trình, bạn nên đặt trọng tâm vào chuyến đi. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   263RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   263 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

263 
 

schedule to post on Facebook. But some of the struggling 
may not post on social media because of privacy. 

So if you emphasize travelling for practicing meditation 
or meditation retreat, you can follow more and more. You 
can practice more and more by yourself also. So if you 
cannot follow, you should try to remain a nun as much as 
possible. 

You need to detach from the appearance. Both 
appearances are to be using only with the detaching mind. 
Now you are already ordained as a nun, that’s why you 
should continue like this. There's no need to change. 

When you become a nun, you don’t need to think to be 
a layperson again - that is stupid. You just need to change 
your mind. You need to change your appearance. 

This is for everyone who are doing good deeds with the 
uniform of nuns and monks. You are safe with this uniform. 
You are not safe when you dress off and leave us. 

Câu hỏi 2: Bạch Ngài, việc được theo bước Ngài như 
thế này thật sự rất khó vì lịch trình của Ngài vô thường, 
và con không thể đi theo mọi chuyến hành trình. Sau 
chuyến đi này, khi con trở về Việt Nam, con nghĩ việc 
sống đời xuất gia ở Việt Nam cũng rất khó. Vậy nếu con 
trở lại đời sống cư sĩ, nhưng vẫn hành thiền và làm việc 
thiện, thì có được không ạ? 

Trả lời: 
 Lịch trình không quan trọng. Thay vì quá chú tâm vào 

lịch trình, bạn nên đặt trọng tâm vào chuyến đi. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

262 
 

Bạn cần tiếp tục. Không được dừng lại. Nếu dừng lại, là 
bạn đang sai. 

 

Question 2:  

Dear Sayadaw, to be able to follow you like this is 
really difficult because your schedule is really 
impermanent and not every trip I can follow you. After 
this trip, when I'm back in Vietnam, I think in Vietnam, 
it is also difficult to be a nun. Can I still practice and do 
good deeds but as a lay person, is it okay? 

Answer:  
Schedule is not important. Instead of paying more 

attention to the schedule, you should emphasize the trip. 
Theory and practice are not the same. Schedule is like 
theory. Practice is the Singapore–Malaysia trip like this. 

So you should emphasize more on the trip or travelling 
for meditation retreat. In this way, you can follow the trips 
more and more. In order to emphasize the practice, you 
must detach from theory or schedule. Because for me, I 
know that I'm paying more attention to practice or doing 
good deeds than schedule. 

So here is for announcements. If I don't post on my 
social media Facebook account, I need to answer many 
questions from many people. Only when I post my schedule 
on my Facebook account, I will stop receiving asking 
questions about my schedule. That's why I  need to use a 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   262RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   262 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   263RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   263 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



264

Sayadaw Ashin Ottamathara 

265 
 

cần chuyển hóa nội tâm, chỉ cần thay đổi cái nhìn về hình 
tướng. 

Điều này cũng áp dụng cho tất cả những ai đang hành 
thiện dưới hình tướng Tăng Ni. 

Bạn được bảo hộ khi đang khoác chiếc y ấy. Bạn sẽ 
không còn an toàn nếu rời bỏ chiếc y ấy và rời xa chúng tôi, 
rời xa tăng đoàn. 

Question 3:  

In my lay life, I still have to face some problems that 
as a nun, it might be difficult for me to solve those 
problems. I'm afraid that if I do this,  it might affect the 
image of the Sanga. Some works which I do in my 
normal life might affect the image of the Sangha. Maybe 
it's not appropriate, so can I change my appearance to 
adapt with the situation? 

Answer:  
You should dare to fix the problem. Now you are just 

thinking, dreaming. For me, my explanation is pretty good, 
not dreaming. I have many experiences of using the life of 
religious people, using the uniform of Buddhism for 
multiple purposes. As a monk, I will go and buy. as a monk, 
reach with a politician. As a monk, I have been doing many 
social activities for healthcare, education, business,... I have 
been solving many problems of the people including land 
or building donation to the homeless and helpless family 
members. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   265RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   265 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

265 
 

cần chuyển hóa nội tâm, chỉ cần thay đổi cái nhìn về hình 
tướng. 

Điều này cũng áp dụng cho tất cả những ai đang hành 
thiện dưới hình tướng Tăng Ni. 

Bạn được bảo hộ khi đang khoác chiếc y ấy. Bạn sẽ 
không còn an toàn nếu rời bỏ chiếc y ấy và rời xa chúng tôi, 
rời xa tăng đoàn. 

Question 3:  

In my lay life, I still have to face some problems that 
as a nun, it might be difficult for me to solve those 
problems. I'm afraid that if I do this,  it might affect the 
image of the Sanga. Some works which I do in my 
normal life might affect the image of the Sangha. Maybe 
it's not appropriate, so can I change my appearance to 
adapt with the situation? 

Answer:  
You should dare to fix the problem. Now you are just 

thinking, dreaming. For me, my explanation is pretty good, 
not dreaming. I have many experiences of using the life of 
religious people, using the uniform of Buddhism for 
multiple purposes. As a monk, I will go and buy. as a monk, 
reach with a politician. As a monk, I have been doing many 
social activities for healthcare, education, business,... I have 
been solving many problems of the people including land 
or building donation to the homeless and helpless family 
members. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

264 
 

Lý thuyết và thực hành không giống nhau. Lịch trình 
chỉ là lý thuyết. Thực hành chính là sự có mặt và thực hành 
cùng nhau trong những hành trình như chuyến đi Singapore 
– Malaysia lần này. 

Vì vậy, bạn nên tập trung vào việc di chuyển để tham 
dự các khóa tu thiền. Khi tâm bạn hướng đến điều đó, bạn 
sẽ có thể tham gia được nhiều chuyến đi hơn nữa. Muốn 
thực hành sâu sắc, bạn cần xả ly khỏi lý thuyết và lịch trình. 

 Với tôi, tôi biết rõ rằng mình đang chú trọng vào pháp 
hành và thiện pháp, chứ không phải vào việc tuân theo lịch 
trình. Còn việc thông báo lịch trình - đó là để giải đáp thắc 
mắc cho nhiều người. Nếu tôi không đăng lịch lên tài khoản 
Facebook của mình, tôi sẽ phải trả lời hàng loạt câu hỏi. 
Chỉ khi tôi đăng lịch trình lên Facebook, tôi mới không bị 
hỏi đi hỏi lại về thời gian và nơi chốn. Vì thế, tôi cần dùng 
lịch trình để đăng thông báo. Nhưng cũng có những trường 
hợp không được đăng công khai vì lý do riêng tư. 

Cho nên, nếu bạn thực sự đặt trọng tâm vào việc đi lại 
để hành thiền, bạn sẽ có thể theo được nhiều hơn. Bạn cũng 
có thể tự mình thực hành ngày càng nhiều hơn. Và nếu bạn 
không thể theo kịp, thì hãy cố gắng giữ hình tướng xuất gia 
càng lâu càng tốt. 

Bạn cần xả ly khỏi hình tướng. Dù là hình tướng nào, 
cũng chỉ nên sử dụng với tâm buông xả. Bây giờ, bạn đã 
được thọ giới làm tu nữ rồi, thì hãy tiếp tục như vậy. Không 
cần phải thay đổi. 

Khi đã trở thành một vị ni, bạn không nên nghĩ đến việc 
trở lại làm cư sĩ nữa - đó là một suy nghĩ sai lầm. Bạn chỉ 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   264RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   264 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   264RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   264 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



265

Sayadaw Ashin Ottamathara 

265 
 

cần chuyển hóa nội tâm, chỉ cần thay đổi cái nhìn về hình 
tướng. 

Điều này cũng áp dụng cho tất cả những ai đang hành 
thiện dưới hình tướng Tăng Ni. 

Bạn được bảo hộ khi đang khoác chiếc y ấy. Bạn sẽ 
không còn an toàn nếu rời bỏ chiếc y ấy và rời xa chúng tôi, 
rời xa tăng đoàn. 

Question 3:  

In my lay life, I still have to face some problems that 
as a nun, it might be difficult for me to solve those 
problems. I'm afraid that if I do this,  it might affect the 
image of the Sanga. Some works which I do in my 
normal life might affect the image of the Sangha. Maybe 
it's not appropriate, so can I change my appearance to 
adapt with the situation? 

Answer:  
You should dare to fix the problem. Now you are just 

thinking, dreaming. For me, my explanation is pretty good, 
not dreaming. I have many experiences of using the life of 
religious people, using the uniform of Buddhism for 
multiple purposes. As a monk, I will go and buy. as a monk, 
reach with a politician. As a monk, I have been doing many 
social activities for healthcare, education, business,... I have 
been solving many problems of the people including land 
or building donation to the homeless and helpless family 
members. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   265RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   265 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

265 
 

cần chuyển hóa nội tâm, chỉ cần thay đổi cái nhìn về hình 
tướng. 

Điều này cũng áp dụng cho tất cả những ai đang hành 
thiện dưới hình tướng Tăng Ni. 

Bạn được bảo hộ khi đang khoác chiếc y ấy. Bạn sẽ 
không còn an toàn nếu rời bỏ chiếc y ấy và rời xa chúng tôi, 
rời xa tăng đoàn. 

Question 3:  

In my lay life, I still have to face some problems that 
as a nun, it might be difficult for me to solve those 
problems. I'm afraid that if I do this,  it might affect the 
image of the Sanga. Some works which I do in my 
normal life might affect the image of the Sangha. Maybe 
it's not appropriate, so can I change my appearance to 
adapt with the situation? 

Answer:  
You should dare to fix the problem. Now you are just 

thinking, dreaming. For me, my explanation is pretty good, 
not dreaming. I have many experiences of using the life of 
religious people, using the uniform of Buddhism for 
multiple purposes. As a monk, I will go and buy. as a monk, 
reach with a politician. As a monk, I have been doing many 
social activities for healthcare, education, business,... I have 
been solving many problems of the people including land 
or building donation to the homeless and helpless family 
members. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

264 
 

Lý thuyết và thực hành không giống nhau. Lịch trình 
chỉ là lý thuyết. Thực hành chính là sự có mặt và thực hành 
cùng nhau trong những hành trình như chuyến đi Singapore 
– Malaysia lần này. 

Vì vậy, bạn nên tập trung vào việc di chuyển để tham 
dự các khóa tu thiền. Khi tâm bạn hướng đến điều đó, bạn 
sẽ có thể tham gia được nhiều chuyến đi hơn nữa. Muốn 
thực hành sâu sắc, bạn cần xả ly khỏi lý thuyết và lịch trình. 

 Với tôi, tôi biết rõ rằng mình đang chú trọng vào pháp 
hành và thiện pháp, chứ không phải vào việc tuân theo lịch 
trình. Còn việc thông báo lịch trình - đó là để giải đáp thắc 
mắc cho nhiều người. Nếu tôi không đăng lịch lên tài khoản 
Facebook của mình, tôi sẽ phải trả lời hàng loạt câu hỏi. 
Chỉ khi tôi đăng lịch trình lên Facebook, tôi mới không bị 
hỏi đi hỏi lại về thời gian và nơi chốn. Vì thế, tôi cần dùng 
lịch trình để đăng thông báo. Nhưng cũng có những trường 
hợp không được đăng công khai vì lý do riêng tư. 

Cho nên, nếu bạn thực sự đặt trọng tâm vào việc đi lại 
để hành thiền, bạn sẽ có thể theo được nhiều hơn. Bạn cũng 
có thể tự mình thực hành ngày càng nhiều hơn. Và nếu bạn 
không thể theo kịp, thì hãy cố gắng giữ hình tướng xuất gia 
càng lâu càng tốt. 

Bạn cần xả ly khỏi hình tướng. Dù là hình tướng nào, 
cũng chỉ nên sử dụng với tâm buông xả. Bây giờ, bạn đã 
được thọ giới làm tu nữ rồi, thì hãy tiếp tục như vậy. Không 
cần phải thay đổi. 

Khi đã trở thành một vị ni, bạn không nên nghĩ đến việc 
trở lại làm cư sĩ nữa - đó là một suy nghĩ sai lầm. Bạn chỉ 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   264RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   264 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   265RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   265 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



266

Sayadaw Ashin Ottamathara 

267 
 

Về phần tôi, sự giải thích của tôi không phải là mơ 
mộng, mà là kết quả của rất nhiều trải nghiệm thực tiễn - sử 
dụng đời sống của người xuất gia, sử dụng y phục Phật giáo 
để thực hiện nhiều mục đích khác nhau. 

Trong vai trò một vị Tăng, tôi đi mua vật dụng, tôi gặp 
gỡ chính khách, tôi tham gia vào các hoạt động xã hội liên 
quan đến y tế, giáo dục, kinh doanh,... Tôi đã giải quyết rất 
nhiều vấn đề của người dân - kể cả việc hiến đất, hiến nhà 
cho những người vô gia cư và không nơi nương tựa. 

Nếu là một cư sĩ, tôi đã không thể làm được điều đó. 
Bởi vì khi còn là cư sĩ, tôi không đại diện cho Phật, Pháp 
và Tăng. Khi ấy, rất khó để sử dụng năng lực của Tam Bảo. 

Chính vì vậy, khi tôi có thể đại diện cho Phật Pháp Tăng, 
tôi có thể làm rất nhiều thiện pháp - không chỉ là hành thiền 
hay giảng dạy thiền. 

Cũng như vậy, nếu bạn hành thiền một cách nghiêm túc, 
hoặc thật sự giúp đỡ mọi người bằng cả tấm lòng, bạn hoàn 
toàn có thể phạm một vài lỗi nhỏ - điều đó không sao cả. 

Thực ra, bạn không cần phải làm gì nhiều để giải quyết 
các vấn đề trong đời sống cư sĩ của mình. Nếu bạn đặt trọng 
tâm vào việc hành thiện nhiều hơn nữa, với tư cách là một 
vị ni, thì chính điều đó sẽ giải quyết những vấn đề trong đời 
bạn. 

Có rất nhiều cách để giải quyết vấn đề trong hình tướng 
của một vị ni. Ngược lại, cũng có nhiều vấn đề trong xã hội 
không thể giải quyết nếu bạn vẫn là cư sĩ. Vì vậy, trong hình 
tướng của một vị tu nữ, bạn có thể tiếp tục đặt câu hỏi với 
tôi, và bạn sẽ phạm ít lỗi hơn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   267RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   267 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

267 
 

Về phần tôi, sự giải thích của tôi không phải là mơ 
mộng, mà là kết quả của rất nhiều trải nghiệm thực tiễn - sử 
dụng đời sống của người xuất gia, sử dụng y phục Phật giáo 
để thực hiện nhiều mục đích khác nhau. 

Trong vai trò một vị Tăng, tôi đi mua vật dụng, tôi gặp 
gỡ chính khách, tôi tham gia vào các hoạt động xã hội liên 
quan đến y tế, giáo dục, kinh doanh,... Tôi đã giải quyết rất 
nhiều vấn đề của người dân - kể cả việc hiến đất, hiến nhà 
cho những người vô gia cư và không nơi nương tựa. 

Nếu là một cư sĩ, tôi đã không thể làm được điều đó. 
Bởi vì khi còn là cư sĩ, tôi không đại diện cho Phật, Pháp 
và Tăng. Khi ấy, rất khó để sử dụng năng lực của Tam Bảo. 

Chính vì vậy, khi tôi có thể đại diện cho Phật Pháp Tăng, 
tôi có thể làm rất nhiều thiện pháp - không chỉ là hành thiền 
hay giảng dạy thiền. 

Cũng như vậy, nếu bạn hành thiền một cách nghiêm túc, 
hoặc thật sự giúp đỡ mọi người bằng cả tấm lòng, bạn hoàn 
toàn có thể phạm một vài lỗi nhỏ - điều đó không sao cả. 

Thực ra, bạn không cần phải làm gì nhiều để giải quyết 
các vấn đề trong đời sống cư sĩ của mình. Nếu bạn đặt trọng 
tâm vào việc hành thiện nhiều hơn nữa, với tư cách là một 
vị ni, thì chính điều đó sẽ giải quyết những vấn đề trong đời 
bạn. 

Có rất nhiều cách để giải quyết vấn đề trong hình tướng 
của một vị ni. Ngược lại, cũng có nhiều vấn đề trong xã hội 
không thể giải quyết nếu bạn vẫn là cư sĩ. Vì vậy, trong hình 
tướng của một vị tu nữ, bạn có thể tiếp tục đặt câu hỏi với 
tôi, và bạn sẽ phạm ít lỗi hơn 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

266 
 

 As a lay person, I could not do that, because as a lay 
person, I was not representing the Buddha Dhamma and 
Sangha. It was difficult to use the power of Buddha 
Dhamma and Sangha. so that's why when I can represent 
the Buddha Dhamma and Sangha, I can do many things, not 
only practicing and teaching meditation. 

 So also, if you are practicing meditation seriously or 
helping people seriously, you are free to make small 
mistakes. In fact, you need nothing to do, to solve the 
problems of your life as a lay person. If you emphasize 
doing good deeds more and more as a nun, doing this will 
solve your problems. 

 There are many ways for solving problems as a nun. 
There are many problems which cannot be solved in society 
as a lay person. That's why you can ask me the questions 
and you can make fewer mistakes as a nun. 

Câu hỏi 3: Trong đời sống cư sĩ, con vẫn phải đối 
mặt với một số vấn đề mà nếu là một vị ni, có thể con sẽ 
khó xử lý được. Con lo rằng nếu con tiếp tục như vậy, 
có thể sẽ ảnh hưởng đến hình ảnh của Tăng đoàn. Một 
số công việc trong đời sống thường ngày của con có thể 
không phù hợp, và con sợ rằng điều đó có thể làm hoen 
ố hình ảnh Tăng đoàn. Vậy con có thể thay đổi hình 
tướng để thích ứng với hoàn cảnh không ạ? 

Trả lời: 
Bạn nên can đảm để giải quyết vấn đề. Bây giờ bạn chỉ 

đang nghĩ và mơ mộng mà thôi. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   266RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   266 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   266RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   266 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



267

Sayadaw Ashin Ottamathara 

267 
 

Về phần tôi, sự giải thích của tôi không phải là mơ 
mộng, mà là kết quả của rất nhiều trải nghiệm thực tiễn - sử 
dụng đời sống của người xuất gia, sử dụng y phục Phật giáo 
để thực hiện nhiều mục đích khác nhau. 

Trong vai trò một vị Tăng, tôi đi mua vật dụng, tôi gặp 
gỡ chính khách, tôi tham gia vào các hoạt động xã hội liên 
quan đến y tế, giáo dục, kinh doanh,... Tôi đã giải quyết rất 
nhiều vấn đề của người dân - kể cả việc hiến đất, hiến nhà 
cho những người vô gia cư và không nơi nương tựa. 

Nếu là một cư sĩ, tôi đã không thể làm được điều đó. 
Bởi vì khi còn là cư sĩ, tôi không đại diện cho Phật, Pháp 
và Tăng. Khi ấy, rất khó để sử dụng năng lực của Tam Bảo. 

Chính vì vậy, khi tôi có thể đại diện cho Phật Pháp Tăng, 
tôi có thể làm rất nhiều thiện pháp - không chỉ là hành thiền 
hay giảng dạy thiền. 

Cũng như vậy, nếu bạn hành thiền một cách nghiêm túc, 
hoặc thật sự giúp đỡ mọi người bằng cả tấm lòng, bạn hoàn 
toàn có thể phạm một vài lỗi nhỏ - điều đó không sao cả. 

Thực ra, bạn không cần phải làm gì nhiều để giải quyết 
các vấn đề trong đời sống cư sĩ của mình. Nếu bạn đặt trọng 
tâm vào việc hành thiện nhiều hơn nữa, với tư cách là một 
vị ni, thì chính điều đó sẽ giải quyết những vấn đề trong đời 
bạn. 

Có rất nhiều cách để giải quyết vấn đề trong hình tướng 
của một vị ni. Ngược lại, cũng có nhiều vấn đề trong xã hội 
không thể giải quyết nếu bạn vẫn là cư sĩ. Vì vậy, trong hình 
tướng của một vị tu nữ, bạn có thể tiếp tục đặt câu hỏi với 
tôi, và bạn sẽ phạm ít lỗi hơn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   267RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   267 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

267 
 

Về phần tôi, sự giải thích của tôi không phải là mơ 
mộng, mà là kết quả của rất nhiều trải nghiệm thực tiễn - sử 
dụng đời sống của người xuất gia, sử dụng y phục Phật giáo 
để thực hiện nhiều mục đích khác nhau. 

Trong vai trò một vị Tăng, tôi đi mua vật dụng, tôi gặp 
gỡ chính khách, tôi tham gia vào các hoạt động xã hội liên 
quan đến y tế, giáo dục, kinh doanh,... Tôi đã giải quyết rất 
nhiều vấn đề của người dân - kể cả việc hiến đất, hiến nhà 
cho những người vô gia cư và không nơi nương tựa. 

Nếu là một cư sĩ, tôi đã không thể làm được điều đó. 
Bởi vì khi còn là cư sĩ, tôi không đại diện cho Phật, Pháp 
và Tăng. Khi ấy, rất khó để sử dụng năng lực của Tam Bảo. 

Chính vì vậy, khi tôi có thể đại diện cho Phật Pháp Tăng, 
tôi có thể làm rất nhiều thiện pháp - không chỉ là hành thiền 
hay giảng dạy thiền. 

Cũng như vậy, nếu bạn hành thiền một cách nghiêm túc, 
hoặc thật sự giúp đỡ mọi người bằng cả tấm lòng, bạn hoàn 
toàn có thể phạm một vài lỗi nhỏ - điều đó không sao cả. 

Thực ra, bạn không cần phải làm gì nhiều để giải quyết 
các vấn đề trong đời sống cư sĩ của mình. Nếu bạn đặt trọng 
tâm vào việc hành thiện nhiều hơn nữa, với tư cách là một 
vị ni, thì chính điều đó sẽ giải quyết những vấn đề trong đời 
bạn. 

Có rất nhiều cách để giải quyết vấn đề trong hình tướng 
của một vị ni. Ngược lại, cũng có nhiều vấn đề trong xã hội 
không thể giải quyết nếu bạn vẫn là cư sĩ. Vì vậy, trong hình 
tướng của một vị tu nữ, bạn có thể tiếp tục đặt câu hỏi với 
tôi, và bạn sẽ phạm ít lỗi hơn 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

266 
 

 As a lay person, I could not do that, because as a lay 
person, I was not representing the Buddha Dhamma and 
Sangha. It was difficult to use the power of Buddha 
Dhamma and Sangha. so that's why when I can represent 
the Buddha Dhamma and Sangha, I can do many things, not 
only practicing and teaching meditation. 

 So also, if you are practicing meditation seriously or 
helping people seriously, you are free to make small 
mistakes. In fact, you need nothing to do, to solve the 
problems of your life as a lay person. If you emphasize 
doing good deeds more and more as a nun, doing this will 
solve your problems. 

 There are many ways for solving problems as a nun. 
There are many problems which cannot be solved in society 
as a lay person. That's why you can ask me the questions 
and you can make fewer mistakes as a nun. 

Câu hỏi 3: Trong đời sống cư sĩ, con vẫn phải đối 
mặt với một số vấn đề mà nếu là một vị ni, có thể con sẽ 
khó xử lý được. Con lo rằng nếu con tiếp tục như vậy, 
có thể sẽ ảnh hưởng đến hình ảnh của Tăng đoàn. Một 
số công việc trong đời sống thường ngày của con có thể 
không phù hợp, và con sợ rằng điều đó có thể làm hoen 
ố hình ảnh Tăng đoàn. Vậy con có thể thay đổi hình 
tướng để thích ứng với hoàn cảnh không ạ? 

Trả lời: 
Bạn nên can đảm để giải quyết vấn đề. Bây giờ bạn chỉ 

đang nghĩ và mơ mộng mà thôi. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   266RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   266 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   267RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   267 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



268

Sayadaw Ashin Ottamathara 

269 
 

your own experience - like me. You can help the juniors 
also.  

Your intelligence is not complete. That's why you need 
to detach from what you understand or think. In this way, 
you can understand more deeply and clearly how to use the 
life of a nun or a meditator. 

Câu hỏi 4: Bạch Thiền Sư, trước đây Ngài cũng đã 
khuyên Sư cô Thanh ở Ấn Độ như vậy, nhưng sau đó cô 
ấy vẫn hoàn tục. Và hiện nay, khi đã trở lại là cư sĩ, cô 
ấy vẫn tiếp tục theo các chuyến đi của Ngài và làm thiện 
pháp rất tốt. Những cư sĩ khác cũng có thể theo Ngài đi 
làm thiện pháp như thế này. Vậy liệu con có thể làm 
giống như cô Thanh được không? 

Trả lời: 
Bạn và cô ấy không có những khó khăn giống nhau về 

vấn đề gia đình. Cô ấy thì không có nhiều vấn đề với gia 
đình. Vì vậy, cô ấy nên tiếp tục thực hành thiền khi là tu nữ. 
Không cần phải giống người khác mà hoàn tục - chỉ cần 
chờ đợi và quan sát càng lâu càng tốt. 

Hoàn tục thì dễ, nhưng xuất gia thì không dễ. Bạn nên 
cố gắng thực hành đời sống xuất gia trước đã. Sẽ có những 
khó khăn và thử thách xảy ra, lúc đó bạn hãy đem những 
vấn đề đó ra trao đổi với tôi và với các sư cô khác. Chỉ khi 
nào thật sự không thể giải quyết được vấn đề thì mới nên 
hoàn tục. Hoàn tục phải là sự lựa chọn cuối cùng, không 
phải là sự lựa chọn đầu tiên. 

Bạn cần tự mình đối diện với những khó khăn trong đời 
sống tu nữ. Như vậy, bạn mới thật sự hiểu được sự khác 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   269RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   269 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

269 
 

your own experience - like me. You can help the juniors 
also.  

Your intelligence is not complete. That's why you need 
to detach from what you understand or think. In this way, 
you can understand more deeply and clearly how to use the 
life of a nun or a meditator. 

Câu hỏi 4: Bạch Thiền Sư, trước đây Ngài cũng đã 
khuyên Sư cô Thanh ở Ấn Độ như vậy, nhưng sau đó cô 
ấy vẫn hoàn tục. Và hiện nay, khi đã trở lại là cư sĩ, cô 
ấy vẫn tiếp tục theo các chuyến đi của Ngài và làm thiện 
pháp rất tốt. Những cư sĩ khác cũng có thể theo Ngài đi 
làm thiện pháp như thế này. Vậy liệu con có thể làm 
giống như cô Thanh được không? 

Trả lời: 
Bạn và cô ấy không có những khó khăn giống nhau về 

vấn đề gia đình. Cô ấy thì không có nhiều vấn đề với gia 
đình. Vì vậy, cô ấy nên tiếp tục thực hành thiền khi là tu nữ. 
Không cần phải giống người khác mà hoàn tục - chỉ cần 
chờ đợi và quan sát càng lâu càng tốt. 

Hoàn tục thì dễ, nhưng xuất gia thì không dễ. Bạn nên 
cố gắng thực hành đời sống xuất gia trước đã. Sẽ có những 
khó khăn và thử thách xảy ra, lúc đó bạn hãy đem những 
vấn đề đó ra trao đổi với tôi và với các sư cô khác. Chỉ khi 
nào thật sự không thể giải quyết được vấn đề thì mới nên 
hoàn tục. Hoàn tục phải là sự lựa chọn cuối cùng, không 
phải là sự lựa chọn đầu tiên. 

Bạn cần tự mình đối diện với những khó khăn trong đời 
sống tu nữ. Như vậy, bạn mới thật sự hiểu được sự khác 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

268 
 

Question 4:  

Dear Sayadaw, you already advised the same for 
Sayalay Thanh in India. But she still disrobed. And now 
as a layperson, she still follows your trip and does good 
deeds very well. And also, other laypeople - they also 
can follow you on a trip like this. I wonder if I can do 
the same? 

Answer:  
She and you don’t have the same difficulties with the 

family. She doesn’t have much problem with her family 
members. That's why she should continue practicing 
meditation as a nun. No need to be like others to disrobe - 
just need to wait and see as long as possible.  

It’s easy to disrobe, but it's not easy to be a nun. You 
should try as a nun first. There will be problems and 
difficulties. And then, you should discuss them with me and 
the other nuns also. Only when you cannot solve the 
problem, you should disrobe. Disrobing should be the last 
step, not the first step. 

 You should face the difficulties of a nun by yourself. In 
this way, you will know what is the difference between the 
life of a layperson and a nun. In this way, you can make 
decisions by yourself.  

Now, you cannot make right decisions by yourself. 
That's why you need my help, my answer. Now I'm 
teaching you how to make decisions by yourself. If you can 
make decisions by yourself,  you can help the other nuns 
also. You can help the other new meditators and nuns with 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   268RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   268 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   268RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   268 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



269

Sayadaw Ashin Ottamathara 

269 
 

your own experience - like me. You can help the juniors 
also.  

Your intelligence is not complete. That's why you need 
to detach from what you understand or think. In this way, 
you can understand more deeply and clearly how to use the 
life of a nun or a meditator. 

Câu hỏi 4: Bạch Thiền Sư, trước đây Ngài cũng đã 
khuyên Sư cô Thanh ở Ấn Độ như vậy, nhưng sau đó cô 
ấy vẫn hoàn tục. Và hiện nay, khi đã trở lại là cư sĩ, cô 
ấy vẫn tiếp tục theo các chuyến đi của Ngài và làm thiện 
pháp rất tốt. Những cư sĩ khác cũng có thể theo Ngài đi 
làm thiện pháp như thế này. Vậy liệu con có thể làm 
giống như cô Thanh được không? 

Trả lời: 
Bạn và cô ấy không có những khó khăn giống nhau về 

vấn đề gia đình. Cô ấy thì không có nhiều vấn đề với gia 
đình. Vì vậy, cô ấy nên tiếp tục thực hành thiền khi là tu nữ. 
Không cần phải giống người khác mà hoàn tục - chỉ cần 
chờ đợi và quan sát càng lâu càng tốt. 

Hoàn tục thì dễ, nhưng xuất gia thì không dễ. Bạn nên 
cố gắng thực hành đời sống xuất gia trước đã. Sẽ có những 
khó khăn và thử thách xảy ra, lúc đó bạn hãy đem những 
vấn đề đó ra trao đổi với tôi và với các sư cô khác. Chỉ khi 
nào thật sự không thể giải quyết được vấn đề thì mới nên 
hoàn tục. Hoàn tục phải là sự lựa chọn cuối cùng, không 
phải là sự lựa chọn đầu tiên. 

Bạn cần tự mình đối diện với những khó khăn trong đời 
sống tu nữ. Như vậy, bạn mới thật sự hiểu được sự khác 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   269RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   269 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

269 
 

your own experience - like me. You can help the juniors 
also.  

Your intelligence is not complete. That's why you need 
to detach from what you understand or think. In this way, 
you can understand more deeply and clearly how to use the 
life of a nun or a meditator. 

Câu hỏi 4: Bạch Thiền Sư, trước đây Ngài cũng đã 
khuyên Sư cô Thanh ở Ấn Độ như vậy, nhưng sau đó cô 
ấy vẫn hoàn tục. Và hiện nay, khi đã trở lại là cư sĩ, cô 
ấy vẫn tiếp tục theo các chuyến đi của Ngài và làm thiện 
pháp rất tốt. Những cư sĩ khác cũng có thể theo Ngài đi 
làm thiện pháp như thế này. Vậy liệu con có thể làm 
giống như cô Thanh được không? 

Trả lời: 
Bạn và cô ấy không có những khó khăn giống nhau về 

vấn đề gia đình. Cô ấy thì không có nhiều vấn đề với gia 
đình. Vì vậy, cô ấy nên tiếp tục thực hành thiền khi là tu nữ. 
Không cần phải giống người khác mà hoàn tục - chỉ cần 
chờ đợi và quan sát càng lâu càng tốt. 

Hoàn tục thì dễ, nhưng xuất gia thì không dễ. Bạn nên 
cố gắng thực hành đời sống xuất gia trước đã. Sẽ có những 
khó khăn và thử thách xảy ra, lúc đó bạn hãy đem những 
vấn đề đó ra trao đổi với tôi và với các sư cô khác. Chỉ khi 
nào thật sự không thể giải quyết được vấn đề thì mới nên 
hoàn tục. Hoàn tục phải là sự lựa chọn cuối cùng, không 
phải là sự lựa chọn đầu tiên. 

Bạn cần tự mình đối diện với những khó khăn trong đời 
sống tu nữ. Như vậy, bạn mới thật sự hiểu được sự khác 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

268 
 

Question 4:  

Dear Sayadaw, you already advised the same for 
Sayalay Thanh in India. But she still disrobed. And now 
as a layperson, she still follows your trip and does good 
deeds very well. And also, other laypeople - they also 
can follow you on a trip like this. I wonder if I can do 
the same? 

Answer:  
She and you don’t have the same difficulties with the 

family. She doesn’t have much problem with her family 
members. That's why she should continue practicing 
meditation as a nun. No need to be like others to disrobe - 
just need to wait and see as long as possible.  

It’s easy to disrobe, but it's not easy to be a nun. You 
should try as a nun first. There will be problems and 
difficulties. And then, you should discuss them with me and 
the other nuns also. Only when you cannot solve the 
problem, you should disrobe. Disrobing should be the last 
step, not the first step. 

 You should face the difficulties of a nun by yourself. In 
this way, you will know what is the difference between the 
life of a layperson and a nun. In this way, you can make 
decisions by yourself.  

Now, you cannot make right decisions by yourself. 
That's why you need my help, my answer. Now I'm 
teaching you how to make decisions by yourself. If you can 
make decisions by yourself,  you can help the other nuns 
also. You can help the other new meditators and nuns with 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   268RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   268 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   269RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   269 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



270

Sayadaw Ashin Ottamathara 

271 
 

The family problems will still remain as long as you 
have a family. As long as you see from the side of a 
layperson, there will be problems for sure which cannot be 
solved. No one can stop them, even Buddha cannot stop the 
family problems because of the attachment to the family.  

So you just need to detach. There is no other way to stop 
thinking to solve the family problem, just try to detach from 
the life and mind of a layperson. And that is the only 
complete solution. If you can detach, you can accept 
whatever good or bad things happen with your family.  

The real problem is ignorance and attachment. You 
don't understand like this. You attach to not understanding 
like this. The real problem is ignorance and attachment. So 
try to solve only the real problem in order to stop trying to 
solve the problem concerning the family. 

Continuous asking question: So if i can change my 
mind, appearance is not important, right? And as a nun, 
can I still take care of my parents as usual? 

Answer:  
Sure. Very easy solution, no need to disrobe. 
I am myself taking care of many old and sick people. It 

is possible that over thousands, maybe 2,000 - 3,000 old 
and six people are being taken care of in the Thabarwa 
Center. I can take care like this because I'm a monk, I'm a 
meditation teacher and a meditator.  

As a layperson, I could not take care of them like this, 
for sure. You can start with your parents as a nun. Later, 
you can take care of many old and sick people in the future. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   271RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   271 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

271 
 

The family problems will still remain as long as you 
have a family. As long as you see from the side of a 
layperson, there will be problems for sure which cannot be 
solved. No one can stop them, even Buddha cannot stop the 
family problems because of the attachment to the family.  

So you just need to detach. There is no other way to stop 
thinking to solve the family problem, just try to detach from 
the life and mind of a layperson. And that is the only 
complete solution. If you can detach, you can accept 
whatever good or bad things happen with your family.  

The real problem is ignorance and attachment. You 
don't understand like this. You attach to not understanding 
like this. The real problem is ignorance and attachment. So 
try to solve only the real problem in order to stop trying to 
solve the problem concerning the family. 

Continuous asking question: So if i can change my 
mind, appearance is not important, right? And as a nun, 
can I still take care of my parents as usual? 

Answer:  
Sure. Very easy solution, no need to disrobe. 
I am myself taking care of many old and sick people. It 

is possible that over thousands, maybe 2,000 - 3,000 old 
and six people are being taken care of in the Thabarwa 
Center. I can take care like this because I'm a monk, I'm a 
meditation teacher and a meditator.  

As a layperson, I could not take care of them like this, 
for sure. You can start with your parents as a nun. Later, 
you can take care of many old and sick people in the future. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

270 
 

biệt giữa đời sống của cư sĩ và đời sống xuất gia. Khi đó, 
bạn mới có thể tự ra quyết định cho chính mình. 

Hiện tại, bạn chưa thể tự đưa ra những quyết định đúng 
đắn cho chính mình. Vì vậy, bạn mới cần đến sự trợ giúp, 
cần đến câu trả lời của tôi. Bây giờ, tôi đang hướng dẫn bạn 
cách để tự mình đưa ra quyết định. Nếu bạn có thể tự quyết 
định cho chính mình, sau này bạn cũng có thể giúp đỡ 
những vị sư cô khác. Bạn có thể hỗ trợ những thiền sinh 
mới và tu nữ dựa trên chính kinh nghiệm của bạn - giống 
như tôi đang làm bây giờ. Bạn cũng có thể giúp đỡ những 
người đi sau. 

Trí thông minh của bạn hiện tại chưa hoàn thiện. Chính 
vì vậy, bạn cần xả ly khỏi những gì bạn nghĩ mình đã hiểu 
hay những gì bạn đang nghĩ đến. Làm được như vậy, bạn 
mới có thể hiểu sâu sắc và rõ ràng hơn cách sử dụng đời 
sống xuất gia hay đời sống của một thiền sinh một cách 
đúng đắn. 

Question 5:  

Dear Sayadaw, when I followed you during the 
Indian Vassa, I was ordained temporarily as a nun. And 
at that time, I hadn't asked for disrobing yet. I just 
changed my appearance after coming back to Vietnam. 
And then, when I met you in Phap Van Pagoda, I was 
ordained again as a nun.  So now, if I follow your 
teachings and try to solve the problems as a nun, until I 
cannot solve the problems - then can I go back to laylife? 

Answer:  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   270RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   270 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   270RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   270 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



271

Sayadaw Ashin Ottamathara 

271 
 

The family problems will still remain as long as you 
have a family. As long as you see from the side of a 
layperson, there will be problems for sure which cannot be 
solved. No one can stop them, even Buddha cannot stop the 
family problems because of the attachment to the family.  

So you just need to detach. There is no other way to stop 
thinking to solve the family problem, just try to detach from 
the life and mind of a layperson. And that is the only 
complete solution. If you can detach, you can accept 
whatever good or bad things happen with your family.  

The real problem is ignorance and attachment. You 
don't understand like this. You attach to not understanding 
like this. The real problem is ignorance and attachment. So 
try to solve only the real problem in order to stop trying to 
solve the problem concerning the family. 

Continuous asking question: So if i can change my 
mind, appearance is not important, right? And as a nun, 
can I still take care of my parents as usual? 

Answer:  
Sure. Very easy solution, no need to disrobe. 
I am myself taking care of many old and sick people. It 

is possible that over thousands, maybe 2,000 - 3,000 old 
and six people are being taken care of in the Thabarwa 
Center. I can take care like this because I'm a monk, I'm a 
meditation teacher and a meditator.  

As a layperson, I could not take care of them like this, 
for sure. You can start with your parents as a nun. Later, 
you can take care of many old and sick people in the future. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   271RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   271 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

271 
 

The family problems will still remain as long as you 
have a family. As long as you see from the side of a 
layperson, there will be problems for sure which cannot be 
solved. No one can stop them, even Buddha cannot stop the 
family problems because of the attachment to the family.  

So you just need to detach. There is no other way to stop 
thinking to solve the family problem, just try to detach from 
the life and mind of a layperson. And that is the only 
complete solution. If you can detach, you can accept 
whatever good or bad things happen with your family.  

The real problem is ignorance and attachment. You 
don't understand like this. You attach to not understanding 
like this. The real problem is ignorance and attachment. So 
try to solve only the real problem in order to stop trying to 
solve the problem concerning the family. 

Continuous asking question: So if i can change my 
mind, appearance is not important, right? And as a nun, 
can I still take care of my parents as usual? 

Answer:  
Sure. Very easy solution, no need to disrobe. 
I am myself taking care of many old and sick people. It 

is possible that over thousands, maybe 2,000 - 3,000 old 
and six people are being taken care of in the Thabarwa 
Center. I can take care like this because I'm a monk, I'm a 
meditation teacher and a meditator.  

As a layperson, I could not take care of them like this, 
for sure. You can start with your parents as a nun. Later, 
you can take care of many old and sick people in the future. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

270 
 

biệt giữa đời sống của cư sĩ và đời sống xuất gia. Khi đó, 
bạn mới có thể tự ra quyết định cho chính mình. 

Hiện tại, bạn chưa thể tự đưa ra những quyết định đúng 
đắn cho chính mình. Vì vậy, bạn mới cần đến sự trợ giúp, 
cần đến câu trả lời của tôi. Bây giờ, tôi đang hướng dẫn bạn 
cách để tự mình đưa ra quyết định. Nếu bạn có thể tự quyết 
định cho chính mình, sau này bạn cũng có thể giúp đỡ 
những vị sư cô khác. Bạn có thể hỗ trợ những thiền sinh 
mới và tu nữ dựa trên chính kinh nghiệm của bạn - giống 
như tôi đang làm bây giờ. Bạn cũng có thể giúp đỡ những 
người đi sau. 

Trí thông minh của bạn hiện tại chưa hoàn thiện. Chính 
vì vậy, bạn cần xả ly khỏi những gì bạn nghĩ mình đã hiểu 
hay những gì bạn đang nghĩ đến. Làm được như vậy, bạn 
mới có thể hiểu sâu sắc và rõ ràng hơn cách sử dụng đời 
sống xuất gia hay đời sống của một thiền sinh một cách 
đúng đắn. 

Question 5:  

Dear Sayadaw, when I followed you during the 
Indian Vassa, I was ordained temporarily as a nun. And 
at that time, I hadn't asked for disrobing yet. I just 
changed my appearance after coming back to Vietnam. 
And then, when I met you in Phap Van Pagoda, I was 
ordained again as a nun.  So now, if I follow your 
teachings and try to solve the problems as a nun, until I 
cannot solve the problems - then can I go back to laylife? 

Answer:  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   270RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   270 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   271RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   271 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



272

Sayadaw Ashin Ottamathara 

273 
 

được những vấn đề gia đình, bởi vì chúng sinh còn dính 
mắc vào gia đình. 

Cho nên, bạn chỉ cần xả ly. Không có cách nào khác để 
ngừng suy nghĩ về việc giải quyết các vấn đề gia đình, ngoài 
việc xả ly khỏi đời sống và tâm trí của người cư sĩ tại gia. 
Đó là giải pháp trọn vẹn duy nhất. Khi bạn có thể buông xả, 
bạn sẽ có khả năng chấp nhận bất kể điều gì xảy ra với gia 
đình mình - dù thuận hay nghịch. 

Vấn đề gốc rễ chính là vô minh và dính mắc. Bạn chưa 
hiểu điều này. Và bạn lại bám chấp vào sự không hiểu này. 
Thực chất, vấn đề nằm ở vô minh và dính mắc. Vì vậy, bạn 
chỉ cần giải quyết đúng vào vấn đề thực sự này, bạn sẽ dừng 
lại được việc giải quyết chuyện gia đình. 

Câu hỏi tiếp theo: Vậy nếu con có thể thay đổi được 
tâm mình, thì hình thức bên ngoài không quan trọng, 
đúng không ạ? Và khi là một tu nữ, con vẫn có thể tiếp 
tục chăm sóc cha mẹ như bình thường, được không ạ? 

Trả lời: 
Đúng vậy. Rất đơn giản. Không cần phải hoàn tục. 

(Thiền Sư cười) 
Bản thân tôi bây giờ cũng đang chăm sóc cho rất nhiều 

người già và bệnh tật. Có thể có tới hàng ngàn người - 
khoảng 2.000 đến 3.000 người già và bệnh tật đang được 
chăm sóc tại Trung tâm Thabarwa. Tôi có thể làm được 
điều đó vì tôi là một nhà sư, là một Thiền sư, và là môt hành 
giả. 

Nếu tôi vẫn còn là cư sĩ tại gia, chắc chắn tôi không thể 
làm được những việc như thế này. Bạn có thể bắt đầu bằng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   273RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   273 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

273 
 

được những vấn đề gia đình, bởi vì chúng sinh còn dính 
mắc vào gia đình. 

Cho nên, bạn chỉ cần xả ly. Không có cách nào khác để 
ngừng suy nghĩ về việc giải quyết các vấn đề gia đình, ngoài 
việc xả ly khỏi đời sống và tâm trí của người cư sĩ tại gia. 
Đó là giải pháp trọn vẹn duy nhất. Khi bạn có thể buông xả, 
bạn sẽ có khả năng chấp nhận bất kể điều gì xảy ra với gia 
đình mình - dù thuận hay nghịch. 

Vấn đề gốc rễ chính là vô minh và dính mắc. Bạn chưa 
hiểu điều này. Và bạn lại bám chấp vào sự không hiểu này. 
Thực chất, vấn đề nằm ở vô minh và dính mắc. Vì vậy, bạn 
chỉ cần giải quyết đúng vào vấn đề thực sự này, bạn sẽ dừng 
lại được việc giải quyết chuyện gia đình. 

Câu hỏi tiếp theo: Vậy nếu con có thể thay đổi được 
tâm mình, thì hình thức bên ngoài không quan trọng, 
đúng không ạ? Và khi là một tu nữ, con vẫn có thể tiếp 
tục chăm sóc cha mẹ như bình thường, được không ạ? 

Trả lời: 
Đúng vậy. Rất đơn giản. Không cần phải hoàn tục. 

(Thiền Sư cười) 
Bản thân tôi bây giờ cũng đang chăm sóc cho rất nhiều 

người già và bệnh tật. Có thể có tới hàng ngàn người - 
khoảng 2.000 đến 3.000 người già và bệnh tật đang được 
chăm sóc tại Trung tâm Thabarwa. Tôi có thể làm được 
điều đó vì tôi là một nhà sư, là một Thiền sư, và là môt hành 
giả. 

Nếu tôi vẫn còn là cư sĩ tại gia, chắc chắn tôi không thể 
làm được những việc như thế này. Bạn có thể bắt đầu bằng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

272 
 

I can take care of old and sick people illegally - not 
legally. As a monk or nun, we can learn and teach Buddhist 
literature and meditation legally for helping people. And for 
taking care of old and sick people, we can do illegally. It is 
also possible.  

So if someone is blaming you legally, you should 
endure, no need to answer, no need to solve the problems 
concerned with legal or law, regulation. This is doing good 
deeds illegally. This is also essential.  

Many monks and nuns are doing good deeds illegally. 
That is nature. But as a layperson, you are not free to do 
good deeds illegally like this. But the monks and nuns are 
more free to do good deeds both legally and illegally. 

Câu hỏi 5: Bạch Thiền Sư, khi con theo Ngài trong 
mùa an cư ở Ấn Độ, con đã được xuất gia gieo duyên trở 
thành tu nữ. Lúc đó, con chưa xin hoàn tục, mà chỉ thay 
đổi hình tướng sau khi trở về Việt Nam. Sau này, khi 
gặp lại Ngài ở chùa Pháp Vân, con lại được xuất gia là 
tu nữ một lần nữa. Vậy bây giờ, nếu con thực hành theo 
lời dạy của Ngài, nỗ lực giải quyết các vấn đề khi còn là 
một tu nữ, và chỉ khi nào con thật sự không thể giải 
quyết được nữa, lúc đó con mới xin hoàn tục - như vậy 
có được không ạ? 

Trả lời: 
Những vấn đề về gia đình sẽ vẫn tồn tại chừng nào bạn 

còn có gia đình. Khi tâm bạn vẫn nhìn đời sống dưới góc 
nhìn của người tại gia, chắc chắn bạn sẽ thấy có những vấn 
đề không thể giải quyết được. Không ai có thể ngăn được 
những điều đó - ngay cả Đức Phật cũng không thể ngăn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   272RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   272 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   272RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   272 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



273

Sayadaw Ashin Ottamathara 

273 
 

được những vấn đề gia đình, bởi vì chúng sinh còn dính 
mắc vào gia đình. 

Cho nên, bạn chỉ cần xả ly. Không có cách nào khác để 
ngừng suy nghĩ về việc giải quyết các vấn đề gia đình, ngoài 
việc xả ly khỏi đời sống và tâm trí của người cư sĩ tại gia. 
Đó là giải pháp trọn vẹn duy nhất. Khi bạn có thể buông xả, 
bạn sẽ có khả năng chấp nhận bất kể điều gì xảy ra với gia 
đình mình - dù thuận hay nghịch. 

Vấn đề gốc rễ chính là vô minh và dính mắc. Bạn chưa 
hiểu điều này. Và bạn lại bám chấp vào sự không hiểu này. 
Thực chất, vấn đề nằm ở vô minh và dính mắc. Vì vậy, bạn 
chỉ cần giải quyết đúng vào vấn đề thực sự này, bạn sẽ dừng 
lại được việc giải quyết chuyện gia đình. 

Câu hỏi tiếp theo: Vậy nếu con có thể thay đổi được 
tâm mình, thì hình thức bên ngoài không quan trọng, 
đúng không ạ? Và khi là một tu nữ, con vẫn có thể tiếp 
tục chăm sóc cha mẹ như bình thường, được không ạ? 

Trả lời: 
Đúng vậy. Rất đơn giản. Không cần phải hoàn tục. 

(Thiền Sư cười) 
Bản thân tôi bây giờ cũng đang chăm sóc cho rất nhiều 

người già và bệnh tật. Có thể có tới hàng ngàn người - 
khoảng 2.000 đến 3.000 người già và bệnh tật đang được 
chăm sóc tại Trung tâm Thabarwa. Tôi có thể làm được 
điều đó vì tôi là một nhà sư, là một Thiền sư, và là môt hành 
giả. 

Nếu tôi vẫn còn là cư sĩ tại gia, chắc chắn tôi không thể 
làm được những việc như thế này. Bạn có thể bắt đầu bằng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   273RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   273 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

273 
 

được những vấn đề gia đình, bởi vì chúng sinh còn dính 
mắc vào gia đình. 

Cho nên, bạn chỉ cần xả ly. Không có cách nào khác để 
ngừng suy nghĩ về việc giải quyết các vấn đề gia đình, ngoài 
việc xả ly khỏi đời sống và tâm trí của người cư sĩ tại gia. 
Đó là giải pháp trọn vẹn duy nhất. Khi bạn có thể buông xả, 
bạn sẽ có khả năng chấp nhận bất kể điều gì xảy ra với gia 
đình mình - dù thuận hay nghịch. 

Vấn đề gốc rễ chính là vô minh và dính mắc. Bạn chưa 
hiểu điều này. Và bạn lại bám chấp vào sự không hiểu này. 
Thực chất, vấn đề nằm ở vô minh và dính mắc. Vì vậy, bạn 
chỉ cần giải quyết đúng vào vấn đề thực sự này, bạn sẽ dừng 
lại được việc giải quyết chuyện gia đình. 

Câu hỏi tiếp theo: Vậy nếu con có thể thay đổi được 
tâm mình, thì hình thức bên ngoài không quan trọng, 
đúng không ạ? Và khi là một tu nữ, con vẫn có thể tiếp 
tục chăm sóc cha mẹ như bình thường, được không ạ? 

Trả lời: 
Đúng vậy. Rất đơn giản. Không cần phải hoàn tục. 

(Thiền Sư cười) 
Bản thân tôi bây giờ cũng đang chăm sóc cho rất nhiều 

người già và bệnh tật. Có thể có tới hàng ngàn người - 
khoảng 2.000 đến 3.000 người già và bệnh tật đang được 
chăm sóc tại Trung tâm Thabarwa. Tôi có thể làm được 
điều đó vì tôi là một nhà sư, là một Thiền sư, và là môt hành 
giả. 

Nếu tôi vẫn còn là cư sĩ tại gia, chắc chắn tôi không thể 
làm được những việc như thế này. Bạn có thể bắt đầu bằng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

272 
 

I can take care of old and sick people illegally - not 
legally. As a monk or nun, we can learn and teach Buddhist 
literature and meditation legally for helping people. And for 
taking care of old and sick people, we can do illegally. It is 
also possible.  

So if someone is blaming you legally, you should 
endure, no need to answer, no need to solve the problems 
concerned with legal or law, regulation. This is doing good 
deeds illegally. This is also essential.  

Many monks and nuns are doing good deeds illegally. 
That is nature. But as a layperson, you are not free to do 
good deeds illegally like this. But the monks and nuns are 
more free to do good deeds both legally and illegally. 

Câu hỏi 5: Bạch Thiền Sư, khi con theo Ngài trong 
mùa an cư ở Ấn Độ, con đã được xuất gia gieo duyên trở 
thành tu nữ. Lúc đó, con chưa xin hoàn tục, mà chỉ thay 
đổi hình tướng sau khi trở về Việt Nam. Sau này, khi 
gặp lại Ngài ở chùa Pháp Vân, con lại được xuất gia là 
tu nữ một lần nữa. Vậy bây giờ, nếu con thực hành theo 
lời dạy của Ngài, nỗ lực giải quyết các vấn đề khi còn là 
một tu nữ, và chỉ khi nào con thật sự không thể giải 
quyết được nữa, lúc đó con mới xin hoàn tục - như vậy 
có được không ạ? 

Trả lời: 
Những vấn đề về gia đình sẽ vẫn tồn tại chừng nào bạn 

còn có gia đình. Khi tâm bạn vẫn nhìn đời sống dưới góc 
nhìn của người tại gia, chắc chắn bạn sẽ thấy có những vấn 
đề không thể giải quyết được. Không ai có thể ngăn được 
những điều đó - ngay cả Đức Phật cũng không thể ngăn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   272RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   272 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   273RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   273 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



274

Sayadaw Ashin Ottamathara 

275 
 

You can do both. Ordain first, practice in the meditation 
retreat. And then you can stay together with your family 
sometime also. So practice meditation as a nun in the 
meditation retreat in the monastery. And also at home 
together with your family. We must do whatever we know. 
Because we should try to make use of every knowledge in 
the best way. 

Câu hỏi 6: Bạch Thầy, cho con hỏi. Bây giờ con có 
hai phương thức - một là xả ly, xuất gia; hai là sống 
trong gia đình. Hai điều này luôn tranh đấu với nhau. 
Vậy thì, bây giờ con nên có cái nguyện gì để con có thể 
sớm, nhanh chóng được xuất gia? 

Trả lời: 
Bạn có thể làm cả hai: thực hành thiền trong khóa thiền 

và xuất gia. Xuất gia và thực hành thiền trong khóa thiền, 
nhưng cũng có thể - đôi khi, thỉnh thoảng ở với gia đình và 
vẫn tiếp tục thực hành thiền tại nhà. 

Việc cô vừa thực hành thiền như một tu nữ trong khóa 
thiền, vừa thỉnh thoảng ở nhà và thực hành cùng với gia 
đình - thì đều có thể làm được. 

Chúng ta phải làm tất cả những gì mà chúng ta biết, bởi 
vì chúng ta nên sử dụng tối đa, sử dụng nhiều nhất có thể 
những kiến thức của chúng ta, một cách nhất hơn. 

Question 7:  

Would it be fine if I change my appearance from a 
nun to a layperson, while still keeping the mind of a 
nun? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   275RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   275 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

275 
 

You can do both. Ordain first, practice in the meditation 
retreat. And then you can stay together with your family 
sometime also. So practice meditation as a nun in the 
meditation retreat in the monastery. And also at home 
together with your family. We must do whatever we know. 
Because we should try to make use of every knowledge in 
the best way. 

Câu hỏi 6: Bạch Thầy, cho con hỏi. Bây giờ con có 
hai phương thức - một là xả ly, xuất gia; hai là sống 
trong gia đình. Hai điều này luôn tranh đấu với nhau. 
Vậy thì, bây giờ con nên có cái nguyện gì để con có thể 
sớm, nhanh chóng được xuất gia? 

Trả lời: 
Bạn có thể làm cả hai: thực hành thiền trong khóa thiền 

và xuất gia. Xuất gia và thực hành thiền trong khóa thiền, 
nhưng cũng có thể - đôi khi, thỉnh thoảng ở với gia đình và 
vẫn tiếp tục thực hành thiền tại nhà. 

Việc cô vừa thực hành thiền như một tu nữ trong khóa 
thiền, vừa thỉnh thoảng ở nhà và thực hành cùng với gia 
đình - thì đều có thể làm được. 

Chúng ta phải làm tất cả những gì mà chúng ta biết, bởi 
vì chúng ta nên sử dụng tối đa, sử dụng nhiều nhất có thể 
những kiến thức của chúng ta, một cách nhất hơn. 

Question 7:  

Would it be fine if I change my appearance from a 
nun to a layperson, while still keeping the mind of a 
nun? 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

274 
 

việc chăm sóc cha mẹ mình khi là tu nữ. Sau này, bạn cũng 
có thể chăm sóc cho rất nhiều người già và bệnh tật khác 
trong tương lai. 

Tôi đang làm việc chăm sóc những người già và bệnh 
tật không hợp pháp - nghĩa là không theo đúng quy định 
pháp luật. Nhưng với tư cách là một chư tăng hay một tu 
nữ, chúng ta có thể học và giảng dạy Giáo Pháp và Thiền 
một cách hợp pháp để giúp đỡ người khác. Còn chăm sóc 
người già và bệnh tật - chúng ta vẫn có thể làm, dù là không 
hợp pháp theo quy định. Việc đó cũng được chấp nhận. 

Cho nên, nếu ai đó phàn nàn bạn về mặt pháp lý, bạn 
chỉ cần nhẫn nhịn, không cần trả lời, không  giải quyết gì 
về mặt luật pháp. Đây gọi là làm thiện pháp một cách 
“không hợp pháp”, nhưng rất cần thiết.  

Nhiều vị sư và sư cô cũng đang làm thiện pháp không 
hợp pháp. Đó là lẽ tự nhiên. Nhưng đối với người cư sĩ tại 
gia, họ không có sự tự do để làm thiện pháp một cách 
“không hợp pháp” như thế này. Còn đối với các vị xuất gia, 
có nhiều tự do hơn để làm thiện cả hợp pháp và không hợp 
pháp. 

Question 6: 

Dear Sayadaw, now I have two desires. One is to 
ordain as a nun and detach from the family. The other 
is to stay in the family and continue practicing. These 
two are in conflict with each other. So, what can I do? 
What should I think, and how should I act, so that I can 
ordain faster - as soon as possible? 

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   274RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   274 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   274RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   274 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



275

Sayadaw Ashin Ottamathara 

275 
 

You can do both. Ordain first, practice in the meditation 
retreat. And then you can stay together with your family 
sometime also. So practice meditation as a nun in the 
meditation retreat in the monastery. And also at home 
together with your family. We must do whatever we know. 
Because we should try to make use of every knowledge in 
the best way. 

Câu hỏi 6: Bạch Thầy, cho con hỏi. Bây giờ con có 
hai phương thức - một là xả ly, xuất gia; hai là sống 
trong gia đình. Hai điều này luôn tranh đấu với nhau. 
Vậy thì, bây giờ con nên có cái nguyện gì để con có thể 
sớm, nhanh chóng được xuất gia? 

Trả lời: 
Bạn có thể làm cả hai: thực hành thiền trong khóa thiền 

và xuất gia. Xuất gia và thực hành thiền trong khóa thiền, 
nhưng cũng có thể - đôi khi, thỉnh thoảng ở với gia đình và 
vẫn tiếp tục thực hành thiền tại nhà. 

Việc cô vừa thực hành thiền như một tu nữ trong khóa 
thiền, vừa thỉnh thoảng ở nhà và thực hành cùng với gia 
đình - thì đều có thể làm được. 

Chúng ta phải làm tất cả những gì mà chúng ta biết, bởi 
vì chúng ta nên sử dụng tối đa, sử dụng nhiều nhất có thể 
những kiến thức của chúng ta, một cách nhất hơn. 

Question 7:  

Would it be fine if I change my appearance from a 
nun to a layperson, while still keeping the mind of a 
nun? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   275RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   275 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

275 
 

You can do both. Ordain first, practice in the meditation 
retreat. And then you can stay together with your family 
sometime also. So practice meditation as a nun in the 
meditation retreat in the monastery. And also at home 
together with your family. We must do whatever we know. 
Because we should try to make use of every knowledge in 
the best way. 

Câu hỏi 6: Bạch Thầy, cho con hỏi. Bây giờ con có 
hai phương thức - một là xả ly, xuất gia; hai là sống 
trong gia đình. Hai điều này luôn tranh đấu với nhau. 
Vậy thì, bây giờ con nên có cái nguyện gì để con có thể 
sớm, nhanh chóng được xuất gia? 

Trả lời: 
Bạn có thể làm cả hai: thực hành thiền trong khóa thiền 

và xuất gia. Xuất gia và thực hành thiền trong khóa thiền, 
nhưng cũng có thể - đôi khi, thỉnh thoảng ở với gia đình và 
vẫn tiếp tục thực hành thiền tại nhà. 

Việc cô vừa thực hành thiền như một tu nữ trong khóa 
thiền, vừa thỉnh thoảng ở nhà và thực hành cùng với gia 
đình - thì đều có thể làm được. 

Chúng ta phải làm tất cả những gì mà chúng ta biết, bởi 
vì chúng ta nên sử dụng tối đa, sử dụng nhiều nhất có thể 
những kiến thức của chúng ta, một cách nhất hơn. 

Question 7:  

Would it be fine if I change my appearance from a 
nun to a layperson, while still keeping the mind of a 
nun? 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

274 
 

việc chăm sóc cha mẹ mình khi là tu nữ. Sau này, bạn cũng 
có thể chăm sóc cho rất nhiều người già và bệnh tật khác 
trong tương lai. 

Tôi đang làm việc chăm sóc những người già và bệnh 
tật không hợp pháp - nghĩa là không theo đúng quy định 
pháp luật. Nhưng với tư cách là một chư tăng hay một tu 
nữ, chúng ta có thể học và giảng dạy Giáo Pháp và Thiền 
một cách hợp pháp để giúp đỡ người khác. Còn chăm sóc 
người già và bệnh tật - chúng ta vẫn có thể làm, dù là không 
hợp pháp theo quy định. Việc đó cũng được chấp nhận. 

Cho nên, nếu ai đó phàn nàn bạn về mặt pháp lý, bạn 
chỉ cần nhẫn nhịn, không cần trả lời, không  giải quyết gì 
về mặt luật pháp. Đây gọi là làm thiện pháp một cách 
“không hợp pháp”, nhưng rất cần thiết.  

Nhiều vị sư và sư cô cũng đang làm thiện pháp không 
hợp pháp. Đó là lẽ tự nhiên. Nhưng đối với người cư sĩ tại 
gia, họ không có sự tự do để làm thiện pháp một cách 
“không hợp pháp” như thế này. Còn đối với các vị xuất gia, 
có nhiều tự do hơn để làm thiện cả hợp pháp và không hợp 
pháp. 

Question 6: 

Dear Sayadaw, now I have two desires. One is to 
ordain as a nun and detach from the family. The other 
is to stay in the family and continue practicing. These 
two are in conflict with each other. So, what can I do? 
What should I think, and how should I act, so that I can 
ordain faster - as soon as possible? 

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   274RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   274 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   275RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   275 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



276

Sayadaw Ashin Ottamathara 

277 
 

Question 8:  

Dear Sayadaw, when we live in the Sangha, we see 
that many monks and nuns break the precepts, do not 
listen to Dhamma talks, and do not practice meditation. 
What should we do to detach? 

Answer:  
Breaking precepts and not practicing meditation among 

monks and nuns are common in the religious community. 
That was the cause, the reason I became a meditation 
teacher. If they were able to keep the precepts and practice 
meditation by themselves, I would not be a meditation 
teacher for sure. They cannot - because keeping precepts 
and practicing meditation is not easy for most monks, nuns, 
they need help. It is difficult for them to practice meditation 
and keep precepts seriously. I have had many experiences 
with monks and nuns from 1999 till now. That’s why, to 
solve the problem, I decided to practice and teach 
meditation; this is not to blame anyone. You should try to 
keep the precepts seriously and practice meditation by 
yourself. The more you practice seriously, the more you 
will understand how difficult it is to keep the precepts and 
to meditate seriously. By understanding this, others will 
also understand you for sure. 

Grasping habits are wrong. Only by listening like this, 
people in society may misunderstand that monks and nuns 
are breaking all the precepts and not practicing meditation 
at all; that is not right. As a meditator, a meditation teacher, 
and a monk, what I understand is that monks and nuns are 
also trying to keep the precepts as much as they can. They 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   277RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   277 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

277 
 

Question 8:  

Dear Sayadaw, when we live in the Sangha, we see 
that many monks and nuns break the precepts, do not 
listen to Dhamma talks, and do not practice meditation. 
What should we do to detach? 

Answer:  
Breaking precepts and not practicing meditation among 

monks and nuns are common in the religious community. 
That was the cause, the reason I became a meditation 
teacher. If they were able to keep the precepts and practice 
meditation by themselves, I would not be a meditation 
teacher for sure. They cannot - because keeping precepts 
and practicing meditation is not easy for most monks, nuns, 
they need help. It is difficult for them to practice meditation 
and keep precepts seriously. I have had many experiences 
with monks and nuns from 1999 till now. That’s why, to 
solve the problem, I decided to practice and teach 
meditation; this is not to blame anyone. You should try to 
keep the precepts seriously and practice meditation by 
yourself. The more you practice seriously, the more you 
will understand how difficult it is to keep the precepts and 
to meditate seriously. By understanding this, others will 
also understand you for sure. 

Grasping habits are wrong. Only by listening like this, 
people in society may misunderstand that monks and nuns 
are breaking all the precepts and not practicing meditation 
at all; that is not right. As a meditator, a meditation teacher, 
and a monk, what I understand is that monks and nuns are 
also trying to keep the precepts as much as they can. They 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

276 
 

Answer:  
You must emphasize to change your mind, not your 

appearance. As a lay person, it is more difficult to change 
your mind, that’s why you had to change your appearance 
first from a layperson to a nun. Now is the time to 
emphasize changing your mind from a selfish mind to a 
selfless one. Right now, you cannot stop thinking about 
yourself, that is your attachment. So, you need to detach 
from yourself, you must emphasize to change your mind 
from ignorance and attachment to mindfulness and 
detachment. If you can change your mind, you are free to 
change your appearance as well. 

Câu hỏi 7: Kính bạch ngài, nếu như con thay đổi 
hình tướng, từ tu sĩ trở lại làm cư sĩ nhưng vẫn giữ tâm 
của một người xuất gia, thì có được không ạ? 

Trả lời: 
Bạn cần chú trọng vào việc thay đổi tâm, chứ không 

phải hình tướng. Là một cư sĩ, việc thay đổi tâm sẽ khó hơn, 
đó là lý do vì sao trước đây bạn phải thay đổi hình tướng từ 
cư sĩ thành tu sĩ. Bây giờ là lúc bạn nên tập trung vào việc 
thay đổi tâm, từ tâm hữu ngã sang tâm vô ngã. Hiện tại bạn 
vẫn chưa thể ngừng nghĩ về bản thân, đó chính là sự chấp 
ngã. Vì vậy bạn cần xả ly khỏi bản thân mình, bạn phải tập 
trung vào việc chuyển hóa tâm từ vô minh và dính mắc sang 
chánh niệm và xả ly. Nếu bạn có thể thay đổi được tâm 
mình, thì bạn hoàn toàn có thể tự do để thay đổi hình tướng. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   276RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   276 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   276RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   276 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



277

Sayadaw Ashin Ottamathara 

277 
 

Question 8:  

Dear Sayadaw, when we live in the Sangha, we see 
that many monks and nuns break the precepts, do not 
listen to Dhamma talks, and do not practice meditation. 
What should we do to detach? 

Answer:  
Breaking precepts and not practicing meditation among 

monks and nuns are common in the religious community. 
That was the cause, the reason I became a meditation 
teacher. If they were able to keep the precepts and practice 
meditation by themselves, I would not be a meditation 
teacher for sure. They cannot - because keeping precepts 
and practicing meditation is not easy for most monks, nuns, 
they need help. It is difficult for them to practice meditation 
and keep precepts seriously. I have had many experiences 
with monks and nuns from 1999 till now. That’s why, to 
solve the problem, I decided to practice and teach 
meditation; this is not to blame anyone. You should try to 
keep the precepts seriously and practice meditation by 
yourself. The more you practice seriously, the more you 
will understand how difficult it is to keep the precepts and 
to meditate seriously. By understanding this, others will 
also understand you for sure. 

Grasping habits are wrong. Only by listening like this, 
people in society may misunderstand that monks and nuns 
are breaking all the precepts and not practicing meditation 
at all; that is not right. As a meditator, a meditation teacher, 
and a monk, what I understand is that monks and nuns are 
also trying to keep the precepts as much as they can. They 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   277RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   277 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

277 
 

Question 8:  

Dear Sayadaw, when we live in the Sangha, we see 
that many monks and nuns break the precepts, do not 
listen to Dhamma talks, and do not practice meditation. 
What should we do to detach? 

Answer:  
Breaking precepts and not practicing meditation among 

monks and nuns are common in the religious community. 
That was the cause, the reason I became a meditation 
teacher. If they were able to keep the precepts and practice 
meditation by themselves, I would not be a meditation 
teacher for sure. They cannot - because keeping precepts 
and practicing meditation is not easy for most monks, nuns, 
they need help. It is difficult for them to practice meditation 
and keep precepts seriously. I have had many experiences 
with monks and nuns from 1999 till now. That’s why, to 
solve the problem, I decided to practice and teach 
meditation; this is not to blame anyone. You should try to 
keep the precepts seriously and practice meditation by 
yourself. The more you practice seriously, the more you 
will understand how difficult it is to keep the precepts and 
to meditate seriously. By understanding this, others will 
also understand you for sure. 

Grasping habits are wrong. Only by listening like this, 
people in society may misunderstand that monks and nuns 
are breaking all the precepts and not practicing meditation 
at all; that is not right. As a meditator, a meditation teacher, 
and a monk, what I understand is that monks and nuns are 
also trying to keep the precepts as much as they can. They 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

276 
 

Answer:  
You must emphasize to change your mind, not your 

appearance. As a lay person, it is more difficult to change 
your mind, that’s why you had to change your appearance 
first from a layperson to a nun. Now is the time to 
emphasize changing your mind from a selfish mind to a 
selfless one. Right now, you cannot stop thinking about 
yourself, that is your attachment. So, you need to detach 
from yourself, you must emphasize to change your mind 
from ignorance and attachment to mindfulness and 
detachment. If you can change your mind, you are free to 
change your appearance as well. 

Câu hỏi 7: Kính bạch ngài, nếu như con thay đổi 
hình tướng, từ tu sĩ trở lại làm cư sĩ nhưng vẫn giữ tâm 
của một người xuất gia, thì có được không ạ? 

Trả lời: 
Bạn cần chú trọng vào việc thay đổi tâm, chứ không 

phải hình tướng. Là một cư sĩ, việc thay đổi tâm sẽ khó hơn, 
đó là lý do vì sao trước đây bạn phải thay đổi hình tướng từ 
cư sĩ thành tu sĩ. Bây giờ là lúc bạn nên tập trung vào việc 
thay đổi tâm, từ tâm hữu ngã sang tâm vô ngã. Hiện tại bạn 
vẫn chưa thể ngừng nghĩ về bản thân, đó chính là sự chấp 
ngã. Vì vậy bạn cần xả ly khỏi bản thân mình, bạn phải tập 
trung vào việc chuyển hóa tâm từ vô minh và dính mắc sang 
chánh niệm và xả ly. Nếu bạn có thể thay đổi được tâm 
mình, thì bạn hoàn toàn có thể tự do để thay đổi hình tướng. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   276RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   276 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   277RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   277 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



278

Sayadaw Ashin Ottamathara 

279 
 

detachment. In this way, I can help monks and nuns to 
detach from the habit of not keeping precepts and not 
practicing meditation. 

When we are doing good deeds, we need to detach from 
not doing good deeds. When we are keeping precepts, we 
need to detach from not keeping precepts. When we are 
practicing meditation, we need to detach from not 
practicing meditation. We can keep precepts and meditate 
as much as we can and detach from the opposite. Because 
of applying this cause and effect, more and more people, 
including monks and nuns in the Thabarwa Centers are now 
keeping precepts and practicing meditation more and more 
in the long term. 

In the long run, if we only focus on the mistakes or bad 
views of others, we will receive bad views and bad speech 
in return. This is the law of karma. Only when we stop 
having wrong views and speaking wrongly about others 
will we receive fewer wrong views and less negative speech 
from others, for sure. 

Câu hỏi 8: Kính thưa Sayadaw, khi sống trong Tăng 
đoàn, chúng con thấy nhiều vị Tăng Ni không giữ giới, 
không nghe Pháp, và cũng không hành thiền. Chúng 
con nên làm gì để xả ly? 

Trả lời: 
Việc các Tăng Ni phạm giới và không hành thiền là điều 

phổ biến trong Tăng đoàn. Đó cũng chính là lý do, là 
nguyên nhân khiến tôi trở thành một thiền sư. Nếu họ có 
thể tự mình giữ giới và hành thiền, thì chắc chắn tôi đã 
không trở thành thiền sư. Nhưng họ không thể, vì giữ giới 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   279RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   279 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

279 
 

detachment. In this way, I can help monks and nuns to 
detach from the habit of not keeping precepts and not 
practicing meditation. 

When we are doing good deeds, we need to detach from 
not doing good deeds. When we are keeping precepts, we 
need to detach from not keeping precepts. When we are 
practicing meditation, we need to detach from not 
practicing meditation. We can keep precepts and meditate 
as much as we can and detach from the opposite. Because 
of applying this cause and effect, more and more people, 
including monks and nuns in the Thabarwa Centers are now 
keeping precepts and practicing meditation more and more 
in the long term. 

In the long run, if we only focus on the mistakes or bad 
views of others, we will receive bad views and bad speech 
in return. This is the law of karma. Only when we stop 
having wrong views and speaking wrongly about others 
will we receive fewer wrong views and less negative speech 
from others, for sure. 

Câu hỏi 8: Kính thưa Sayadaw, khi sống trong Tăng 
đoàn, chúng con thấy nhiều vị Tăng Ni không giữ giới, 
không nghe Pháp, và cũng không hành thiền. Chúng 
con nên làm gì để xả ly? 

Trả lời: 
Việc các Tăng Ni phạm giới và không hành thiền là điều 

phổ biến trong Tăng đoàn. Đó cũng chính là lý do, là 
nguyên nhân khiến tôi trở thành một thiền sư. Nếu họ có 
thể tự mình giữ giới và hành thiền, thì chắc chắn tôi đã 
không trở thành thiền sư. Nhưng họ không thể, vì giữ giới 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

278 
 

are practicing meditation as much as they can, but it is not 
easy for them to practice seriously; it is even more difficult 
to teach. Because of this understanding, I try very hard to 
be a full-time meditator and meditation teacher. I know the 
weaknesses of monks and nuns, that’s why I was ordained 
as a monk and solve the problem by fulfilling the 
weaknesses of the monks and nuns. I am eager in my choice 
to do good deeds. That’s why I became a full-time 
meditator, meditation teacher, and a leader in many social 
activities. 

The question is not fully right; most such questions 
come from those who are not really practicing or teaching 
meditation. They are not keeping precepts seriously, and 
they are not working for all. That’s why they may not 
understand the religious community. They only understand 
themselves, but they do not understand the whole of the 
Buddhist community. There is pressure in most meditation 
centers; if you cannot practice according to the timetable, 
you cannot stay. This is how some centers try to solve the 
problem of not practicing meditation, by using discipline. 
Discipline is useful, but not complete; that’s why I use 
freedom more than discipline. I use the power of nature, 
rather than doing something forcefully or intentionally. 

Since the beginning of the first Thabarwa Center in 
2007, I have never forced anyone, monks or nuns to 
practice meditation. Instead, I emphasize the practice of 
detachment. I try to detach from those who do not keep 
precepts seriously. I try to detach from those who do not 
practice meditation seriously. Because of mindfulness of 
detachment, I have become more and more skillful in 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   278RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   278 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   278RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   278 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



279

Sayadaw Ashin Ottamathara 

279 
 

detachment. In this way, I can help monks and nuns to 
detach from the habit of not keeping precepts and not 
practicing meditation. 

When we are doing good deeds, we need to detach from 
not doing good deeds. When we are keeping precepts, we 
need to detach from not keeping precepts. When we are 
practicing meditation, we need to detach from not 
practicing meditation. We can keep precepts and meditate 
as much as we can and detach from the opposite. Because 
of applying this cause and effect, more and more people, 
including monks and nuns in the Thabarwa Centers are now 
keeping precepts and practicing meditation more and more 
in the long term. 

In the long run, if we only focus on the mistakes or bad 
views of others, we will receive bad views and bad speech 
in return. This is the law of karma. Only when we stop 
having wrong views and speaking wrongly about others 
will we receive fewer wrong views and less negative speech 
from others, for sure. 

Câu hỏi 8: Kính thưa Sayadaw, khi sống trong Tăng 
đoàn, chúng con thấy nhiều vị Tăng Ni không giữ giới, 
không nghe Pháp, và cũng không hành thiền. Chúng 
con nên làm gì để xả ly? 

Trả lời: 
Việc các Tăng Ni phạm giới và không hành thiền là điều 

phổ biến trong Tăng đoàn. Đó cũng chính là lý do, là 
nguyên nhân khiến tôi trở thành một thiền sư. Nếu họ có 
thể tự mình giữ giới và hành thiền, thì chắc chắn tôi đã 
không trở thành thiền sư. Nhưng họ không thể, vì giữ giới 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   279RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   279 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

279 
 

detachment. In this way, I can help monks and nuns to 
detach from the habit of not keeping precepts and not 
practicing meditation. 

When we are doing good deeds, we need to detach from 
not doing good deeds. When we are keeping precepts, we 
need to detach from not keeping precepts. When we are 
practicing meditation, we need to detach from not 
practicing meditation. We can keep precepts and meditate 
as much as we can and detach from the opposite. Because 
of applying this cause and effect, more and more people, 
including monks and nuns in the Thabarwa Centers are now 
keeping precepts and practicing meditation more and more 
in the long term. 

In the long run, if we only focus on the mistakes or bad 
views of others, we will receive bad views and bad speech 
in return. This is the law of karma. Only when we stop 
having wrong views and speaking wrongly about others 
will we receive fewer wrong views and less negative speech 
from others, for sure. 

Câu hỏi 8: Kính thưa Sayadaw, khi sống trong Tăng 
đoàn, chúng con thấy nhiều vị Tăng Ni không giữ giới, 
không nghe Pháp, và cũng không hành thiền. Chúng 
con nên làm gì để xả ly? 

Trả lời: 
Việc các Tăng Ni phạm giới và không hành thiền là điều 

phổ biến trong Tăng đoàn. Đó cũng chính là lý do, là 
nguyên nhân khiến tôi trở thành một thiền sư. Nếu họ có 
thể tự mình giữ giới và hành thiền, thì chắc chắn tôi đã 
không trở thành thiền sư. Nhưng họ không thể, vì giữ giới 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

278 
 

are practicing meditation as much as they can, but it is not 
easy for them to practice seriously; it is even more difficult 
to teach. Because of this understanding, I try very hard to 
be a full-time meditator and meditation teacher. I know the 
weaknesses of monks and nuns, that’s why I was ordained 
as a monk and solve the problem by fulfilling the 
weaknesses of the monks and nuns. I am eager in my choice 
to do good deeds. That’s why I became a full-time 
meditator, meditation teacher, and a leader in many social 
activities. 

The question is not fully right; most such questions 
come from those who are not really practicing or teaching 
meditation. They are not keeping precepts seriously, and 
they are not working for all. That’s why they may not 
understand the religious community. They only understand 
themselves, but they do not understand the whole of the 
Buddhist community. There is pressure in most meditation 
centers; if you cannot practice according to the timetable, 
you cannot stay. This is how some centers try to solve the 
problem of not practicing meditation, by using discipline. 
Discipline is useful, but not complete; that’s why I use 
freedom more than discipline. I use the power of nature, 
rather than doing something forcefully or intentionally. 

Since the beginning of the first Thabarwa Center in 
2007, I have never forced anyone, monks or nuns to 
practice meditation. Instead, I emphasize the practice of 
detachment. I try to detach from those who do not keep 
precepts seriously. I try to detach from those who do not 
practice meditation seriously. Because of mindfulness of 
detachment, I have become more and more skillful in 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   278RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   278 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   279RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   279 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



280

Sayadaw Ashin Ottamathara 

281 
 

hay hướng dẫn thiền. Họ chưa giữ giới một cách nghiêm 
túc, và chưa cống hiến vì lợi ích chung. Vì vậy, họ chưa 
hiểu về đời sống Tăng đoàn. Cái nhìn của họ còn giới hạn 
trong cái tôi cá nhân, mà chưa thấy được cái chung của Phật 
Pháp. 

Ở hầu hết các trung tâm thiền đều rất nghiêm khắc, nếu 
bạn không thực hành đúng theo thời khóa, bạn sẽ không thể 
ở lại. Một số trung tâm giải quyết việc bỏ thời khoá bằng 
cách áp dụng kỷ luật nghiêm khắc. Kỷ luật thì tốt, nhưng 
không phải là tất cả. Vì vậy, tôi sử dụng tự do hơn là áp đặt. 
Tôi sử dụng sức mạnh của tự nhiên, thay vì làm mọi việc 
một cách gượng ép hay có chủ ý. 

Từ khi thành lập Trung tâm Thabarwa đầu tiên vào năm 
2007, tôi chưa bao giờ áp đặt ai dù là tu sĩ hay cư sĩ, rằng 
họ phải hành thiền. Thay vào đó, tôi nhấn mạnh đến việc 
thực hành xả ly. Tôi cố gắng xả ly khỏi những người không 
giữ giới nghiêm túc, và những người không hành thiền 
nghiêm túc. Nhờ chánh niệm đối với sự xả ly, tôi ngày càng 
trở nên thuần thục hơn trong việc xả ly. Nhờ vậy, tôi có thể 
giúp các vị Tăng Ni xả ly khỏi thói quen không giữ giới và 
không hành thiền. 

Khi chúng ta làm thiện pháp, chúng ta cần xả ly khỏi 
việc không làm thiện pháp. Khi giữ giới, chúng ta cần xả ly 
khỏi việc không giữ giới. Khi hành thiền, chúng ta cũng cần 
xả ly khỏi việc không hành thiền. Chúng ta giữ giới và hành 
thiền trong khả năng của mình, đồng thời xả ly khỏi những 
điều ngược lại. Do thực hành luật nhân quả theo cách này, 
ngày càng có nhiều người, gồm cả Tăng Ni tại các Trung 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   281RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   281 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

281 
 

hay hướng dẫn thiền. Họ chưa giữ giới một cách nghiêm 
túc, và chưa cống hiến vì lợi ích chung. Vì vậy, họ chưa 
hiểu về đời sống Tăng đoàn. Cái nhìn của họ còn giới hạn 
trong cái tôi cá nhân, mà chưa thấy được cái chung của Phật 
Pháp. 

Ở hầu hết các trung tâm thiền đều rất nghiêm khắc, nếu 
bạn không thực hành đúng theo thời khóa, bạn sẽ không thể 
ở lại. Một số trung tâm giải quyết việc bỏ thời khoá bằng 
cách áp dụng kỷ luật nghiêm khắc. Kỷ luật thì tốt, nhưng 
không phải là tất cả. Vì vậy, tôi sử dụng tự do hơn là áp đặt. 
Tôi sử dụng sức mạnh của tự nhiên, thay vì làm mọi việc 
một cách gượng ép hay có chủ ý. 

Từ khi thành lập Trung tâm Thabarwa đầu tiên vào năm 
2007, tôi chưa bao giờ áp đặt ai dù là tu sĩ hay cư sĩ, rằng 
họ phải hành thiền. Thay vào đó, tôi nhấn mạnh đến việc 
thực hành xả ly. Tôi cố gắng xả ly khỏi những người không 
giữ giới nghiêm túc, và những người không hành thiền 
nghiêm túc. Nhờ chánh niệm đối với sự xả ly, tôi ngày càng 
trở nên thuần thục hơn trong việc xả ly. Nhờ vậy, tôi có thể 
giúp các vị Tăng Ni xả ly khỏi thói quen không giữ giới và 
không hành thiền. 

Khi chúng ta làm thiện pháp, chúng ta cần xả ly khỏi 
việc không làm thiện pháp. Khi giữ giới, chúng ta cần xả ly 
khỏi việc không giữ giới. Khi hành thiền, chúng ta cũng cần 
xả ly khỏi việc không hành thiền. Chúng ta giữ giới và hành 
thiền trong khả năng của mình, đồng thời xả ly khỏi những 
điều ngược lại. Do thực hành luật nhân quả theo cách này, 
ngày càng có nhiều người, gồm cả Tăng Ni tại các Trung 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

280 
 

và hành thiền là điều không dễ dàng đối với hầu hết Tăng 
Ni. Họ cần sự trợ giúp, việc hành thiền và giữ giới một cách 
nghiêm túc thật sự rất khó đối với họ. 

Từ năm 1999 đến nay, tôi đã có nhiều hiểu biết thực tế 
về chư Tăng Ni. Chính vì vậy, để giải quyết vấn đề này, tôi 
đã quyết định hành thiền và hướng dẫn thiền, làm như vậy 
không phải để trách móc ai cả. Bạn hãy tự mình giữ giới 
một cách nghiêm túc và thực hành thiền đều đặn, càng thực 
hành miên mật, bạn sẽ càng hiểu rõ sự khó khăn trong việc 
giữ giới và hành thiền. Khi bạn hiểu ra điều đó, người khác 
cũng sẽ hiểu cho bạn. 

Dính mắc vào các thói quen là sai lầm. Chỉ qua việc 
nghe các lời nói như vậy, mọi người có thể hiểu lầm rằng 
Tăng Ni đều phạm giới và không hành thiền, điều đó không 
đúng. Là một thiền sinh, một thiền sư, và là một vị Tăng, 
tôi hiểu rằng chư Tăng Ni cũng đang cố gắng giữ giới trong 
khả năng của họ. Họ cũng đang hành thiền hết mức có thể, 
nhưng việc thực hành nghiêm túc không phải là điều dễ 
dàng, thậm chí việc giảng dạy lại càng khó hơn nữa. 

Chính vì thấu hiểu điều này, tôi đã nỗ lực rất nhiều để 
hành thiền và trở thành một thiền sư toàn thời gian. Tôi biết 
rõ những điểm yếu của Tăng Ni, nên tôi đã xuất gia làm Tỳ 
khưu để khắc phục các vấn đề đó nhằm trợ duyên cho 
những khiếm khuyết của họ. Tôi tha thiết trong việc làm 
thiện pháp, và đó là lý do tôi trở thành một thiền sinh, thiền 
sư toàn thời gian và là người dẫn dắt trong nhiều hoạt động 
xã hội. 

Câu hỏi này chưa hẳn là đúng, hầu hết những câu hỏi 
kiểu này đều đến từ những người chưa thực sự hành thiền 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   280RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   280 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   280RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   280 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



281

Sayadaw Ashin Ottamathara 

281 
 

hay hướng dẫn thiền. Họ chưa giữ giới một cách nghiêm 
túc, và chưa cống hiến vì lợi ích chung. Vì vậy, họ chưa 
hiểu về đời sống Tăng đoàn. Cái nhìn của họ còn giới hạn 
trong cái tôi cá nhân, mà chưa thấy được cái chung của Phật 
Pháp. 

Ở hầu hết các trung tâm thiền đều rất nghiêm khắc, nếu 
bạn không thực hành đúng theo thời khóa, bạn sẽ không thể 
ở lại. Một số trung tâm giải quyết việc bỏ thời khoá bằng 
cách áp dụng kỷ luật nghiêm khắc. Kỷ luật thì tốt, nhưng 
không phải là tất cả. Vì vậy, tôi sử dụng tự do hơn là áp đặt. 
Tôi sử dụng sức mạnh của tự nhiên, thay vì làm mọi việc 
một cách gượng ép hay có chủ ý. 

Từ khi thành lập Trung tâm Thabarwa đầu tiên vào năm 
2007, tôi chưa bao giờ áp đặt ai dù là tu sĩ hay cư sĩ, rằng 
họ phải hành thiền. Thay vào đó, tôi nhấn mạnh đến việc 
thực hành xả ly. Tôi cố gắng xả ly khỏi những người không 
giữ giới nghiêm túc, và những người không hành thiền 
nghiêm túc. Nhờ chánh niệm đối với sự xả ly, tôi ngày càng 
trở nên thuần thục hơn trong việc xả ly. Nhờ vậy, tôi có thể 
giúp các vị Tăng Ni xả ly khỏi thói quen không giữ giới và 
không hành thiền. 

Khi chúng ta làm thiện pháp, chúng ta cần xả ly khỏi 
việc không làm thiện pháp. Khi giữ giới, chúng ta cần xả ly 
khỏi việc không giữ giới. Khi hành thiền, chúng ta cũng cần 
xả ly khỏi việc không hành thiền. Chúng ta giữ giới và hành 
thiền trong khả năng của mình, đồng thời xả ly khỏi những 
điều ngược lại. Do thực hành luật nhân quả theo cách này, 
ngày càng có nhiều người, gồm cả Tăng Ni tại các Trung 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   281RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   281 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

281 
 

hay hướng dẫn thiền. Họ chưa giữ giới một cách nghiêm 
túc, và chưa cống hiến vì lợi ích chung. Vì vậy, họ chưa 
hiểu về đời sống Tăng đoàn. Cái nhìn của họ còn giới hạn 
trong cái tôi cá nhân, mà chưa thấy được cái chung của Phật 
Pháp. 

Ở hầu hết các trung tâm thiền đều rất nghiêm khắc, nếu 
bạn không thực hành đúng theo thời khóa, bạn sẽ không thể 
ở lại. Một số trung tâm giải quyết việc bỏ thời khoá bằng 
cách áp dụng kỷ luật nghiêm khắc. Kỷ luật thì tốt, nhưng 
không phải là tất cả. Vì vậy, tôi sử dụng tự do hơn là áp đặt. 
Tôi sử dụng sức mạnh của tự nhiên, thay vì làm mọi việc 
một cách gượng ép hay có chủ ý. 

Từ khi thành lập Trung tâm Thabarwa đầu tiên vào năm 
2007, tôi chưa bao giờ áp đặt ai dù là tu sĩ hay cư sĩ, rằng 
họ phải hành thiền. Thay vào đó, tôi nhấn mạnh đến việc 
thực hành xả ly. Tôi cố gắng xả ly khỏi những người không 
giữ giới nghiêm túc, và những người không hành thiền 
nghiêm túc. Nhờ chánh niệm đối với sự xả ly, tôi ngày càng 
trở nên thuần thục hơn trong việc xả ly. Nhờ vậy, tôi có thể 
giúp các vị Tăng Ni xả ly khỏi thói quen không giữ giới và 
không hành thiền. 

Khi chúng ta làm thiện pháp, chúng ta cần xả ly khỏi 
việc không làm thiện pháp. Khi giữ giới, chúng ta cần xả ly 
khỏi việc không giữ giới. Khi hành thiền, chúng ta cũng cần 
xả ly khỏi việc không hành thiền. Chúng ta giữ giới và hành 
thiền trong khả năng của mình, đồng thời xả ly khỏi những 
điều ngược lại. Do thực hành luật nhân quả theo cách này, 
ngày càng có nhiều người, gồm cả Tăng Ni tại các Trung 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

280 
 

và hành thiền là điều không dễ dàng đối với hầu hết Tăng 
Ni. Họ cần sự trợ giúp, việc hành thiền và giữ giới một cách 
nghiêm túc thật sự rất khó đối với họ. 

Từ năm 1999 đến nay, tôi đã có nhiều hiểu biết thực tế 
về chư Tăng Ni. Chính vì vậy, để giải quyết vấn đề này, tôi 
đã quyết định hành thiền và hướng dẫn thiền, làm như vậy 
không phải để trách móc ai cả. Bạn hãy tự mình giữ giới 
một cách nghiêm túc và thực hành thiền đều đặn, càng thực 
hành miên mật, bạn sẽ càng hiểu rõ sự khó khăn trong việc 
giữ giới và hành thiền. Khi bạn hiểu ra điều đó, người khác 
cũng sẽ hiểu cho bạn. 

Dính mắc vào các thói quen là sai lầm. Chỉ qua việc 
nghe các lời nói như vậy, mọi người có thể hiểu lầm rằng 
Tăng Ni đều phạm giới và không hành thiền, điều đó không 
đúng. Là một thiền sinh, một thiền sư, và là một vị Tăng, 
tôi hiểu rằng chư Tăng Ni cũng đang cố gắng giữ giới trong 
khả năng của họ. Họ cũng đang hành thiền hết mức có thể, 
nhưng việc thực hành nghiêm túc không phải là điều dễ 
dàng, thậm chí việc giảng dạy lại càng khó hơn nữa. 

Chính vì thấu hiểu điều này, tôi đã nỗ lực rất nhiều để 
hành thiền và trở thành một thiền sư toàn thời gian. Tôi biết 
rõ những điểm yếu của Tăng Ni, nên tôi đã xuất gia làm Tỳ 
khưu để khắc phục các vấn đề đó nhằm trợ duyên cho 
những khiếm khuyết của họ. Tôi tha thiết trong việc làm 
thiện pháp, và đó là lý do tôi trở thành một thiền sinh, thiền 
sư toàn thời gian và là người dẫn dắt trong nhiều hoạt động 
xã hội. 

Câu hỏi này chưa hẳn là đúng, hầu hết những câu hỏi 
kiểu này đều đến từ những người chưa thực sự hành thiền 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   280RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   280 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   281RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   281 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



282

Sayadaw Ashin Ottamathara 

283 
 

Trả lời: 
Nếu chúng ta nhìn theo luật nhân quả, hay hành động 

và quả tương ứng theo bản chất vô ngã và vô thường, thì 
bất kỳ hành động cũng như hậu quả tốt hay xấu nào, đều 
do nghiệp tạo ra. Điều đó là đúng, vì luật nhân quả không 
bao giờ sai, chỉ có con người hiểu sai mà thôi. Chúng ta 
đang gặt quả từ nhân cũ của quá khứ và nhân mới trong 
hiện tại, điều này đúng với tất cả mọi người. 

Tử tế với mọi chúng sinh, hữu tình và vô tình, chính là 
sự bảo vệ tốt nhất khỏi mọi hành động và hậu quả tiêu 
cực, cả trong hiện tại lẫn tương lai. Tâm từ và sự tử tế 
chính là sự bảo vệ tốt nhất cho chính mình. 

Question 10:  

Could you please share with us the purpose and the 
benefits of going on alms round? And when going on 
alms round, how should I practice in order to generate 
more merit, not just for myself, but for all beings? 

Answer:  
As a meditator and meditation teacher, I regularly go 

on alms rounds to invite the donors for daily practicing 
meditation in the monastery. I started both teaching 
meditation and going on alms round together, as a monk, 
from the beginning of October, 2002. And therefore, I go 
alms round as a meditator and as a meditation teacher. 

So this is different from the other monks in Myanmar, 
because most of the samaneras or monks who go on alms 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   283RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   283 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

283 
 

Trả lời: 
Nếu chúng ta nhìn theo luật nhân quả, hay hành động 

và quả tương ứng theo bản chất vô ngã và vô thường, thì 
bất kỳ hành động cũng như hậu quả tốt hay xấu nào, đều 
do nghiệp tạo ra. Điều đó là đúng, vì luật nhân quả không 
bao giờ sai, chỉ có con người hiểu sai mà thôi. Chúng ta 
đang gặt quả từ nhân cũ của quá khứ và nhân mới trong 
hiện tại, điều này đúng với tất cả mọi người. 

Tử tế với mọi chúng sinh, hữu tình và vô tình, chính là 
sự bảo vệ tốt nhất khỏi mọi hành động và hậu quả tiêu 
cực, cả trong hiện tại lẫn tương lai. Tâm từ và sự tử tế 
chính là sự bảo vệ tốt nhất cho chính mình. 

Question 10:  

Could you please share with us the purpose and the 
benefits of going on alms round? And when going on 
alms round, how should I practice in order to generate 
more merit, not just for myself, but for all beings? 

Answer:  
As a meditator and meditation teacher, I regularly go 

on alms rounds to invite the donors for daily practicing 
meditation in the monastery. I started both teaching 
meditation and going on alms round together, as a monk, 
from the beginning of October, 2002. And therefore, I go 
alms round as a meditator and as a meditation teacher. 

So this is different from the other monks in Myanmar, 
because most of the samaneras or monks who go on alms 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

282 
 

tâm Thabarwa giữ giới và hành thiền nhiều hơn về lâu về 
dài. 

Lâu ngày, nếu ta cứ tập trung vào lỗi lầm và góc nhìn 
sai trái của người khác, thì chính ta cũng sẽ bị người khác 
nhìn lầm và nói xấu lại. Đó là luật nhân quả. Chỉ khi nào ta 
dừng lại những tà kiến và lời nói bất thiện về người khác, 
thì họ mới ít nói sai và nghĩ sai về ta hơn, chắc chắn là thế. 

Question 9:  

Dear Sayadaw, now I’m living with some monks, 
but some of them are not kind to me. Is that right? 

Answer:  
If we see from the law of karma, or cause and effect, 

or action and the same reaction of selfless impermanent 
nature, then whatever good or bad actions, and whatever 
good or bad consequences, are caused by karma. That is 
right, because the law of karma is never wrong, only 
human beings can be wrong. We are receiving back what 
we did before and what we are doing now, this is the same 
for everyone.  

To be kind to every living being and every non-living 
being is the best protection from any rude actions or 
consequences, both present and future. Kindness is the 
best protection for ourselves. 

Câu hỏi 9: Kính bạch Sayadaw, hiện tại con đang 
sống cùng với một số vị sư, nhưng một vài người trong 
số họ không có từ tâm với con. Như vậy có đúng không 
ạ? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   282RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   282 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   282RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   282 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



283

Sayadaw Ashin Ottamathara 

283 
 

Trả lời: 
Nếu chúng ta nhìn theo luật nhân quả, hay hành động 

và quả tương ứng theo bản chất vô ngã và vô thường, thì 
bất kỳ hành động cũng như hậu quả tốt hay xấu nào, đều 
do nghiệp tạo ra. Điều đó là đúng, vì luật nhân quả không 
bao giờ sai, chỉ có con người hiểu sai mà thôi. Chúng ta 
đang gặt quả từ nhân cũ của quá khứ và nhân mới trong 
hiện tại, điều này đúng với tất cả mọi người. 

Tử tế với mọi chúng sinh, hữu tình và vô tình, chính là 
sự bảo vệ tốt nhất khỏi mọi hành động và hậu quả tiêu 
cực, cả trong hiện tại lẫn tương lai. Tâm từ và sự tử tế 
chính là sự bảo vệ tốt nhất cho chính mình. 

Question 10:  

Could you please share with us the purpose and the 
benefits of going on alms round? And when going on 
alms round, how should I practice in order to generate 
more merit, not just for myself, but for all beings? 

Answer:  
As a meditator and meditation teacher, I regularly go 

on alms rounds to invite the donors for daily practicing 
meditation in the monastery. I started both teaching 
meditation and going on alms round together, as a monk, 
from the beginning of October, 2002. And therefore, I go 
alms round as a meditator and as a meditation teacher. 

So this is different from the other monks in Myanmar, 
because most of the samaneras or monks who go on alms 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   283RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   283 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

283 
 

Trả lời: 
Nếu chúng ta nhìn theo luật nhân quả, hay hành động 

và quả tương ứng theo bản chất vô ngã và vô thường, thì 
bất kỳ hành động cũng như hậu quả tốt hay xấu nào, đều 
do nghiệp tạo ra. Điều đó là đúng, vì luật nhân quả không 
bao giờ sai, chỉ có con người hiểu sai mà thôi. Chúng ta 
đang gặt quả từ nhân cũ của quá khứ và nhân mới trong 
hiện tại, điều này đúng với tất cả mọi người. 

Tử tế với mọi chúng sinh, hữu tình và vô tình, chính là 
sự bảo vệ tốt nhất khỏi mọi hành động và hậu quả tiêu 
cực, cả trong hiện tại lẫn tương lai. Tâm từ và sự tử tế 
chính là sự bảo vệ tốt nhất cho chính mình. 

Question 10:  

Could you please share with us the purpose and the 
benefits of going on alms round? And when going on 
alms round, how should I practice in order to generate 
more merit, not just for myself, but for all beings? 

Answer:  
As a meditator and meditation teacher, I regularly go 

on alms rounds to invite the donors for daily practicing 
meditation in the monastery. I started both teaching 
meditation and going on alms round together, as a monk, 
from the beginning of October, 2002. And therefore, I go 
alms round as a meditator and as a meditation teacher. 

So this is different from the other monks in Myanmar, 
because most of the samaneras or monks who go on alms 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

282 
 

tâm Thabarwa giữ giới và hành thiền nhiều hơn về lâu về 
dài. 

Lâu ngày, nếu ta cứ tập trung vào lỗi lầm và góc nhìn 
sai trái của người khác, thì chính ta cũng sẽ bị người khác 
nhìn lầm và nói xấu lại. Đó là luật nhân quả. Chỉ khi nào ta 
dừng lại những tà kiến và lời nói bất thiện về người khác, 
thì họ mới ít nói sai và nghĩ sai về ta hơn, chắc chắn là thế. 

Question 9:  

Dear Sayadaw, now I’m living with some monks, 
but some of them are not kind to me. Is that right? 

Answer:  
If we see from the law of karma, or cause and effect, 

or action and the same reaction of selfless impermanent 
nature, then whatever good or bad actions, and whatever 
good or bad consequences, are caused by karma. That is 
right, because the law of karma is never wrong, only 
human beings can be wrong. We are receiving back what 
we did before and what we are doing now, this is the same 
for everyone.  

To be kind to every living being and every non-living 
being is the best protection from any rude actions or 
consequences, both present and future. Kindness is the 
best protection for ourselves. 

Câu hỏi 9: Kính bạch Sayadaw, hiện tại con đang 
sống cùng với một số vị sư, nhưng một vài người trong 
số họ không có từ tâm với con. Như vậy có đúng không 
ạ? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   282RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   282 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   283RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   283 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



284

Sayadaw Ashin Ottamathara 

285 
 

many donors. That’s why I combine going on alms round, 
and practicing meditation, and sharing my Dhamma books 
and MP3 to the donors. 

That’s why the donors can save the greatest merit. 
They can donate to the meditators, to the meditation 
teacher, and to the meditation center. That is a very rare 
chance for the donors. 

Most of the well-known meditation teachers may not 
go on alms round. Even most of the abbots of the 
monasteries may not go on alms round. Because once they 
become leaders, they easily receive donations - food 
donations - a lot. That’s why they may not go on alms 
round. 

But for me, I want to practice meditation, and I want to 
share information about meditation retreats or meditation 
centers. So I combine going on alms round and 
distributing the teachings of the Buddha. 

Besides, when I go on alms rounds, I meet with many 
people who are in trouble in the society. So for them, I can 
guide them: “You can come and see in the center. You 
may be in harmony with each other” 

Whatever I do, I used to do like this. But most people 
may not. For me, I will do something for many reasons. 
This is teamwork. Teamwork is not only by people, but 
also by activities. 

In this way, I became more and more skillful in 
teamwork - doing many things together 
and doing meditation by many different people like this. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   285RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   285 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

285 
 

many donors. That’s why I combine going on alms round, 
and practicing meditation, and sharing my Dhamma books 
and MP3 to the donors. 

That’s why the donors can save the greatest merit. 
They can donate to the meditators, to the meditation 
teacher, and to the meditation center. That is a very rare 
chance for the donors. 

Most of the well-known meditation teachers may not 
go on alms round. Even most of the abbots of the 
monasteries may not go on alms round. Because once they 
become leaders, they easily receive donations - food 
donations - a lot. That’s why they may not go on alms 
round. 

But for me, I want to practice meditation, and I want to 
share information about meditation retreats or meditation 
centers. So I combine going on alms round and 
distributing the teachings of the Buddha. 

Besides, when I go on alms rounds, I meet with many 
people who are in trouble in the society. So for them, I can 
guide them: “You can come and see in the center. You 
may be in harmony with each other” 

Whatever I do, I used to do like this. But most people 
may not. For me, I will do something for many reasons. 
This is teamwork. Teamwork is not only by people, but 
also by activities. 

In this way, I became more and more skillful in 
teamwork - doing many things together 
and doing meditation by many different people like this. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

284 
 

round are learning Buddhist literature. They are not 
practicing and teaching meditation. 

For me, if someone is teaching meditation, he may not 
go on alms round. He doesn't need to go on alms rounds 
because he receives many food donations. 

But for me - even if I receive food donations in the 
monastery - I decided to go on alms round, especially to 
invite the donors to come and practice meditation every 
morning. 

Besides, I can donate Dhamma books or MP3 of my 
teachings to the donors. In this way, I combine going on 
alms rounds and distributing the Dhamma books or MP3. 

Besides, when I can establish Thabarwa Centre, we go 
on alms round with many monks. This is for advertising 
about the new Thabarwa Centre: "We open the Thabarwa 
Centre in this place, so you can come and stay and 
practice meditation freely." And this is the way we used to 
do good deeds. 

Besides, I was busy teaching meditation most of the 
time. That’s why the only time for alms round is the 
resting time for me. I can be less busy. I can be mindful 
within my body and mind. 

If I'm not going on alms round, I will be teaching 
meditation or answering questions, like this. So, for me, I 
have "died" as a meditator and meditation teacher. I have 
died to practice full-time meditation. 

Only in going on alms round - which may last one and 
a half hours, or two hours, or three hours - because of 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   284RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   284 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   284RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   284 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



285

Sayadaw Ashin Ottamathara 

285 
 

many donors. That’s why I combine going on alms round, 
and practicing meditation, and sharing my Dhamma books 
and MP3 to the donors. 

That’s why the donors can save the greatest merit. 
They can donate to the meditators, to the meditation 
teacher, and to the meditation center. That is a very rare 
chance for the donors. 

Most of the well-known meditation teachers may not 
go on alms round. Even most of the abbots of the 
monasteries may not go on alms round. Because once they 
become leaders, they easily receive donations - food 
donations - a lot. That’s why they may not go on alms 
round. 

But for me, I want to practice meditation, and I want to 
share information about meditation retreats or meditation 
centers. So I combine going on alms round and 
distributing the teachings of the Buddha. 

Besides, when I go on alms rounds, I meet with many 
people who are in trouble in the society. So for them, I can 
guide them: “You can come and see in the center. You 
may be in harmony with each other” 

Whatever I do, I used to do like this. But most people 
may not. For me, I will do something for many reasons. 
This is teamwork. Teamwork is not only by people, but 
also by activities. 

In this way, I became more and more skillful in 
teamwork - doing many things together 
and doing meditation by many different people like this. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   285RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   285 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

285 
 

many donors. That’s why I combine going on alms round, 
and practicing meditation, and sharing my Dhamma books 
and MP3 to the donors. 

That’s why the donors can save the greatest merit. 
They can donate to the meditators, to the meditation 
teacher, and to the meditation center. That is a very rare 
chance for the donors. 

Most of the well-known meditation teachers may not 
go on alms round. Even most of the abbots of the 
monasteries may not go on alms round. Because once they 
become leaders, they easily receive donations - food 
donations - a lot. That’s why they may not go on alms 
round. 

But for me, I want to practice meditation, and I want to 
share information about meditation retreats or meditation 
centers. So I combine going on alms round and 
distributing the teachings of the Buddha. 

Besides, when I go on alms rounds, I meet with many 
people who are in trouble in the society. So for them, I can 
guide them: “You can come and see in the center. You 
may be in harmony with each other” 

Whatever I do, I used to do like this. But most people 
may not. For me, I will do something for many reasons. 
This is teamwork. Teamwork is not only by people, but 
also by activities. 

In this way, I became more and more skillful in 
teamwork - doing many things together 
and doing meditation by many different people like this. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

284 
 

round are learning Buddhist literature. They are not 
practicing and teaching meditation. 

For me, if someone is teaching meditation, he may not 
go on alms round. He doesn't need to go on alms rounds 
because he receives many food donations. 

But for me - even if I receive food donations in the 
monastery - I decided to go on alms round, especially to 
invite the donors to come and practice meditation every 
morning. 

Besides, I can donate Dhamma books or MP3 of my 
teachings to the donors. In this way, I combine going on 
alms rounds and distributing the Dhamma books or MP3. 

Besides, when I can establish Thabarwa Centre, we go 
on alms round with many monks. This is for advertising 
about the new Thabarwa Centre: "We open the Thabarwa 
Centre in this place, so you can come and stay and 
practice meditation freely." And this is the way we used to 
do good deeds. 

Besides, I was busy teaching meditation most of the 
time. That’s why the only time for alms round is the 
resting time for me. I can be less busy. I can be mindful 
within my body and mind. 

If I'm not going on alms round, I will be teaching 
meditation or answering questions, like this. So, for me, I 
have "died" as a meditator and meditation teacher. I have 
died to practice full-time meditation. 

Only in going on alms round - which may last one and 
a half hours, or two hours, or three hours - because of 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   284RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   284 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   285RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   285 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



286

Sayadaw Ashin Ottamathara 

287 
 

này, quý vị có thể đến ở lại và thực hành thiền một cách tự 
do.” Và đây cũng chính là phương tiện để chúng tôi làm 
các việc thiện lành. 

 Ngoài ra, phần lớn thời gian trong ngày tôi bận rộn 
với việc giảng dạy thiền. Vì vậy, khoảng thời gian đi khất 
thực lại chính là thời gian nghỉ ngơi của tôi - là lúc tôi ít 
bận rộn hơn, có thể quay về với chánh niệm nơi thân và 
tâm. 

Nếu không đi khất thực, thì tôi lại giảng dạy thiền hoặc 
trả lời các câu hỏi như thế này. Cho nên, với tôi, có thể nói 
rằng tôi đã “chết” với đời sống của một hành giả thuần 
túy, đã “chết” với việc chỉ chuyên hành thiền suốt cả 
ngày. Chỉ khi đi khất thực - đôi khi kéo dài một tiếng rưỡi, 
hai tiếng, hoặc ba tiếng vì có nhiều thí chủ, tôi mới có thời 
gian sống đời sống hành giả thuần túy.  

Vì thế, tôi kết hợp việc đi khất thực, hành thiền, và trao 
tặng sách Pháp cùng đĩa MP3 giáo pháp cho các thí chủ. 
Chính vì vậy, các thí chủ có thể tích lũy được công đức 
lớn lao - vì họ được cúng dường đến một hành giả, một vị 
thiền sư, và cho cả một trung tâm thiền. Đó là một cơ hội 
hiếm có cho những người có phước duyên. 

Phần lớn các thiền sư nổi tiếng thường không đi khất 
thực. Ngay cả các vị trụ trì trong nhiều tu viện, khi đã là 
người có chức vị, thường dễ dàng nhận được rất nhiều 
phẩm vật cúng dường - nhất là thực phẩm. Vì thế, họ ít khi 
đi khất thực. 

Nhưng đối với tôi, tôi muốn thực hành thiền, và tôi 
muốn chia sẻ thông tin về các khóa thiền hay các trung 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   287RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   287 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

287 
 

này, quý vị có thể đến ở lại và thực hành thiền một cách tự 
do.” Và đây cũng chính là phương tiện để chúng tôi làm 
các việc thiện lành. 

 Ngoài ra, phần lớn thời gian trong ngày tôi bận rộn 
với việc giảng dạy thiền. Vì vậy, khoảng thời gian đi khất 
thực lại chính là thời gian nghỉ ngơi của tôi - là lúc tôi ít 
bận rộn hơn, có thể quay về với chánh niệm nơi thân và 
tâm. 

Nếu không đi khất thực, thì tôi lại giảng dạy thiền hoặc 
trả lời các câu hỏi như thế này. Cho nên, với tôi, có thể nói 
rằng tôi đã “chết” với đời sống của một hành giả thuần 
túy, đã “chết” với việc chỉ chuyên hành thiền suốt cả 
ngày. Chỉ khi đi khất thực - đôi khi kéo dài một tiếng rưỡi, 
hai tiếng, hoặc ba tiếng vì có nhiều thí chủ, tôi mới có thời 
gian sống đời sống hành giả thuần túy.  

Vì thế, tôi kết hợp việc đi khất thực, hành thiền, và trao 
tặng sách Pháp cùng đĩa MP3 giáo pháp cho các thí chủ. 
Chính vì vậy, các thí chủ có thể tích lũy được công đức 
lớn lao - vì họ được cúng dường đến một hành giả, một vị 
thiền sư, và cho cả một trung tâm thiền. Đó là một cơ hội 
hiếm có cho những người có phước duyên. 

Phần lớn các thiền sư nổi tiếng thường không đi khất 
thực. Ngay cả các vị trụ trì trong nhiều tu viện, khi đã là 
người có chức vị, thường dễ dàng nhận được rất nhiều 
phẩm vật cúng dường - nhất là thực phẩm. Vì thế, họ ít khi 
đi khất thực. 

Nhưng đối với tôi, tôi muốn thực hành thiền, và tôi 
muốn chia sẻ thông tin về các khóa thiền hay các trung 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

286 
 

Câu hỏi 10: Ngài có thể chia sẻ với chúng con về 
mục đích và lợi ích của việc đi khất thực được không 
ạ? Và khi đi khất thực, con nên thực hành như thế nào 
để tạo thêm nhiều phước báu, không chỉ cho riêng con 
mà cho tất cả mọi người?  

Trả lời:  
 Là một hành giả thực hành thiền và cũng là một thiền 

sư, tôi thường xuyên đi khất thực - không chỉ để nhận vật 
thực, mà còn để mời thí chủ đến tu viện hành thiền mỗi 
ngày. 
 Tôi bắt đầu cả hai việc - vừa dạy thiền, vừa đi khất thực - 
từ đầu tháng Mười năm 2002, khi tôi mới xuất gia. 
 Vì vậy, tôi đi khất thực như một hành giả và một thiền sư, 
không giống như phần lớn các sadi hay tăng sĩ tại 
Myanmar, những vị đi khất thực thường là những vị tu 
học và nghiên cứu giáo pháp. 

Còn tôi, là người đang giảng dạy thiền, lẽ ra không cần 
phải đi khất thực. Bởi vì nếu chỉ muốn có đủ thức ăn, thì 
tôi đã nhận được đầy đủ cúng dường tại  tu viện rồi. 
Nhưng tôi vẫn chọn đi khất thực - đặc biệt là để mời các 
thí chủ đến hành thiền vào mỗi buổi sáng. 

Ngoài ra, tôi có thể trao tặng sách Pháp hoặc các đĩa 
MP3 ghi âm các bài giảng đến tay các thí chủ. Bằng cách 
này, tôi kết hợp việc đi khất thực với việc phân phát giáo 
pháp, gieo duyên hành thiền. 

Hơn nữa, khi tôi có thể thành lập trung tâm Thabarwa, 
chúng tôi đi khất thực cùng với nhiều vị tăng. Việc này 
cũng là một hình thức giới thiệu trung tâm Thabarwa đến 
với cộng đồng: “Chúng tôi mở trung tâm Thabarwa tại nơi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   286RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   286 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   286RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   286 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



287

Sayadaw Ashin Ottamathara 

287 
 

này, quý vị có thể đến ở lại và thực hành thiền một cách tự 
do.” Và đây cũng chính là phương tiện để chúng tôi làm 
các việc thiện lành. 

 Ngoài ra, phần lớn thời gian trong ngày tôi bận rộn 
với việc giảng dạy thiền. Vì vậy, khoảng thời gian đi khất 
thực lại chính là thời gian nghỉ ngơi của tôi - là lúc tôi ít 
bận rộn hơn, có thể quay về với chánh niệm nơi thân và 
tâm. 

Nếu không đi khất thực, thì tôi lại giảng dạy thiền hoặc 
trả lời các câu hỏi như thế này. Cho nên, với tôi, có thể nói 
rằng tôi đã “chết” với đời sống của một hành giả thuần 
túy, đã “chết” với việc chỉ chuyên hành thiền suốt cả 
ngày. Chỉ khi đi khất thực - đôi khi kéo dài một tiếng rưỡi, 
hai tiếng, hoặc ba tiếng vì có nhiều thí chủ, tôi mới có thời 
gian sống đời sống hành giả thuần túy.  

Vì thế, tôi kết hợp việc đi khất thực, hành thiền, và trao 
tặng sách Pháp cùng đĩa MP3 giáo pháp cho các thí chủ. 
Chính vì vậy, các thí chủ có thể tích lũy được công đức 
lớn lao - vì họ được cúng dường đến một hành giả, một vị 
thiền sư, và cho cả một trung tâm thiền. Đó là một cơ hội 
hiếm có cho những người có phước duyên. 

Phần lớn các thiền sư nổi tiếng thường không đi khất 
thực. Ngay cả các vị trụ trì trong nhiều tu viện, khi đã là 
người có chức vị, thường dễ dàng nhận được rất nhiều 
phẩm vật cúng dường - nhất là thực phẩm. Vì thế, họ ít khi 
đi khất thực. 

Nhưng đối với tôi, tôi muốn thực hành thiền, và tôi 
muốn chia sẻ thông tin về các khóa thiền hay các trung 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   287RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   287 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

287 
 

này, quý vị có thể đến ở lại và thực hành thiền một cách tự 
do.” Và đây cũng chính là phương tiện để chúng tôi làm 
các việc thiện lành. 

 Ngoài ra, phần lớn thời gian trong ngày tôi bận rộn 
với việc giảng dạy thiền. Vì vậy, khoảng thời gian đi khất 
thực lại chính là thời gian nghỉ ngơi của tôi - là lúc tôi ít 
bận rộn hơn, có thể quay về với chánh niệm nơi thân và 
tâm. 

Nếu không đi khất thực, thì tôi lại giảng dạy thiền hoặc 
trả lời các câu hỏi như thế này. Cho nên, với tôi, có thể nói 
rằng tôi đã “chết” với đời sống của một hành giả thuần 
túy, đã “chết” với việc chỉ chuyên hành thiền suốt cả 
ngày. Chỉ khi đi khất thực - đôi khi kéo dài một tiếng rưỡi, 
hai tiếng, hoặc ba tiếng vì có nhiều thí chủ, tôi mới có thời 
gian sống đời sống hành giả thuần túy.  

Vì thế, tôi kết hợp việc đi khất thực, hành thiền, và trao 
tặng sách Pháp cùng đĩa MP3 giáo pháp cho các thí chủ. 
Chính vì vậy, các thí chủ có thể tích lũy được công đức 
lớn lao - vì họ được cúng dường đến một hành giả, một vị 
thiền sư, và cho cả một trung tâm thiền. Đó là một cơ hội 
hiếm có cho những người có phước duyên. 

Phần lớn các thiền sư nổi tiếng thường không đi khất 
thực. Ngay cả các vị trụ trì trong nhiều tu viện, khi đã là 
người có chức vị, thường dễ dàng nhận được rất nhiều 
phẩm vật cúng dường - nhất là thực phẩm. Vì thế, họ ít khi 
đi khất thực. 

Nhưng đối với tôi, tôi muốn thực hành thiền, và tôi 
muốn chia sẻ thông tin về các khóa thiền hay các trung 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

286 
 

Câu hỏi 10: Ngài có thể chia sẻ với chúng con về 
mục đích và lợi ích của việc đi khất thực được không 
ạ? Và khi đi khất thực, con nên thực hành như thế nào 
để tạo thêm nhiều phước báu, không chỉ cho riêng con 
mà cho tất cả mọi người?  

Trả lời:  
 Là một hành giả thực hành thiền và cũng là một thiền 

sư, tôi thường xuyên đi khất thực - không chỉ để nhận vật 
thực, mà còn để mời thí chủ đến tu viện hành thiền mỗi 
ngày. 
 Tôi bắt đầu cả hai việc - vừa dạy thiền, vừa đi khất thực - 
từ đầu tháng Mười năm 2002, khi tôi mới xuất gia. 
 Vì vậy, tôi đi khất thực như một hành giả và một thiền sư, 
không giống như phần lớn các sadi hay tăng sĩ tại 
Myanmar, những vị đi khất thực thường là những vị tu 
học và nghiên cứu giáo pháp. 

Còn tôi, là người đang giảng dạy thiền, lẽ ra không cần 
phải đi khất thực. Bởi vì nếu chỉ muốn có đủ thức ăn, thì 
tôi đã nhận được đầy đủ cúng dường tại  tu viện rồi. 
Nhưng tôi vẫn chọn đi khất thực - đặc biệt là để mời các 
thí chủ đến hành thiền vào mỗi buổi sáng. 

Ngoài ra, tôi có thể trao tặng sách Pháp hoặc các đĩa 
MP3 ghi âm các bài giảng đến tay các thí chủ. Bằng cách 
này, tôi kết hợp việc đi khất thực với việc phân phát giáo 
pháp, gieo duyên hành thiền. 

Hơn nữa, khi tôi có thể thành lập trung tâm Thabarwa, 
chúng tôi đi khất thực cùng với nhiều vị tăng. Việc này 
cũng là một hình thức giới thiệu trung tâm Thabarwa đến 
với cộng đồng: “Chúng tôi mở trung tâm Thabarwa tại nơi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   286RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   286 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   287RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   287 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



288

Sayadaw Ashin Ottamathara 

289 
 

MINDFULLNESS PRACTICE IN DAILY LIFE 
HÀNH THIỀN TRONG ĐỜI SỐNG HÀNG NGÀY 

Question 1:  

Dear Sayadaw, please teach me more about how to 
practice meditation and how I can develop my practice 
day by day.  

Answer: 
Like learning Buddhist literature, for the students who 

are learning Buddhist literature, they have to learn most of 
the time. They have to learn from the teacher, and then, they 
have to study by themselves to get it by heart. It will take 
many years-even nearly their whole life. They may get a 
certificate through examination. Some monks may not get 
certificates, but they are using their whole life for learning 
and teaching Buddhist literature. 

Only a few monks are getting outstanding results in 
examinations, but most monks may be normal. They may 
not be well known among other monks or people, but they 
are busy learning Buddhist literature. Some are busy with 
teaching Buddhist literature. 

Practicing meditation from what I understand is the 
same as learning Buddhist literature. Now what we are 
doing is practicing meditation and teaching meditation, 
sharing our experience, asking questions, and doing good 
deeds together as monks, samaneras, nuns, volunteers, or 
full-time meditators. By doing this, some monks, nuns, or 
meditators may get enlightenment, and may be well known 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

288 
 

tâm thiền. Do đó, tôi kết hợp việc đi khất thực với việc 
truyền bá giáo pháp của Đức Phật. 

Hơn nữa, khi tôi đi khất thực, tôi gặp rất nhiều người 
đang gặp khó khăn trong xã hội. Với những người ấy, tôi 
có thể hướng dẫn họ: “Quý vị có thể đến trung tâm để gặp 
gỡ, để hành thiền, để tìm lại sự hòa hợp.” 

Bất cứ điều gì tôi làm, tôi vẫn thường làm theo cách 
ấy. Có thể nhiều người khác không làm như vậy. Còn tôi, 
tôi làm một việc vì rất nhiều lý do. Đây là sự cộng tác. 
Cộng tác không chỉ là giữa con người với nhau, mà còn là 
giữa những hoạt động với nhau. 

Chính nhờ cách đó, tôi ngày càng thuần thục hơn trong 
việc cộng tác - Làm nhiều việc cùng nhau, và thực hành 
thiền cùng nhiều người khác nhau - như thế đó. 
 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   289RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   289 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

289 
 

MINDFULLNESS PRACTICE IN DAILY LIFE 
HÀNH THIỀN TRONG ĐỜI SỐNG HÀNG NGÀY 

Question 1:  

Dear Sayadaw, please teach me more about how to 
practice meditation and how I can develop my practice 
day by day.  

Answer: 
Like learning Buddhist literature, for the students who 

are learning Buddhist literature, they have to learn most of 
the time. They have to learn from the teacher, and then, they 
have to study by themselves to get it by heart. It will take 
many years-even nearly their whole life. They may get a 
certificate through examination. Some monks may not get 
certificates, but they are using their whole life for learning 
and teaching Buddhist literature. 

Only a few monks are getting outstanding results in 
examinations, but most monks may be normal. They may 
not be well known among other monks or people, but they 
are busy learning Buddhist literature. Some are busy with 
teaching Buddhist literature. 

Practicing meditation from what I understand is the 
same as learning Buddhist literature. Now what we are 
doing is practicing meditation and teaching meditation, 
sharing our experience, asking questions, and doing good 
deeds together as monks, samaneras, nuns, volunteers, or 
full-time meditators. By doing this, some monks, nuns, or 
meditators may get enlightenment, and may be well known 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

288 
 

tâm thiền. Do đó, tôi kết hợp việc đi khất thực với việc 
truyền bá giáo pháp của Đức Phật. 

Hơn nữa, khi tôi đi khất thực, tôi gặp rất nhiều người 
đang gặp khó khăn trong xã hội. Với những người ấy, tôi 
có thể hướng dẫn họ: “Quý vị có thể đến trung tâm để gặp 
gỡ, để hành thiền, để tìm lại sự hòa hợp.” 

Bất cứ điều gì tôi làm, tôi vẫn thường làm theo cách 
ấy. Có thể nhiều người khác không làm như vậy. Còn tôi, 
tôi làm một việc vì rất nhiều lý do. Đây là sự cộng tác. 
Cộng tác không chỉ là giữa con người với nhau, mà còn là 
giữa những hoạt động với nhau. 

Chính nhờ cách đó, tôi ngày càng thuần thục hơn trong 
việc cộng tác - Làm nhiều việc cùng nhau, và thực hành 
thiền cùng nhiều người khác nhau - như thế đó. 
 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   288RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   288 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   288RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   288 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



289

Sayadaw Ashin Ottamathara 

289 
 

MINDFULLNESS PRACTICE IN DAILY LIFE 
HÀNH THIỀN TRONG ĐỜI SỐNG HÀNG NGÀY 

Question 1:  

Dear Sayadaw, please teach me more about how to 
practice meditation and how I can develop my practice 
day by day.  

Answer: 
Like learning Buddhist literature, for the students who 

are learning Buddhist literature, they have to learn most of 
the time. They have to learn from the teacher, and then, they 
have to study by themselves to get it by heart. It will take 
many years-even nearly their whole life. They may get a 
certificate through examination. Some monks may not get 
certificates, but they are using their whole life for learning 
and teaching Buddhist literature. 

Only a few monks are getting outstanding results in 
examinations, but most monks may be normal. They may 
not be well known among other monks or people, but they 
are busy learning Buddhist literature. Some are busy with 
teaching Buddhist literature. 

Practicing meditation from what I understand is the 
same as learning Buddhist literature. Now what we are 
doing is practicing meditation and teaching meditation, 
sharing our experience, asking questions, and doing good 
deeds together as monks, samaneras, nuns, volunteers, or 
full-time meditators. By doing this, some monks, nuns, or 
meditators may get enlightenment, and may be well known 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

288 
 

tâm thiền. Do đó, tôi kết hợp việc đi khất thực với việc 
truyền bá giáo pháp của Đức Phật. 

Hơn nữa, khi tôi đi khất thực, tôi gặp rất nhiều người 
đang gặp khó khăn trong xã hội. Với những người ấy, tôi 
có thể hướng dẫn họ: “Quý vị có thể đến trung tâm để gặp 
gỡ, để hành thiền, để tìm lại sự hòa hợp.” 

Bất cứ điều gì tôi làm, tôi vẫn thường làm theo cách 
ấy. Có thể nhiều người khác không làm như vậy. Còn tôi, 
tôi làm một việc vì rất nhiều lý do. Đây là sự cộng tác. 
Cộng tác không chỉ là giữa con người với nhau, mà còn là 
giữa những hoạt động với nhau. 

Chính nhờ cách đó, tôi ngày càng thuần thục hơn trong 
việc cộng tác - Làm nhiều việc cùng nhau, và thực hành 
thiền cùng nhiều người khác nhau - như thế đó. 
 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   289RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   289 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

289 
 

MINDFULLNESS PRACTICE IN DAILY LIFE 
HÀNH THIỀN TRONG ĐỜI SỐNG HÀNG NGÀY 

Question 1:  

Dear Sayadaw, please teach me more about how to 
practice meditation and how I can develop my practice 
day by day.  

Answer: 
Like learning Buddhist literature, for the students who 

are learning Buddhist literature, they have to learn most of 
the time. They have to learn from the teacher, and then, they 
have to study by themselves to get it by heart. It will take 
many years-even nearly their whole life. They may get a 
certificate through examination. Some monks may not get 
certificates, but they are using their whole life for learning 
and teaching Buddhist literature. 

Only a few monks are getting outstanding results in 
examinations, but most monks may be normal. They may 
not be well known among other monks or people, but they 
are busy learning Buddhist literature. Some are busy with 
teaching Buddhist literature. 

Practicing meditation from what I understand is the 
same as learning Buddhist literature. Now what we are 
doing is practicing meditation and teaching meditation, 
sharing our experience, asking questions, and doing good 
deeds together as monks, samaneras, nuns, volunteers, or 
full-time meditators. By doing this, some monks, nuns, or 
meditators may get enlightenment, and may be well known 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

288 
 

tâm thiền. Do đó, tôi kết hợp việc đi khất thực với việc 
truyền bá giáo pháp của Đức Phật. 

Hơn nữa, khi tôi đi khất thực, tôi gặp rất nhiều người 
đang gặp khó khăn trong xã hội. Với những người ấy, tôi 
có thể hướng dẫn họ: “Quý vị có thể đến trung tâm để gặp 
gỡ, để hành thiền, để tìm lại sự hòa hợp.” 

Bất cứ điều gì tôi làm, tôi vẫn thường làm theo cách 
ấy. Có thể nhiều người khác không làm như vậy. Còn tôi, 
tôi làm một việc vì rất nhiều lý do. Đây là sự cộng tác. 
Cộng tác không chỉ là giữa con người với nhau, mà còn là 
giữa những hoạt động với nhau. 

Chính nhờ cách đó, tôi ngày càng thuần thục hơn trong 
việc cộng tác - Làm nhiều việc cùng nhau, và thực hành 
thiền cùng nhiều người khác nhau - như thế đó. 
 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   288RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   288 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   289RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   289 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



290

Sayadaw Ashin Ottamathara 

291 
 

cấp nào cả. Tuy vậy, họ vẫn dành trọn cả cuộc đời để học 
và dạy Phật pháp. 

Chỉ một vài chư Tăng đạt được kết quả thật sự xuất sắc 
trong các kỳ thi, còn phần lớn chư Tăng thì không đạt được 
điều đó - họ chỉ đạt được kết quả bình thường, và họ không 
quá nổi tiếng trong giới tu sĩ cũng như với cư sĩ. Tuy nhiên, 
họ vẫn luôn bận rộn với việc học Phật pháp. Một số người 
thì chuyên dạy Phật pháp. 

Việc thực hành thiền cũng giống như học Pháp học vậy. 
Giờ đây, chúng ta đang thực hành, đang giảng dạy, đang 
chia sẻ trải nghiệm, vấn đáp, và cùng nhau làm thiện pháp 
- trong vai trò là chư Tăng, sa di, tu nữ, tình nguyện viên 
hay thiền sinh toàn thời gian. 

Bằng cách sống và hành như vậy, một vài chư Tăng, tu 
nữ hay hành giả có thể sẽ giác ngộ, có thể trở nên nổi tiếng 
trong giới tu sĩ và cư sĩ, và có thể thành công trong việc dạy 
thiền và giúp đỡ người khác. 

Chúng ta cần phải tiếp tục làm như thế này trong suốt 
cả đời. Rồi sẽ ngày càng có thêm nhiều hành giả, nhiều 
người thực hành thiền, nhiều thiền sư, và nhiều trung tâm 
thiền - điều đó là chắc chắn. Một vài hành giả có thể sẽ giác 
ngộ trong đời này. Nhưng về lâu dài, gần như tất cả những 
người thực hành sẽ đạt đến giác ngộ. 

Dẫu vậy, điều đó có thể cần nhiều kiếp sống. Không 
phải ai cũng có thể giác ngộ, thành công, hay nổi tiếng trong 
đời này - cả với giới Tăng sĩ lẫn cư sĩ. Nhưng nếu xét trong 
vòng luân hồi vô tận - Samsara - thì chúng ta chắc chắn sẽ 
thành công, như ước nguyện, như khát vọng mạnh mẽ mà 
chúng ta đang có. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   291RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   291 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

291 
 

cấp nào cả. Tuy vậy, họ vẫn dành trọn cả cuộc đời để học 
và dạy Phật pháp. 

Chỉ một vài chư Tăng đạt được kết quả thật sự xuất sắc 
trong các kỳ thi, còn phần lớn chư Tăng thì không đạt được 
điều đó - họ chỉ đạt được kết quả bình thường, và họ không 
quá nổi tiếng trong giới tu sĩ cũng như với cư sĩ. Tuy nhiên, 
họ vẫn luôn bận rộn với việc học Phật pháp. Một số người 
thì chuyên dạy Phật pháp. 

Việc thực hành thiền cũng giống như học Pháp học vậy. 
Giờ đây, chúng ta đang thực hành, đang giảng dạy, đang 
chia sẻ trải nghiệm, vấn đáp, và cùng nhau làm thiện pháp 
- trong vai trò là chư Tăng, sa di, tu nữ, tình nguyện viên 
hay thiền sinh toàn thời gian. 

Bằng cách sống và hành như vậy, một vài chư Tăng, tu 
nữ hay hành giả có thể sẽ giác ngộ, có thể trở nên nổi tiếng 
trong giới tu sĩ và cư sĩ, và có thể thành công trong việc dạy 
thiền và giúp đỡ người khác. 

Chúng ta cần phải tiếp tục làm như thế này trong suốt 
cả đời. Rồi sẽ ngày càng có thêm nhiều hành giả, nhiều 
người thực hành thiền, nhiều thiền sư, và nhiều trung tâm 
thiền - điều đó là chắc chắn. Một vài hành giả có thể sẽ giác 
ngộ trong đời này. Nhưng về lâu dài, gần như tất cả những 
người thực hành sẽ đạt đến giác ngộ. 

Dẫu vậy, điều đó có thể cần nhiều kiếp sống. Không 
phải ai cũng có thể giác ngộ, thành công, hay nổi tiếng trong 
đời này - cả với giới Tăng sĩ lẫn cư sĩ. Nhưng nếu xét trong 
vòng luân hồi vô tận - Samsara - thì chúng ta chắc chắn sẽ 
thành công, như ước nguyện, như khát vọng mạnh mẽ mà 
chúng ta đang có. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

290 
 

among monks and laypeople. They get success in teaching 
meditation or helping others. 

We need to continue doing this for our whole life. And 
then, there will be more and more meditators, more 
meditation teachers, and more meditation centers for sure. 
Some practitioners may get enlightenment. But in the long 
term, nearly all meditators and practitioners may get 
enlightenment for sure. 

If we are seeing only this one life, not everyone can get 
enlightenment, not everyone can get success among the 
monks and laypeople. But for the samsara or the 
whole  endless cycle, we are sure to get success. We all are 
sure to get success as we wish, as our strong desire. 

Even if we are not sure to get enlightenment or success, 
well-known in this life, we are sure in the future. We are 
sure to be satisfied with this kind of doing good deeds.  

Câu hỏi 1: Kính bạch ngài, xin ngài chỉ dạy thêm cho 
con về cách thực hành thiền và cách để phát triển sự 
thực hành của mình mỗi ngày. 

Trả lời:  
Giống như những người học sinh, thì những người tu 

học chúng ta cũng cần phải học Pháp học, học những lời 
Phật dạy trong phần lớn thời gian. Chúng ta học từ người 
thầy, và chúng ta cũng phải tự học để những lời dạy đó thấm 
sâu vào trong tim chúng ta. Việc này sẽ mất nhiều năm, 
thậm chí là cả đời. 

Chúng ta có thể đạt được những bằng cấp liên quan đến 
các kỳ thi, nhưng cũng có những chư Tăng không có bằng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   290RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   290 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   290RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   290 11/10/25   11:40 AM11/10/25   11:40 AM



291

Sayadaw Ashin Ottamathara 

291 
 

cấp nào cả. Tuy vậy, họ vẫn dành trọn cả cuộc đời để học 
và dạy Phật pháp. 

Chỉ một vài chư Tăng đạt được kết quả thật sự xuất sắc 
trong các kỳ thi, còn phần lớn chư Tăng thì không đạt được 
điều đó - họ chỉ đạt được kết quả bình thường, và họ không 
quá nổi tiếng trong giới tu sĩ cũng như với cư sĩ. Tuy nhiên, 
họ vẫn luôn bận rộn với việc học Phật pháp. Một số người 
thì chuyên dạy Phật pháp. 

Việc thực hành thiền cũng giống như học Pháp học vậy. 
Giờ đây, chúng ta đang thực hành, đang giảng dạy, đang 
chia sẻ trải nghiệm, vấn đáp, và cùng nhau làm thiện pháp 
- trong vai trò là chư Tăng, sa di, tu nữ, tình nguyện viên 
hay thiền sinh toàn thời gian. 

Bằng cách sống và hành như vậy, một vài chư Tăng, tu 
nữ hay hành giả có thể sẽ giác ngộ, có thể trở nên nổi tiếng 
trong giới tu sĩ và cư sĩ, và có thể thành công trong việc dạy 
thiền và giúp đỡ người khác. 

Chúng ta cần phải tiếp tục làm như thế này trong suốt 
cả đời. Rồi sẽ ngày càng có thêm nhiều hành giả, nhiều 
người thực hành thiền, nhiều thiền sư, và nhiều trung tâm 
thiền - điều đó là chắc chắn. Một vài hành giả có thể sẽ giác 
ngộ trong đời này. Nhưng về lâu dài, gần như tất cả những 
người thực hành sẽ đạt đến giác ngộ. 

Dẫu vậy, điều đó có thể cần nhiều kiếp sống. Không 
phải ai cũng có thể giác ngộ, thành công, hay nổi tiếng trong 
đời này - cả với giới Tăng sĩ lẫn cư sĩ. Nhưng nếu xét trong 
vòng luân hồi vô tận - Samsara - thì chúng ta chắc chắn sẽ 
thành công, như ước nguyện, như khát vọng mạnh mẽ mà 
chúng ta đang có. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   291RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   291 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

291 
 

cấp nào cả. Tuy vậy, họ vẫn dành trọn cả cuộc đời để học 
và dạy Phật pháp. 

Chỉ một vài chư Tăng đạt được kết quả thật sự xuất sắc 
trong các kỳ thi, còn phần lớn chư Tăng thì không đạt được 
điều đó - họ chỉ đạt được kết quả bình thường, và họ không 
quá nổi tiếng trong giới tu sĩ cũng như với cư sĩ. Tuy nhiên, 
họ vẫn luôn bận rộn với việc học Phật pháp. Một số người 
thì chuyên dạy Phật pháp. 

Việc thực hành thiền cũng giống như học Pháp học vậy. 
Giờ đây, chúng ta đang thực hành, đang giảng dạy, đang 
chia sẻ trải nghiệm, vấn đáp, và cùng nhau làm thiện pháp 
- trong vai trò là chư Tăng, sa di, tu nữ, tình nguyện viên 
hay thiền sinh toàn thời gian. 

Bằng cách sống và hành như vậy, một vài chư Tăng, tu 
nữ hay hành giả có thể sẽ giác ngộ, có thể trở nên nổi tiếng 
trong giới tu sĩ và cư sĩ, và có thể thành công trong việc dạy 
thiền và giúp đỡ người khác. 

Chúng ta cần phải tiếp tục làm như thế này trong suốt 
cả đời. Rồi sẽ ngày càng có thêm nhiều hành giả, nhiều 
người thực hành thiền, nhiều thiền sư, và nhiều trung tâm 
thiền - điều đó là chắc chắn. Một vài hành giả có thể sẽ giác 
ngộ trong đời này. Nhưng về lâu dài, gần như tất cả những 
người thực hành sẽ đạt đến giác ngộ. 

Dẫu vậy, điều đó có thể cần nhiều kiếp sống. Không 
phải ai cũng có thể giác ngộ, thành công, hay nổi tiếng trong 
đời này - cả với giới Tăng sĩ lẫn cư sĩ. Nhưng nếu xét trong 
vòng luân hồi vô tận - Samsara - thì chúng ta chắc chắn sẽ 
thành công, như ước nguyện, như khát vọng mạnh mẽ mà 
chúng ta đang có. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

290 
 

among monks and laypeople. They get success in teaching 
meditation or helping others. 

We need to continue doing this for our whole life. And 
then, there will be more and more meditators, more 
meditation teachers, and more meditation centers for sure. 
Some practitioners may get enlightenment. But in the long 
term, nearly all meditators and practitioners may get 
enlightenment for sure. 

If we are seeing only this one life, not everyone can get 
enlightenment, not everyone can get success among the 
monks and laypeople. But for the samsara or the 
whole  endless cycle, we are sure to get success. We all are 
sure to get success as we wish, as our strong desire. 

Even if we are not sure to get enlightenment or success, 
well-known in this life, we are sure in the future. We are 
sure to be satisfied with this kind of doing good deeds.  

Câu hỏi 1: Kính bạch ngài, xin ngài chỉ dạy thêm cho 
con về cách thực hành thiền và cách để phát triển sự 
thực hành của mình mỗi ngày. 

Trả lời:  
Giống như những người học sinh, thì những người tu 

học chúng ta cũng cần phải học Pháp học, học những lời 
Phật dạy trong phần lớn thời gian. Chúng ta học từ người 
thầy, và chúng ta cũng phải tự học để những lời dạy đó thấm 
sâu vào trong tim chúng ta. Việc này sẽ mất nhiều năm, 
thậm chí là cả đời. 

Chúng ta có thể đạt được những bằng cấp liên quan đến 
các kỳ thi, nhưng cũng có những chư Tăng không có bằng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   290RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   290 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   291RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   291 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



292

Sayadaw Ashin Ottamathara 

293 
 

practicing with a sleepy mind; they are not grasping the 
sleepiness, they are trying to use the sleepy mind to practice 
mindfulness and detachment. 

 Sometimes there will be boredom, but they try to use 
both bored and interested mind states to do good deeds. 
Sometimes there will be anger; we should continue our 
practice even with an angry mind. Even if we are angry, we 
should continue the practice to fight against the angry mind. 
You must be able to practice meditation or do good deeds 
with both a grasping mind and a letting-go mind. Now, you 
are not practicing meditation seriously, that’s why you do 
not understand what it really means to practice meditation 
seriously. 

Câu hỏi 2: Thưa Sayadaw, thực hành nghiêm túc là 
như thế nào? Khi con thực hành nhiều, con cảm thấy 
mệt mỏi và chán nản, giống như ăn một món quá nhiều 
lần thì sinh ngán. Lúc đầu con không hiểu lời dạy về sự 
xả ly, nhưng nghe lặp đi lặp lại mãi khiến con cảm thấy 
nhàm chán. Con rất thích nghe Ngài giảng nhưng con 
mong được nghe những cách giảng dạy mới mẻ hơn. 
Vậy làm sao để con có thể thực hành thật sự nghiêm 
túc? 

Trả lời: 
Thực hành nghiêm túc là thực hành cả khi ngồi thiền lẫn 

trong sinh hoạt hằng ngày. Chúng ta nên chuyên tâm vào 
việc thực hành chánh niệm và xả ly trong từng khoảnh khắc 
hiện tại.  

Bạn cần có khả năng thực hành chánh niệm và xả ly 
trong cả lúc hứng thú lẫn khi nhàm chán. Khi có hứng thú, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   293RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   293 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

293 
 

practicing with a sleepy mind; they are not grasping the 
sleepiness, they are trying to use the sleepy mind to practice 
mindfulness and detachment. 

 Sometimes there will be boredom, but they try to use 
both bored and interested mind states to do good deeds. 
Sometimes there will be anger; we should continue our 
practice even with an angry mind. Even if we are angry, we 
should continue the practice to fight against the angry mind. 
You must be able to practice meditation or do good deeds 
with both a grasping mind and a letting-go mind. Now, you 
are not practicing meditation seriously, that’s why you do 
not understand what it really means to practice meditation 
seriously. 

Câu hỏi 2: Thưa Sayadaw, thực hành nghiêm túc là 
như thế nào? Khi con thực hành nhiều, con cảm thấy 
mệt mỏi và chán nản, giống như ăn một món quá nhiều 
lần thì sinh ngán. Lúc đầu con không hiểu lời dạy về sự 
xả ly, nhưng nghe lặp đi lặp lại mãi khiến con cảm thấy 
nhàm chán. Con rất thích nghe Ngài giảng nhưng con 
mong được nghe những cách giảng dạy mới mẻ hơn. 
Vậy làm sao để con có thể thực hành thật sự nghiêm 
túc? 

Trả lời: 
Thực hành nghiêm túc là thực hành cả khi ngồi thiền lẫn 

trong sinh hoạt hằng ngày. Chúng ta nên chuyên tâm vào 
việc thực hành chánh niệm và xả ly trong từng khoảnh khắc 
hiện tại.  

Bạn cần có khả năng thực hành chánh niệm và xả ly 
trong cả lúc hứng thú lẫn khi nhàm chán. Khi có hứng thú, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

292 
 

Điều này tuy đơn giản, nhưng sâu sắc. Ngay cả khi 
chúng ta không chắc chắn sẽ giác ngộ trong kiếp sống hiện 
tại, thì chúng ta vẫn có thể chắc chắn rằng mình sẽ giác ngộ 
trong tương lai. Có thể trong đời này chúng ta không nổi 
tiếng, nhưng chắc chắn chúng ta sẽ mãn nguyện trong tương 
lai, nhờ những việc làm thiện pháp mà chúng ta đang làm 
trong hiện tại. 

Question 2:  

Dear Sayadaw, what does it mean to practice 
seriously? When I practice a lot, I feel tired and bored, 
like eating the same food too often. At first, I didn’t 
understand the teaching on detachment, but hearing the 
same words again and again made me bored. I enjoy 
listening to Sayadaw, but I wish to hear new ways of 
teaching. So, how can I truly practice seriously? 

Answer:  
Practicing meditation seriously is to practice both sitting 

meditation and meditation in daily activities. We should be 
busy practicing mindfulness and detachment in every 
present moment.  

You must be able to practice mindfulness and 
detachment in both an interesting and boring mind. You are 
able to practice meditation when you are interested, but if 
you feel bored, it becomes difficult to practice. You must 
dare to fight against a bored mind when practicing 
meditation or doing good deeds. You will see many 
Myanmar nuns and meditators who are sleepy while they 
are practicing meditation and doing good deeds. This is 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   292RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   292 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   292RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   292 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



293

Sayadaw Ashin Ottamathara 

293 
 

practicing with a sleepy mind; they are not grasping the 
sleepiness, they are trying to use the sleepy mind to practice 
mindfulness and detachment. 

 Sometimes there will be boredom, but they try to use 
both bored and interested mind states to do good deeds. 
Sometimes there will be anger; we should continue our 
practice even with an angry mind. Even if we are angry, we 
should continue the practice to fight against the angry mind. 
You must be able to practice meditation or do good deeds 
with both a grasping mind and a letting-go mind. Now, you 
are not practicing meditation seriously, that’s why you do 
not understand what it really means to practice meditation 
seriously. 

Câu hỏi 2: Thưa Sayadaw, thực hành nghiêm túc là 
như thế nào? Khi con thực hành nhiều, con cảm thấy 
mệt mỏi và chán nản, giống như ăn một món quá nhiều 
lần thì sinh ngán. Lúc đầu con không hiểu lời dạy về sự 
xả ly, nhưng nghe lặp đi lặp lại mãi khiến con cảm thấy 
nhàm chán. Con rất thích nghe Ngài giảng nhưng con 
mong được nghe những cách giảng dạy mới mẻ hơn. 
Vậy làm sao để con có thể thực hành thật sự nghiêm 
túc? 

Trả lời: 
Thực hành nghiêm túc là thực hành cả khi ngồi thiền lẫn 

trong sinh hoạt hằng ngày. Chúng ta nên chuyên tâm vào 
việc thực hành chánh niệm và xả ly trong từng khoảnh khắc 
hiện tại.  

Bạn cần có khả năng thực hành chánh niệm và xả ly 
trong cả lúc hứng thú lẫn khi nhàm chán. Khi có hứng thú, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   293RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   293 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

293 
 

practicing with a sleepy mind; they are not grasping the 
sleepiness, they are trying to use the sleepy mind to practice 
mindfulness and detachment. 

 Sometimes there will be boredom, but they try to use 
both bored and interested mind states to do good deeds. 
Sometimes there will be anger; we should continue our 
practice even with an angry mind. Even if we are angry, we 
should continue the practice to fight against the angry mind. 
You must be able to practice meditation or do good deeds 
with both a grasping mind and a letting-go mind. Now, you 
are not practicing meditation seriously, that’s why you do 
not understand what it really means to practice meditation 
seriously. 

Câu hỏi 2: Thưa Sayadaw, thực hành nghiêm túc là 
như thế nào? Khi con thực hành nhiều, con cảm thấy 
mệt mỏi và chán nản, giống như ăn một món quá nhiều 
lần thì sinh ngán. Lúc đầu con không hiểu lời dạy về sự 
xả ly, nhưng nghe lặp đi lặp lại mãi khiến con cảm thấy 
nhàm chán. Con rất thích nghe Ngài giảng nhưng con 
mong được nghe những cách giảng dạy mới mẻ hơn. 
Vậy làm sao để con có thể thực hành thật sự nghiêm 
túc? 

Trả lời: 
Thực hành nghiêm túc là thực hành cả khi ngồi thiền lẫn 

trong sinh hoạt hằng ngày. Chúng ta nên chuyên tâm vào 
việc thực hành chánh niệm và xả ly trong từng khoảnh khắc 
hiện tại.  

Bạn cần có khả năng thực hành chánh niệm và xả ly 
trong cả lúc hứng thú lẫn khi nhàm chán. Khi có hứng thú, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

292 
 

Điều này tuy đơn giản, nhưng sâu sắc. Ngay cả khi 
chúng ta không chắc chắn sẽ giác ngộ trong kiếp sống hiện 
tại, thì chúng ta vẫn có thể chắc chắn rằng mình sẽ giác ngộ 
trong tương lai. Có thể trong đời này chúng ta không nổi 
tiếng, nhưng chắc chắn chúng ta sẽ mãn nguyện trong tương 
lai, nhờ những việc làm thiện pháp mà chúng ta đang làm 
trong hiện tại. 

Question 2:  

Dear Sayadaw, what does it mean to practice 
seriously? When I practice a lot, I feel tired and bored, 
like eating the same food too often. At first, I didn’t 
understand the teaching on detachment, but hearing the 
same words again and again made me bored. I enjoy 
listening to Sayadaw, but I wish to hear new ways of 
teaching. So, how can I truly practice seriously? 

Answer:  
Practicing meditation seriously is to practice both sitting 

meditation and meditation in daily activities. We should be 
busy practicing mindfulness and detachment in every 
present moment.  

You must be able to practice mindfulness and 
detachment in both an interesting and boring mind. You are 
able to practice meditation when you are interested, but if 
you feel bored, it becomes difficult to practice. You must 
dare to fight against a bored mind when practicing 
meditation or doing good deeds. You will see many 
Myanmar nuns and meditators who are sleepy while they 
are practicing meditation and doing good deeds. This is 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   292RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   292 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   293RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   293 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



294

Sayadaw Ashin Ottamathara 

295 
 

So in that case, what is the right understanding? And 
how to deal with them to help them in the best way? Or 
should we just be patient?  

My question is: how should we deal with people who 
understand what we are sharing, but do not practice - 
or do not practice enough? What should we do? Should 
we just encourage them to practice first? 

Answer:   
We should do both, because they want to listen - they 

don’t want to practice. So, fulfill their needs as much as 
possible. In this way, they will fulfill our needs. Our need 
is to do good deeds. As we do as they want - to know more 
than to do - we should fulfill their need in order to fulfill 
our need of practicing meditation by more and more people. 
They may not practice, but because of fulfilling their needs, 
our need to practice meditation by many people will be 
fulfilled. It may involve them or not, but we are sure to 
achieve success in fulfilling our need. 

Câu hỏi 3: Dạ, khi mà mình chia sẻ về hành thiền với 
một số người, thì họ muốn nghe nhiều hơn là muốn thực 
hành. Và đôi khi con thấy rằng, việc chia sẻ lý thuyết sẽ 
không tốt bằng việc chỉ động viên họ tiếp tục thực hành. 
Và con muốn hỏi Ngài rằng: vậy thì mình cần phải làm 
gì trong trường hợp đó ạ? 

Trả lời: 
Chúng ta nên làm cả hai, bởi vì họ muốn nghe, chứ 

không phải thực hành. Họ muốn nghe nhiều hơn là thực 
hành. Vì vậy, đáp ứng nhu cầu của họ - đáp ứng nhu cầu 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   295RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   295 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

295 
 

So in that case, what is the right understanding? And 
how to deal with them to help them in the best way? Or 
should we just be patient?  

My question is: how should we deal with people who 
understand what we are sharing, but do not practice - 
or do not practice enough? What should we do? Should 
we just encourage them to practice first? 

Answer:   
We should do both, because they want to listen - they 

don’t want to practice. So, fulfill their needs as much as 
possible. In this way, they will fulfill our needs. Our need 
is to do good deeds. As we do as they want - to know more 
than to do - we should fulfill their need in order to fulfill 
our need of practicing meditation by more and more people. 
They may not practice, but because of fulfilling their needs, 
our need to practice meditation by many people will be 
fulfilled. It may involve them or not, but we are sure to 
achieve success in fulfilling our need. 

Câu hỏi 3: Dạ, khi mà mình chia sẻ về hành thiền với 
một số người, thì họ muốn nghe nhiều hơn là muốn thực 
hành. Và đôi khi con thấy rằng, việc chia sẻ lý thuyết sẽ 
không tốt bằng việc chỉ động viên họ tiếp tục thực hành. 
Và con muốn hỏi Ngài rằng: vậy thì mình cần phải làm 
gì trong trường hợp đó ạ? 

Trả lời: 
Chúng ta nên làm cả hai, bởi vì họ muốn nghe, chứ 

không phải thực hành. Họ muốn nghe nhiều hơn là thực 
hành. Vì vậy, đáp ứng nhu cầu của họ - đáp ứng nhu cầu 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

294 
 

bạn có thể thực hành thiền, nhưng khi thấy chán, thì rất khó 
để thực hành. Bạn phải dám đối mặt và vượt qua sự chán 
nản khi hành thiền hay khi làm thiện pháp. Nhiều tu nữ và 
thiền sinh người Myanmar vẫn bị hôn trầm chi phối khi 
hành thiền hoặc làm thiện pháp. Họ đang thực hành trong 
trạng thái buồn ngủ nhưng họ không bám víu vào tâm buồn 
ngủ mà đang cố gắng tận dụng nó để thực hành chánh niệm 
và xả ly. Đôi lúc sẽ cảm thấy chán, nhưng họ vẫn dùng cả 
trạng thái chán nản và thích thú để làm các thiện pháp.  

Đôi khi tâm sân khởi lên, chúng ta cần nỗ lực thực hành 
để vượt qua nó. Dù đang bực bội, ta vẫn nên tiếp tục thực 
hành nhằm chuyển hoá và vượt qua tâm sân. Bạn cần có 
khả năng hành thiền hoặc làm thiện pháp với cả tâm dính 
mắc lẫn tâm xả ly. Hiện tại, bạn chưa thực hành nghiêm túc, 
nên bạn chưa hiểu rõ thế nào là thực hành một cách nghiêm 
túc. 

Question 3:  

When I share my experience and concern about 
practicing meditation with some people, I realize that 
they understand what I’m sharing, but they are not 
practicing. Then they ask again and again how to do it, 
and what to do.  

Sometimes I think that maybe I should not share 
with them in detail, but rather encourage them to 
practice more. It may be better for them, because 
actually, they do understand, but without practice (or 
maybe with not much practice), they cannot solve the 
problem by themselves.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   294RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   294 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   294RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   294 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



295

Sayadaw Ashin Ottamathara 

295 
 

So in that case, what is the right understanding? And 
how to deal with them to help them in the best way? Or 
should we just be patient?  

My question is: how should we deal with people who 
understand what we are sharing, but do not practice - 
or do not practice enough? What should we do? Should 
we just encourage them to practice first? 

Answer:   
We should do both, because they want to listen - they 

don’t want to practice. So, fulfill their needs as much as 
possible. In this way, they will fulfill our needs. Our need 
is to do good deeds. As we do as they want - to know more 
than to do - we should fulfill their need in order to fulfill 
our need of practicing meditation by more and more people. 
They may not practice, but because of fulfilling their needs, 
our need to practice meditation by many people will be 
fulfilled. It may involve them or not, but we are sure to 
achieve success in fulfilling our need. 

Câu hỏi 3: Dạ, khi mà mình chia sẻ về hành thiền với 
một số người, thì họ muốn nghe nhiều hơn là muốn thực 
hành. Và đôi khi con thấy rằng, việc chia sẻ lý thuyết sẽ 
không tốt bằng việc chỉ động viên họ tiếp tục thực hành. 
Và con muốn hỏi Ngài rằng: vậy thì mình cần phải làm 
gì trong trường hợp đó ạ? 

Trả lời: 
Chúng ta nên làm cả hai, bởi vì họ muốn nghe, chứ 

không phải thực hành. Họ muốn nghe nhiều hơn là thực 
hành. Vì vậy, đáp ứng nhu cầu của họ - đáp ứng nhu cầu 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   295RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   295 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

295 
 

So in that case, what is the right understanding? And 
how to deal with them to help them in the best way? Or 
should we just be patient?  

My question is: how should we deal with people who 
understand what we are sharing, but do not practice - 
or do not practice enough? What should we do? Should 
we just encourage them to practice first? 

Answer:   
We should do both, because they want to listen - they 

don’t want to practice. So, fulfill their needs as much as 
possible. In this way, they will fulfill our needs. Our need 
is to do good deeds. As we do as they want - to know more 
than to do - we should fulfill their need in order to fulfill 
our need of practicing meditation by more and more people. 
They may not practice, but because of fulfilling their needs, 
our need to practice meditation by many people will be 
fulfilled. It may involve them or not, but we are sure to 
achieve success in fulfilling our need. 

Câu hỏi 3: Dạ, khi mà mình chia sẻ về hành thiền với 
một số người, thì họ muốn nghe nhiều hơn là muốn thực 
hành. Và đôi khi con thấy rằng, việc chia sẻ lý thuyết sẽ 
không tốt bằng việc chỉ động viên họ tiếp tục thực hành. 
Và con muốn hỏi Ngài rằng: vậy thì mình cần phải làm 
gì trong trường hợp đó ạ? 

Trả lời: 
Chúng ta nên làm cả hai, bởi vì họ muốn nghe, chứ 

không phải thực hành. Họ muốn nghe nhiều hơn là thực 
hành. Vì vậy, đáp ứng nhu cầu của họ - đáp ứng nhu cầu 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

294 
 

bạn có thể thực hành thiền, nhưng khi thấy chán, thì rất khó 
để thực hành. Bạn phải dám đối mặt và vượt qua sự chán 
nản khi hành thiền hay khi làm thiện pháp. Nhiều tu nữ và 
thiền sinh người Myanmar vẫn bị hôn trầm chi phối khi 
hành thiền hoặc làm thiện pháp. Họ đang thực hành trong 
trạng thái buồn ngủ nhưng họ không bám víu vào tâm buồn 
ngủ mà đang cố gắng tận dụng nó để thực hành chánh niệm 
và xả ly. Đôi lúc sẽ cảm thấy chán, nhưng họ vẫn dùng cả 
trạng thái chán nản và thích thú để làm các thiện pháp.  

Đôi khi tâm sân khởi lên, chúng ta cần nỗ lực thực hành 
để vượt qua nó. Dù đang bực bội, ta vẫn nên tiếp tục thực 
hành nhằm chuyển hoá và vượt qua tâm sân. Bạn cần có 
khả năng hành thiền hoặc làm thiện pháp với cả tâm dính 
mắc lẫn tâm xả ly. Hiện tại, bạn chưa thực hành nghiêm túc, 
nên bạn chưa hiểu rõ thế nào là thực hành một cách nghiêm 
túc. 

Question 3:  

When I share my experience and concern about 
practicing meditation with some people, I realize that 
they understand what I’m sharing, but they are not 
practicing. Then they ask again and again how to do it, 
and what to do.  

Sometimes I think that maybe I should not share 
with them in detail, but rather encourage them to 
practice more. It may be better for them, because 
actually, they do understand, but without practice (or 
maybe with not much practice), they cannot solve the 
problem by themselves.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   294RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   294 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   295RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   295 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



296

Sayadaw Ashin Ottamathara 

297 
 

habit of the mind. You should allow whatever good or bad 
happens concerned with your habit, with your practice. 

If you cannot practice by yourself, you can practice in a 
meditation retreat like this. You just need to continue by 
studying, learning and practicing one day after another, one 
month after another, one year after another, one life after 
another. The more you are practicing like this, the more you 
can detach from the society, from the life of a lay person. 
The more you can detach from the life of a lay person, the 
more you can practice for sure. 

Now you have attachment to the life of a lay person. 
That attachment concerned with the life of a lay person is 
the cause of difficulty in your practice. So it will take time. 
You will become older and older. But don’t give up to 
continue your practice. 

If you cannot practice, you can volunteer. You can take 
care of the monastery or meditation center, you can take 
care of new nuns, monks or meditators. 

If you cannot do your best, you must accept what you 
must accept as much as you can. You should not be greedy. 
To practice seriously, you need to be patient enough to 
practice slowly and steadily. You don’t need to be urgent. 

If you are together with us as a member of Thabarwa 
center, Thabarwa center will change. And then you will 
also change. 

If you practice by yourself, it will take a long time. You 
are not sure to change yourself. If you are doing good deeds 
together with us like this, you just need to follow me as a 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   297RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   297 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

297 
 

habit of the mind. You should allow whatever good or bad 
happens concerned with your habit, with your practice. 

If you cannot practice by yourself, you can practice in a 
meditation retreat like this. You just need to continue by 
studying, learning and practicing one day after another, one 
month after another, one year after another, one life after 
another. The more you are practicing like this, the more you 
can detach from the society, from the life of a lay person. 
The more you can detach from the life of a lay person, the 
more you can practice for sure. 

Now you have attachment to the life of a lay person. 
That attachment concerned with the life of a lay person is 
the cause of difficulty in your practice. So it will take time. 
You will become older and older. But don’t give up to 
continue your practice. 

If you cannot practice, you can volunteer. You can take 
care of the monastery or meditation center, you can take 
care of new nuns, monks or meditators. 

If you cannot do your best, you must accept what you 
must accept as much as you can. You should not be greedy. 
To practice seriously, you need to be patient enough to 
practice slowly and steadily. You don’t need to be urgent. 

If you are together with us as a member of Thabarwa 
center, Thabarwa center will change. And then you will 
also change. 

If you practice by yourself, it will take a long time. You 
are not sure to change yourself. If you are doing good deeds 
together with us like this, you just need to follow me as a 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

296 
 

nghe của họ - thì nhu cầu của chúng ta về việc giúp mọi 
người thực hành sẽ được đáp ứng. Nhu cầu của chúng ta về 
việc làm thiện pháp cũng sẽ được đáp ứng. Bởi vì họ muốn 
biết nhiều hơn là thực hành, nên chúng ta nên đáp ứng nhu 
cầu của họ, để có thể đáp ứng được nhu cầu của chúng ta 
về việc giúp người khác thực hành thiền. Có thể họ sẽ 
không thực hành, nhưng cái nhu cầu giúp đỡ người khác 
của chúng ta chắc chắn sẽ được đáp ứng nếu như chúng ta 
đáp ứng nhu cầu của họ. Và như thế thì chúng ta chắc chắn 
sẽ thành công trong việc giúp đỡ những người khác thực 
hành. Nghĩa là: có thể người đó có nghe nhưng không thực 
hành, nhưng nếu chúng ta vẫn tiếp tục làm thiện pháp - để 
đáp ứng nhu cầu của họ - thì không chỉ họ, mà có thể rất 
nhiều người khác nữa sẽ có thể thực hành được thiền, từ cái 
sự mong muốn của chúng ta về việc giúp đỡ những người 
khác thực hành thiền. Nhu cầu đó cũng sẽ được đáp ứng. 

Question 4:  

Dear Sayadaw, I really want to meditate, but I don't 
understand why I can't actually do it. I don't know how 
to make my meditation practice more consistent. For 
example, today I felt like meditating, but something 
kept distracting me with other things, like going out or 
feeling tired. This always happens repeatedly. So I 
spend little time meditating and a lot of time doing other 
things. Please give me some advice. Thank you. 

Answer: 
You must stop grasping the habit of the mind. Now you 

are grasping meditation as much as you want. That is the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   296RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   296 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   296RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   296 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



297

Sayadaw Ashin Ottamathara 

297 
 

habit of the mind. You should allow whatever good or bad 
happens concerned with your habit, with your practice. 

If you cannot practice by yourself, you can practice in a 
meditation retreat like this. You just need to continue by 
studying, learning and practicing one day after another, one 
month after another, one year after another, one life after 
another. The more you are practicing like this, the more you 
can detach from the society, from the life of a lay person. 
The more you can detach from the life of a lay person, the 
more you can practice for sure. 

Now you have attachment to the life of a lay person. 
That attachment concerned with the life of a lay person is 
the cause of difficulty in your practice. So it will take time. 
You will become older and older. But don’t give up to 
continue your practice. 

If you cannot practice, you can volunteer. You can take 
care of the monastery or meditation center, you can take 
care of new nuns, monks or meditators. 

If you cannot do your best, you must accept what you 
must accept as much as you can. You should not be greedy. 
To practice seriously, you need to be patient enough to 
practice slowly and steadily. You don’t need to be urgent. 

If you are together with us as a member of Thabarwa 
center, Thabarwa center will change. And then you will 
also change. 

If you practice by yourself, it will take a long time. You 
are not sure to change yourself. If you are doing good deeds 
together with us like this, you just need to follow me as a 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   297RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   297 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

297 
 

habit of the mind. You should allow whatever good or bad 
happens concerned with your habit, with your practice. 

If you cannot practice by yourself, you can practice in a 
meditation retreat like this. You just need to continue by 
studying, learning and practicing one day after another, one 
month after another, one year after another, one life after 
another. The more you are practicing like this, the more you 
can detach from the society, from the life of a lay person. 
The more you can detach from the life of a lay person, the 
more you can practice for sure. 

Now you have attachment to the life of a lay person. 
That attachment concerned with the life of a lay person is 
the cause of difficulty in your practice. So it will take time. 
You will become older and older. But don’t give up to 
continue your practice. 

If you cannot practice, you can volunteer. You can take 
care of the monastery or meditation center, you can take 
care of new nuns, monks or meditators. 

If you cannot do your best, you must accept what you 
must accept as much as you can. You should not be greedy. 
To practice seriously, you need to be patient enough to 
practice slowly and steadily. You don’t need to be urgent. 

If you are together with us as a member of Thabarwa 
center, Thabarwa center will change. And then you will 
also change. 

If you practice by yourself, it will take a long time. You 
are not sure to change yourself. If you are doing good deeds 
together with us like this, you just need to follow me as a 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

296 
 

nghe của họ - thì nhu cầu của chúng ta về việc giúp mọi 
người thực hành sẽ được đáp ứng. Nhu cầu của chúng ta về 
việc làm thiện pháp cũng sẽ được đáp ứng. Bởi vì họ muốn 
biết nhiều hơn là thực hành, nên chúng ta nên đáp ứng nhu 
cầu của họ, để có thể đáp ứng được nhu cầu của chúng ta 
về việc giúp người khác thực hành thiền. Có thể họ sẽ 
không thực hành, nhưng cái nhu cầu giúp đỡ người khác 
của chúng ta chắc chắn sẽ được đáp ứng nếu như chúng ta 
đáp ứng nhu cầu của họ. Và như thế thì chúng ta chắc chắn 
sẽ thành công trong việc giúp đỡ những người khác thực 
hành. Nghĩa là: có thể người đó có nghe nhưng không thực 
hành, nhưng nếu chúng ta vẫn tiếp tục làm thiện pháp - để 
đáp ứng nhu cầu của họ - thì không chỉ họ, mà có thể rất 
nhiều người khác nữa sẽ có thể thực hành được thiền, từ cái 
sự mong muốn của chúng ta về việc giúp đỡ những người 
khác thực hành thiền. Nhu cầu đó cũng sẽ được đáp ứng. 

Question 4:  

Dear Sayadaw, I really want to meditate, but I don't 
understand why I can't actually do it. I don't know how 
to make my meditation practice more consistent. For 
example, today I felt like meditating, but something 
kept distracting me with other things, like going out or 
feeling tired. This always happens repeatedly. So I 
spend little time meditating and a lot of time doing other 
things. Please give me some advice. Thank you. 

Answer: 
You must stop grasping the habit of the mind. Now you 

are grasping meditation as much as you want. That is the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   296RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   296 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   297RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   297 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



298

Sayadaw Ashin Ottamathara 

299 
 

Bạn cần phải dừng lại thói quen nắm giữ của tâm và 
chấp nhận bất kỳ điều gì tốt hay xấu diễn ra trong quá trình 
thực hành của mình. 

Nếu bạn không thể tự mình thực hành, bạn có thể thực 
hành thiền trong các khóa thiền như thế này. Bạn chỉ cần 
tiếp tục bằng cách học hỏi, nghe pháp và thực hành ngày 
này qua ngày khác, tháng này qua tháng khác, năm này qua 
năm khác, hay kiếp sống này qua kiếp sống khác. Bạn càng 
thực hành như vậy, bạn càng có thể xả ly khỏi xã hội và đời 
sống của một người cư sĩ. Bạn càng có thể xả ly khỏi đời 
sống của một người cư sĩ bao nhiêu thì bạn càng có thể thực 
hành dễ dàng được bấy nhiều. 

Bây giờ, bạn đang có sự dính mắc vào đời sống của một 
người cư sĩ. Chính sự dính mắc này là nhân khiến cho việc 
thực hành của bạn trở nên khó khăn. Vì vậy, sẽ cần thời 
gian. Bạn sẽ trở nên già đi nhưng đừng bỏ cuộc. 

Nếu như bạn không thể hành thiền, thì bạn vẫn có thể 
làm tình nguyện viên. Bạn có thể chăm sóc tu viện hoặc 
trung tâm thiền, bạn có thể chăm sóc các tu nữ mới hoặc 
các thiền sinh mới. 

Nếu như bạn không thể làm tốt nhất nhất có thể thì bạn 
cần phải chấp nhận nhiều nhất những gì bạn có thể làm. Bạn 
không nên tham lam. 

Để thực hành một cách nghiêm túc, bạn cần đủ kiên 
nhẫn để có thể thực hành chậm rãi và đều đặn. Bạn không 
cần phải vội vàng.  Nếu bạn ở cùng chúng tôi với tư cách là 
thành viên của trung tâm Thabarwa, trung tâm Thabarwa sẽ 
thay đổi. Và rồi bạn cũng sẽ thay đổi theo. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   299RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   299 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

299 
 

Bạn cần phải dừng lại thói quen nắm giữ của tâm và 
chấp nhận bất kỳ điều gì tốt hay xấu diễn ra trong quá trình 
thực hành của mình. 

Nếu bạn không thể tự mình thực hành, bạn có thể thực 
hành thiền trong các khóa thiền như thế này. Bạn chỉ cần 
tiếp tục bằng cách học hỏi, nghe pháp và thực hành ngày 
này qua ngày khác, tháng này qua tháng khác, năm này qua 
năm khác, hay kiếp sống này qua kiếp sống khác. Bạn càng 
thực hành như vậy, bạn càng có thể xả ly khỏi xã hội và đời 
sống của một người cư sĩ. Bạn càng có thể xả ly khỏi đời 
sống của một người cư sĩ bao nhiêu thì bạn càng có thể thực 
hành dễ dàng được bấy nhiều. 

Bây giờ, bạn đang có sự dính mắc vào đời sống của một 
người cư sĩ. Chính sự dính mắc này là nhân khiến cho việc 
thực hành của bạn trở nên khó khăn. Vì vậy, sẽ cần thời 
gian. Bạn sẽ trở nên già đi nhưng đừng bỏ cuộc. 

Nếu như bạn không thể hành thiền, thì bạn vẫn có thể 
làm tình nguyện viên. Bạn có thể chăm sóc tu viện hoặc 
trung tâm thiền, bạn có thể chăm sóc các tu nữ mới hoặc 
các thiền sinh mới. 

Nếu như bạn không thể làm tốt nhất nhất có thể thì bạn 
cần phải chấp nhận nhiều nhất những gì bạn có thể làm. Bạn 
không nên tham lam. 

Để thực hành một cách nghiêm túc, bạn cần đủ kiên 
nhẫn để có thể thực hành chậm rãi và đều đặn. Bạn không 
cần phải vội vàng.  Nếu bạn ở cùng chúng tôi với tư cách là 
thành viên của trung tâm Thabarwa, trung tâm Thabarwa sẽ 
thay đổi. Và rồi bạn cũng sẽ thay đổi theo. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

298 
 

member of Thabarwa center. And then Thabarwa center 
will develop more and more, Thabarwa center will change 
to be better and better. In this way, your life can develop. 

You don’t need to emphasize to change by yourself. 
You just need to emphasize not to disconnect with us and 
Thabarwa center. You will find more and more suitable 
people, suitable meditators, more and more suitable places 
or meditation centers. So you just need to stop the grasping 
habit of your mind. 

Most of the people in Thabarwa center are not very 
skillful in doing good deeds because of old age and 
sickness. But the Thabarwa center is changing gradually. In 
this way, their life and their experience and their abilities 
are also changing slowly and steadily. I am solving the 
problem of many people by doing good deeds like this. 

If you are working as a lay person, you may not be sure 
to go to another country like this, you are not sure to help 
many Dhamma friends like this. Now you dare to abandon 
your life as a lay person, that is why you can visit Malaysia, 
Singapore. You can have more and more Dhamma friends 
because of Buddha Dhamma and Sangha. So you are 
fortunate, you should not be greedy. 

Câu hỏi 4: Kính thưa thiền sư, con rất muốn hành 
thiền nhưng con không hiểu sao con không thể hành 
thiền được. Con dễ bị sao nhãng vào các việc khác, như 
đi ra ngoài hay cơ thể mệt mỏi… Vậy làm sao để con có 
thể hành thiền được nhiều hơn. Và cách hành thiền 
quán tâm là gì? Xin Ngài cho con lời khuyên. 

Trả lời: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   298RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   298 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   298RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   298 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



299

Sayadaw Ashin Ottamathara 

299 
 

Bạn cần phải dừng lại thói quen nắm giữ của tâm và 
chấp nhận bất kỳ điều gì tốt hay xấu diễn ra trong quá trình 
thực hành của mình. 

Nếu bạn không thể tự mình thực hành, bạn có thể thực 
hành thiền trong các khóa thiền như thế này. Bạn chỉ cần 
tiếp tục bằng cách học hỏi, nghe pháp và thực hành ngày 
này qua ngày khác, tháng này qua tháng khác, năm này qua 
năm khác, hay kiếp sống này qua kiếp sống khác. Bạn càng 
thực hành như vậy, bạn càng có thể xả ly khỏi xã hội và đời 
sống của một người cư sĩ. Bạn càng có thể xả ly khỏi đời 
sống của một người cư sĩ bao nhiêu thì bạn càng có thể thực 
hành dễ dàng được bấy nhiều. 

Bây giờ, bạn đang có sự dính mắc vào đời sống của một 
người cư sĩ. Chính sự dính mắc này là nhân khiến cho việc 
thực hành của bạn trở nên khó khăn. Vì vậy, sẽ cần thời 
gian. Bạn sẽ trở nên già đi nhưng đừng bỏ cuộc. 

Nếu như bạn không thể hành thiền, thì bạn vẫn có thể 
làm tình nguyện viên. Bạn có thể chăm sóc tu viện hoặc 
trung tâm thiền, bạn có thể chăm sóc các tu nữ mới hoặc 
các thiền sinh mới. 

Nếu như bạn không thể làm tốt nhất nhất có thể thì bạn 
cần phải chấp nhận nhiều nhất những gì bạn có thể làm. Bạn 
không nên tham lam. 

Để thực hành một cách nghiêm túc, bạn cần đủ kiên 
nhẫn để có thể thực hành chậm rãi và đều đặn. Bạn không 
cần phải vội vàng.  Nếu bạn ở cùng chúng tôi với tư cách là 
thành viên của trung tâm Thabarwa, trung tâm Thabarwa sẽ 
thay đổi. Và rồi bạn cũng sẽ thay đổi theo. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   299RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   299 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

299 
 

Bạn cần phải dừng lại thói quen nắm giữ của tâm và 
chấp nhận bất kỳ điều gì tốt hay xấu diễn ra trong quá trình 
thực hành của mình. 

Nếu bạn không thể tự mình thực hành, bạn có thể thực 
hành thiền trong các khóa thiền như thế này. Bạn chỉ cần 
tiếp tục bằng cách học hỏi, nghe pháp và thực hành ngày 
này qua ngày khác, tháng này qua tháng khác, năm này qua 
năm khác, hay kiếp sống này qua kiếp sống khác. Bạn càng 
thực hành như vậy, bạn càng có thể xả ly khỏi xã hội và đời 
sống của một người cư sĩ. Bạn càng có thể xả ly khỏi đời 
sống của một người cư sĩ bao nhiêu thì bạn càng có thể thực 
hành dễ dàng được bấy nhiều. 

Bây giờ, bạn đang có sự dính mắc vào đời sống của một 
người cư sĩ. Chính sự dính mắc này là nhân khiến cho việc 
thực hành của bạn trở nên khó khăn. Vì vậy, sẽ cần thời 
gian. Bạn sẽ trở nên già đi nhưng đừng bỏ cuộc. 

Nếu như bạn không thể hành thiền, thì bạn vẫn có thể 
làm tình nguyện viên. Bạn có thể chăm sóc tu viện hoặc 
trung tâm thiền, bạn có thể chăm sóc các tu nữ mới hoặc 
các thiền sinh mới. 

Nếu như bạn không thể làm tốt nhất nhất có thể thì bạn 
cần phải chấp nhận nhiều nhất những gì bạn có thể làm. Bạn 
không nên tham lam. 

Để thực hành một cách nghiêm túc, bạn cần đủ kiên 
nhẫn để có thể thực hành chậm rãi và đều đặn. Bạn không 
cần phải vội vàng.  Nếu bạn ở cùng chúng tôi với tư cách là 
thành viên của trung tâm Thabarwa, trung tâm Thabarwa sẽ 
thay đổi. Và rồi bạn cũng sẽ thay đổi theo. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

298 
 

member of Thabarwa center. And then Thabarwa center 
will develop more and more, Thabarwa center will change 
to be better and better. In this way, your life can develop. 

You don’t need to emphasize to change by yourself. 
You just need to emphasize not to disconnect with us and 
Thabarwa center. You will find more and more suitable 
people, suitable meditators, more and more suitable places 
or meditation centers. So you just need to stop the grasping 
habit of your mind. 

Most of the people in Thabarwa center are not very 
skillful in doing good deeds because of old age and 
sickness. But the Thabarwa center is changing gradually. In 
this way, their life and their experience and their abilities 
are also changing slowly and steadily. I am solving the 
problem of many people by doing good deeds like this. 

If you are working as a lay person, you may not be sure 
to go to another country like this, you are not sure to help 
many Dhamma friends like this. Now you dare to abandon 
your life as a lay person, that is why you can visit Malaysia, 
Singapore. You can have more and more Dhamma friends 
because of Buddha Dhamma and Sangha. So you are 
fortunate, you should not be greedy. 

Câu hỏi 4: Kính thưa thiền sư, con rất muốn hành 
thiền nhưng con không hiểu sao con không thể hành 
thiền được. Con dễ bị sao nhãng vào các việc khác, như 
đi ra ngoài hay cơ thể mệt mỏi… Vậy làm sao để con có 
thể hành thiền được nhiều hơn. Và cách hành thiền 
quán tâm là gì? Xin Ngài cho con lời khuyên. 

Trả lời: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   298RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   298 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   299RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   299 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



300

Sayadaw Ashin Ottamathara 

301 
 

Phật, Pháp và Tăng. Vì vậy, bạn đang rất may mắn, bạn 
không nên tham lam. 

Question 5:  

Dear Sayadaw, how to contemplate the mind, how to 
observe the mind? Can you make an example for me?   

Answer: 
In my experience, if I stop doing something with my 

body and mind, it is easy to know the desire of the mind. If 
we stop doing something, the desire to do that thing will 
become stronger and stronger. 

For example, if we don’t sleep at the time when we 
should sleep, the mind with desire to sleep will become 
more and more powerful. If we don’t eat when we are 
hungry, the mind with desire to eat will become stronger 
and stronger. If we don't speak when we want to, the mind 
with desire to speak will grow stronger and stronger. 

So in this way, we are able to observe the mind by 
stopping our usual actions. The more we practice like this, 
the more we can understand the emptiness or the 
nothingness or the selflessness of desire and the mind as 
they appear in the present moment. 

Nothing is permanent. Nothing can be grasped as 
something or someone. There are only causes and effects 
of selfless impermanent nature. Whenever there is a cause, 
there will surely be an effect. If the cause is good, the result 
will be good. If the cause is bad, the result will be bad. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   301RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   301 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

301 
 

Phật, Pháp và Tăng. Vì vậy, bạn đang rất may mắn, bạn 
không nên tham lam. 

Question 5:  

Dear Sayadaw, how to contemplate the mind, how to 
observe the mind? Can you make an example for me?   

Answer: 
In my experience, if I stop doing something with my 

body and mind, it is easy to know the desire of the mind. If 
we stop doing something, the desire to do that thing will 
become stronger and stronger. 

For example, if we don’t sleep at the time when we 
should sleep, the mind with desire to sleep will become 
more and more powerful. If we don’t eat when we are 
hungry, the mind with desire to eat will become stronger 
and stronger. If we don't speak when we want to, the mind 
with desire to speak will grow stronger and stronger. 

So in this way, we are able to observe the mind by 
stopping our usual actions. The more we practice like this, 
the more we can understand the emptiness or the 
nothingness or the selflessness of desire and the mind as 
they appear in the present moment. 

Nothing is permanent. Nothing can be grasped as 
something or someone. There are only causes and effects 
of selfless impermanent nature. Whenever there is a cause, 
there will surely be an effect. If the cause is good, the result 
will be good. If the cause is bad, the result will be bad. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

300 
 

Nếu bạn thực hành một mình, thì sẽ mất rất nhiều thời 
gian và cũng không chắc chắn sẽ thành công. Nếu bạn làm 
thiện pháp cùng chúng tôi như thế này, thì bạn chỉ cần tiếp 
tục theo tôi với tư cách là thành viên của trung tâm 
Thabarwa. Và rồi trung tâm Thabarwa sẽ ngày càng phát 
triển, trung tâm Thabarwa sẽ thay đổi trở nên tốt đẹp hơn. 
Bằng cách này, cuộc sống của bạn cũng sẽ thay đổi và phát 
triển tốt hơn. 

Không cần quá chú trọng vào việc thực hành bởi chính 
bản thân mình. Bạn chỉ cần chú trọng vào việc đừng để mất 
kết nối với chúng tôi và trung tâm Thabarwa. Rồi bạn sẽ 
tìm thấy những con người phù hợp, những thiền sinh phù 
hợp, những nơi chốn phù hợp và những trung tâm thiền phù 
hợp. Vì vậy mà bạn chỉ cần dừng lại thói quen dính mắc, 
nắm giữ của tâm. 

Hầu hết những người ở trung tâm Thabarwa không 
thuần thục trong việc làm thiện pháp bởi vì đã cao tuổi và 
già yếu. Nhưng trung tâm Thabarwa đang thay đổi dần dần. 
Bằng cách này, cuộc sống, kinh nghiệm và năng lực của họ 
cũng đang thay đổi một cách từ từ và ổn định. Tôi đang giải 
quyết vấn đề của rất nhiều người bằng cách làm thiện pháp 
như thế này. 

Nếu bạn làm việc như một người cư sĩ, bạn có thể không 
chắc chắn theo được tôi để đi đến một quốc gia khác như 
thế này hay giúp đỡ những người bạn Pháp, những người 
bạn đạo như thế này. Bây giờ, vì bạn dám buông bỏ đời 
sống của một người cư sĩ và sống như một người tu nữ, đó 
là lý do tại sao bạn có cơ hội để ghé thăm Malaysia, 
Singapore và gặp rất nhiều những người bạn đạo khác nhờ 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   300RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   300 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   300RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   300 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



301

Sayadaw Ashin Ottamathara 

301 
 

Phật, Pháp và Tăng. Vì vậy, bạn đang rất may mắn, bạn 
không nên tham lam. 

Question 5:  

Dear Sayadaw, how to contemplate the mind, how to 
observe the mind? Can you make an example for me?   

Answer: 
In my experience, if I stop doing something with my 

body and mind, it is easy to know the desire of the mind. If 
we stop doing something, the desire to do that thing will 
become stronger and stronger. 

For example, if we don’t sleep at the time when we 
should sleep, the mind with desire to sleep will become 
more and more powerful. If we don’t eat when we are 
hungry, the mind with desire to eat will become stronger 
and stronger. If we don't speak when we want to, the mind 
with desire to speak will grow stronger and stronger. 

So in this way, we are able to observe the mind by 
stopping our usual actions. The more we practice like this, 
the more we can understand the emptiness or the 
nothingness or the selflessness of desire and the mind as 
they appear in the present moment. 

Nothing is permanent. Nothing can be grasped as 
something or someone. There are only causes and effects 
of selfless impermanent nature. Whenever there is a cause, 
there will surely be an effect. If the cause is good, the result 
will be good. If the cause is bad, the result will be bad. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   301RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   301 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

301 
 

Phật, Pháp và Tăng. Vì vậy, bạn đang rất may mắn, bạn 
không nên tham lam. 

Question 5:  

Dear Sayadaw, how to contemplate the mind, how to 
observe the mind? Can you make an example for me?   

Answer: 
In my experience, if I stop doing something with my 

body and mind, it is easy to know the desire of the mind. If 
we stop doing something, the desire to do that thing will 
become stronger and stronger. 

For example, if we don’t sleep at the time when we 
should sleep, the mind with desire to sleep will become 
more and more powerful. If we don’t eat when we are 
hungry, the mind with desire to eat will become stronger 
and stronger. If we don't speak when we want to, the mind 
with desire to speak will grow stronger and stronger. 

So in this way, we are able to observe the mind by 
stopping our usual actions. The more we practice like this, 
the more we can understand the emptiness or the 
nothingness or the selflessness of desire and the mind as 
they appear in the present moment. 

Nothing is permanent. Nothing can be grasped as 
something or someone. There are only causes and effects 
of selfless impermanent nature. Whenever there is a cause, 
there will surely be an effect. If the cause is good, the result 
will be good. If the cause is bad, the result will be bad. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

300 
 

Nếu bạn thực hành một mình, thì sẽ mất rất nhiều thời 
gian và cũng không chắc chắn sẽ thành công. Nếu bạn làm 
thiện pháp cùng chúng tôi như thế này, thì bạn chỉ cần tiếp 
tục theo tôi với tư cách là thành viên của trung tâm 
Thabarwa. Và rồi trung tâm Thabarwa sẽ ngày càng phát 
triển, trung tâm Thabarwa sẽ thay đổi trở nên tốt đẹp hơn. 
Bằng cách này, cuộc sống của bạn cũng sẽ thay đổi và phát 
triển tốt hơn. 

Không cần quá chú trọng vào việc thực hành bởi chính 
bản thân mình. Bạn chỉ cần chú trọng vào việc đừng để mất 
kết nối với chúng tôi và trung tâm Thabarwa. Rồi bạn sẽ 
tìm thấy những con người phù hợp, những thiền sinh phù 
hợp, những nơi chốn phù hợp và những trung tâm thiền phù 
hợp. Vì vậy mà bạn chỉ cần dừng lại thói quen dính mắc, 
nắm giữ của tâm. 

Hầu hết những người ở trung tâm Thabarwa không 
thuần thục trong việc làm thiện pháp bởi vì đã cao tuổi và 
già yếu. Nhưng trung tâm Thabarwa đang thay đổi dần dần. 
Bằng cách này, cuộc sống, kinh nghiệm và năng lực của họ 
cũng đang thay đổi một cách từ từ và ổn định. Tôi đang giải 
quyết vấn đề của rất nhiều người bằng cách làm thiện pháp 
như thế này. 

Nếu bạn làm việc như một người cư sĩ, bạn có thể không 
chắc chắn theo được tôi để đi đến một quốc gia khác như 
thế này hay giúp đỡ những người bạn Pháp, những người 
bạn đạo như thế này. Bây giờ, vì bạn dám buông bỏ đời 
sống của một người cư sĩ và sống như một người tu nữ, đó 
là lý do tại sao bạn có cơ hội để ghé thăm Malaysia, 
Singapore và gặp rất nhiều những người bạn đạo khác nhờ 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   300RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   300 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   301RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   301 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



302

Sayadaw Ashin Ottamathara 

303 
 

muốn của tâm. Khi chúng ta dừng làm một việc gì đó, thì 
mong muốn làm việc đó sẽ trở nên ngày càng mạnh mẽ hơn. 

Ví dụ, nếu chúng ta không ngủ vào thời điểm cần phải 
ngủ, thì tâm mong muốn ngủ sẽ ngày càng mạnh mẽ hơn. 
Nếu chúng ta không ăn khi đến giờ ăn, thì tâm mong muốn 
ăn sẽ ngày càng lớn hơn. Nếu chúng ta không nói khi muốn 
nói, thì tâm muốn nói cũng sẽ càng mạnh lên. 

Như vậy, bằng cách ngừng những hành động thường 
nhật, chúng ta có thể quan sát tâm rõ ràng hơn. Càng luyện 
tập như thế, chúng ta càng hiểu sâu sắc hơn về sự không 
thật, vô ngã của những tâm mong muốn khi chúng phát sinh 
trong khoảnh khắc hiện tại. 

Không có gì là thường hằng. Không có gì có thể nắm 
giữ như “cái gì đó” hay “ai đó” cố định. Chỉ có nhân quả - 
tất cả đều mang bản chất vô ngã và vô thường. Một khi đã 
gieo nhân, thì chắc chắn sẽ có quả. Nếu nhân là thiện, thì 
quả sẽ là thiện. Nếu nhân là bất thiện, thì quả sẽ là bất thiện. 

Quả thiện sinh ra từ hành động thiện. Quả bất thiện sinh 
ra từ hành động bất thiện. Mỗi hành động đều dẫn đến một 
phản ứng tương ứng. Cả hành động thiện và bất thiện đều 
có sức mạnh tạo ra kết quả tương ứng với bản chất của 
chúng. 

Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi không dám làm các 
hành động bất thiện với thân và tâm mình. Như vậy, tôi 
được bảo vệ khỏi những quả bất như ý. Càng không làm 
hành động bất thiện, chúng ta càng được an toàn. 

Đồng thời, tôi cũng không dám ngừng làm các việc 
thiện. Nếu tôi ngừng làm việc thiện, thì các quả thiện cũng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   303RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   303 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

303 
 

muốn của tâm. Khi chúng ta dừng làm một việc gì đó, thì 
mong muốn làm việc đó sẽ trở nên ngày càng mạnh mẽ hơn. 

Ví dụ, nếu chúng ta không ngủ vào thời điểm cần phải 
ngủ, thì tâm mong muốn ngủ sẽ ngày càng mạnh mẽ hơn. 
Nếu chúng ta không ăn khi đến giờ ăn, thì tâm mong muốn 
ăn sẽ ngày càng lớn hơn. Nếu chúng ta không nói khi muốn 
nói, thì tâm muốn nói cũng sẽ càng mạnh lên. 

Như vậy, bằng cách ngừng những hành động thường 
nhật, chúng ta có thể quan sát tâm rõ ràng hơn. Càng luyện 
tập như thế, chúng ta càng hiểu sâu sắc hơn về sự không 
thật, vô ngã của những tâm mong muốn khi chúng phát sinh 
trong khoảnh khắc hiện tại. 

Không có gì là thường hằng. Không có gì có thể nắm 
giữ như “cái gì đó” hay “ai đó” cố định. Chỉ có nhân quả - 
tất cả đều mang bản chất vô ngã và vô thường. Một khi đã 
gieo nhân, thì chắc chắn sẽ có quả. Nếu nhân là thiện, thì 
quả sẽ là thiện. Nếu nhân là bất thiện, thì quả sẽ là bất thiện. 

Quả thiện sinh ra từ hành động thiện. Quả bất thiện sinh 
ra từ hành động bất thiện. Mỗi hành động đều dẫn đến một 
phản ứng tương ứng. Cả hành động thiện và bất thiện đều 
có sức mạnh tạo ra kết quả tương ứng với bản chất của 
chúng. 

Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi không dám làm các 
hành động bất thiện với thân và tâm mình. Như vậy, tôi 
được bảo vệ khỏi những quả bất như ý. Càng không làm 
hành động bất thiện, chúng ta càng được an toàn. 

Đồng thời, tôi cũng không dám ngừng làm các việc 
thiện. Nếu tôi ngừng làm việc thiện, thì các quả thiện cũng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

302 
 

Good consequences are caused by good actions. Bad 
consequences are caused by bad actions. Whenever there is 
an action, there will be a corresponding reaction. Both good 
and bad actions are powerful to create the same good and 
bad reaction. 

With this right understanding, I dare not do bad actions 
with my body and mind. In this way, I am safe from 
receiving bad consequences. The more we don’t do bad 
actions, the safer we are. 

Besides, I also dare not stop doing good deeds. If I stop 
doing good deeds, then the good reactions may also stop. 
With this understanding, I am able to continue doing good 
deeds - one after another, or even two or three at the same 
time with teamwork. In this way, I can receive one, two, 
three, or even four good results in return continuously. I 
will continue like this as much as I can. 

I don’t do bad deeds by doing good deeds, and by 
purifying the mind. Like a water purification system, which 
works continuously to purify the water all the time, we also 
need to continuously purify the mind moment by moment. 

In this way, the power of purifying the mind becomes 
stronger and stronger. 

Câu hỏi 5: Thưa Thiền sư, làm thế nào để có thể 
quán tâm? Mong Ngài có thể chia sẻ một ví dụ cụ thể để 
giúp con hiểu hơn về quán tâm? 

Trả lời: 
Theo trải nghiệm của tôi, khi tôi ngừng làm một việc gì 

đó trên thân và tâm của mình thì rất dễ nhận ra những mong 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   302RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   302 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   302RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   302 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



303

Sayadaw Ashin Ottamathara 

303 
 

muốn của tâm. Khi chúng ta dừng làm một việc gì đó, thì 
mong muốn làm việc đó sẽ trở nên ngày càng mạnh mẽ hơn. 

Ví dụ, nếu chúng ta không ngủ vào thời điểm cần phải 
ngủ, thì tâm mong muốn ngủ sẽ ngày càng mạnh mẽ hơn. 
Nếu chúng ta không ăn khi đến giờ ăn, thì tâm mong muốn 
ăn sẽ ngày càng lớn hơn. Nếu chúng ta không nói khi muốn 
nói, thì tâm muốn nói cũng sẽ càng mạnh lên. 

Như vậy, bằng cách ngừng những hành động thường 
nhật, chúng ta có thể quan sát tâm rõ ràng hơn. Càng luyện 
tập như thế, chúng ta càng hiểu sâu sắc hơn về sự không 
thật, vô ngã của những tâm mong muốn khi chúng phát sinh 
trong khoảnh khắc hiện tại. 

Không có gì là thường hằng. Không có gì có thể nắm 
giữ như “cái gì đó” hay “ai đó” cố định. Chỉ có nhân quả - 
tất cả đều mang bản chất vô ngã và vô thường. Một khi đã 
gieo nhân, thì chắc chắn sẽ có quả. Nếu nhân là thiện, thì 
quả sẽ là thiện. Nếu nhân là bất thiện, thì quả sẽ là bất thiện. 

Quả thiện sinh ra từ hành động thiện. Quả bất thiện sinh 
ra từ hành động bất thiện. Mỗi hành động đều dẫn đến một 
phản ứng tương ứng. Cả hành động thiện và bất thiện đều 
có sức mạnh tạo ra kết quả tương ứng với bản chất của 
chúng. 

Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi không dám làm các 
hành động bất thiện với thân và tâm mình. Như vậy, tôi 
được bảo vệ khỏi những quả bất như ý. Càng không làm 
hành động bất thiện, chúng ta càng được an toàn. 

Đồng thời, tôi cũng không dám ngừng làm các việc 
thiện. Nếu tôi ngừng làm việc thiện, thì các quả thiện cũng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   303RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   303 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

303 
 

muốn của tâm. Khi chúng ta dừng làm một việc gì đó, thì 
mong muốn làm việc đó sẽ trở nên ngày càng mạnh mẽ hơn. 

Ví dụ, nếu chúng ta không ngủ vào thời điểm cần phải 
ngủ, thì tâm mong muốn ngủ sẽ ngày càng mạnh mẽ hơn. 
Nếu chúng ta không ăn khi đến giờ ăn, thì tâm mong muốn 
ăn sẽ ngày càng lớn hơn. Nếu chúng ta không nói khi muốn 
nói, thì tâm muốn nói cũng sẽ càng mạnh lên. 

Như vậy, bằng cách ngừng những hành động thường 
nhật, chúng ta có thể quan sát tâm rõ ràng hơn. Càng luyện 
tập như thế, chúng ta càng hiểu sâu sắc hơn về sự không 
thật, vô ngã của những tâm mong muốn khi chúng phát sinh 
trong khoảnh khắc hiện tại. 

Không có gì là thường hằng. Không có gì có thể nắm 
giữ như “cái gì đó” hay “ai đó” cố định. Chỉ có nhân quả - 
tất cả đều mang bản chất vô ngã và vô thường. Một khi đã 
gieo nhân, thì chắc chắn sẽ có quả. Nếu nhân là thiện, thì 
quả sẽ là thiện. Nếu nhân là bất thiện, thì quả sẽ là bất thiện. 

Quả thiện sinh ra từ hành động thiện. Quả bất thiện sinh 
ra từ hành động bất thiện. Mỗi hành động đều dẫn đến một 
phản ứng tương ứng. Cả hành động thiện và bất thiện đều 
có sức mạnh tạo ra kết quả tương ứng với bản chất của 
chúng. 

Với sự hiểu biết đúng đắn này, tôi không dám làm các 
hành động bất thiện với thân và tâm mình. Như vậy, tôi 
được bảo vệ khỏi những quả bất như ý. Càng không làm 
hành động bất thiện, chúng ta càng được an toàn. 

Đồng thời, tôi cũng không dám ngừng làm các việc 
thiện. Nếu tôi ngừng làm việc thiện, thì các quả thiện cũng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

302 
 

Good consequences are caused by good actions. Bad 
consequences are caused by bad actions. Whenever there is 
an action, there will be a corresponding reaction. Both good 
and bad actions are powerful to create the same good and 
bad reaction. 

With this right understanding, I dare not do bad actions 
with my body and mind. In this way, I am safe from 
receiving bad consequences. The more we don’t do bad 
actions, the safer we are. 

Besides, I also dare not stop doing good deeds. If I stop 
doing good deeds, then the good reactions may also stop. 
With this understanding, I am able to continue doing good 
deeds - one after another, or even two or three at the same 
time with teamwork. In this way, I can receive one, two, 
three, or even four good results in return continuously. I 
will continue like this as much as I can. 

I don’t do bad deeds by doing good deeds, and by 
purifying the mind. Like a water purification system, which 
works continuously to purify the water all the time, we also 
need to continuously purify the mind moment by moment. 

In this way, the power of purifying the mind becomes 
stronger and stronger. 

Câu hỏi 5: Thưa Thiền sư, làm thế nào để có thể 
quán tâm? Mong Ngài có thể chia sẻ một ví dụ cụ thể để 
giúp con hiểu hơn về quán tâm? 

Trả lời: 
Theo trải nghiệm của tôi, khi tôi ngừng làm một việc gì 

đó trên thân và tâm của mình thì rất dễ nhận ra những mong 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   302RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   302 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   303RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   303 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



304

Sayadaw Ashin Ottamathara 

305 
 

I realized I had to detach from sleeping and limit the 
time. As much as I was attached, I needed to detach. I had 
to detach from the time of going to bed and getting up in 
the morning. I fixed the time for sleeping before I practiced 
meditation. Therefore, I had to abandon or let go of the 
fixed time for sleeping. 

I tried to sleep only when I was really tired - only when 
I could not work. I would try to sleep only when I was really 
sick. At that time, doing anything was very hard; taking rest 
was very easy. But I didn’t give up easily. I tried to continue 
working even if I wasn’t feeling very well. 

Doing good deeds is free - it has no limit regarding good 
health or sickness, time, place, person, or condition. With 
this right understanding, I tried to use both the active and 
sleepy mind to do good deeds with mindfulness and 
detachment. In this way, I could successfully detach from 
the limits of sleeping time. 

I had to reduce my sleeping time more and more. 
Sometimes, I would continue working even while lying in 
bed almost the whole night. If there were many things to 
do, I might fall asleep only if I felt extremely tired. 

Because of detaching from limited sleeping time, I 
could work more and more freely - without paying attention 
to sleeping time. In this way, I might fall asleep on a bus or 
a flight during a trip. 

I may try to work the whole day - teaching meditation, 
sharing experiences, answering questions, solving 
problems like this. In this way, I don't need to think about 
the time for sleeping. I could work freely. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   305RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   305 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

305 
 

I realized I had to detach from sleeping and limit the 
time. As much as I was attached, I needed to detach. I had 
to detach from the time of going to bed and getting up in 
the morning. I fixed the time for sleeping before I practiced 
meditation. Therefore, I had to abandon or let go of the 
fixed time for sleeping. 

I tried to sleep only when I was really tired - only when 
I could not work. I would try to sleep only when I was really 
sick. At that time, doing anything was very hard; taking rest 
was very easy. But I didn’t give up easily. I tried to continue 
working even if I wasn’t feeling very well. 

Doing good deeds is free - it has no limit regarding good 
health or sickness, time, place, person, or condition. With 
this right understanding, I tried to use both the active and 
sleepy mind to do good deeds with mindfulness and 
detachment. In this way, I could successfully detach from 
the limits of sleeping time. 

I had to reduce my sleeping time more and more. 
Sometimes, I would continue working even while lying in 
bed almost the whole night. If there were many things to 
do, I might fall asleep only if I felt extremely tired. 

Because of detaching from limited sleeping time, I 
could work more and more freely - without paying attention 
to sleeping time. In this way, I might fall asleep on a bus or 
a flight during a trip. 

I may try to work the whole day - teaching meditation, 
sharing experiences, answering questions, solving 
problems like this. In this way, I don't need to think about 
the time for sleeping. I could work freely. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

304 
 

có thể dừng lại. Với sự hiểu biết đó, tôi tiếp tục làm các việc 
thiện - từng việc một, hoặc  hai, ba việc cùng lúc thông qua 
sự phối hợp đội, nhóm. Như vậy, tôi có thể nhận được một, 
hai, ba hoặc bốn kết quả tốt liên tiếp. Tôi sẽ tiếp tục làm 
như vậy nhiều nhất có thể. 

Tôi không làm việc ác bằng cách làm việc thiện và thanh 
lọc tâm. Giống như hệ thống lọc nước luôn hoạt động liên 
tục để làm sạch nước, chúng ta cũng cần liên tục thanh lọc 
tâm từng khoảnh khắc. 

Bằng cách này, sức mạnh thanh lọc tâm trở nên ngày 
càng mạnh mẽ. 

Question 6:  

I haven't had the urge to take afternoon naps, nor 
have I had the notion of sleeping at fixed times. 
Whenever I feel sleepy, I might just sit and fall asleep. 

So now, I wish to let go of this habit of sleeping. May 
I ask, how many years have you been letting go of 
sleeping? And should I also do this?  If so, how should I 
go about it? 

Answer: 
Before I started practicing meditation, I was attached to 

sleep. If I couldn’t sleep for 6 hours at night, I would feel 
weak and find it difficult to work the whole day. 

In fact, it was because of my attachment to sleeping for 
6 hours only. When I practiced meditation, I came to 
understand my attachment to sleeping, eating, working, and 
many other things. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   304RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   304 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   304RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   304 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



305

Sayadaw Ashin Ottamathara 

305 
 

I realized I had to detach from sleeping and limit the 
time. As much as I was attached, I needed to detach. I had 
to detach from the time of going to bed and getting up in 
the morning. I fixed the time for sleeping before I practiced 
meditation. Therefore, I had to abandon or let go of the 
fixed time for sleeping. 

I tried to sleep only when I was really tired - only when 
I could not work. I would try to sleep only when I was really 
sick. At that time, doing anything was very hard; taking rest 
was very easy. But I didn’t give up easily. I tried to continue 
working even if I wasn’t feeling very well. 

Doing good deeds is free - it has no limit regarding good 
health or sickness, time, place, person, or condition. With 
this right understanding, I tried to use both the active and 
sleepy mind to do good deeds with mindfulness and 
detachment. In this way, I could successfully detach from 
the limits of sleeping time. 

I had to reduce my sleeping time more and more. 
Sometimes, I would continue working even while lying in 
bed almost the whole night. If there were many things to 
do, I might fall asleep only if I felt extremely tired. 

Because of detaching from limited sleeping time, I 
could work more and more freely - without paying attention 
to sleeping time. In this way, I might fall asleep on a bus or 
a flight during a trip. 

I may try to work the whole day - teaching meditation, 
sharing experiences, answering questions, solving 
problems like this. In this way, I don't need to think about 
the time for sleeping. I could work freely. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   305RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   305 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

305 
 

I realized I had to detach from sleeping and limit the 
time. As much as I was attached, I needed to detach. I had 
to detach from the time of going to bed and getting up in 
the morning. I fixed the time for sleeping before I practiced 
meditation. Therefore, I had to abandon or let go of the 
fixed time for sleeping. 

I tried to sleep only when I was really tired - only when 
I could not work. I would try to sleep only when I was really 
sick. At that time, doing anything was very hard; taking rest 
was very easy. But I didn’t give up easily. I tried to continue 
working even if I wasn’t feeling very well. 

Doing good deeds is free - it has no limit regarding good 
health or sickness, time, place, person, or condition. With 
this right understanding, I tried to use both the active and 
sleepy mind to do good deeds with mindfulness and 
detachment. In this way, I could successfully detach from 
the limits of sleeping time. 

I had to reduce my sleeping time more and more. 
Sometimes, I would continue working even while lying in 
bed almost the whole night. If there were many things to 
do, I might fall asleep only if I felt extremely tired. 

Because of detaching from limited sleeping time, I 
could work more and more freely - without paying attention 
to sleeping time. In this way, I might fall asleep on a bus or 
a flight during a trip. 

I may try to work the whole day - teaching meditation, 
sharing experiences, answering questions, solving 
problems like this. In this way, I don't need to think about 
the time for sleeping. I could work freely. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

304 
 

có thể dừng lại. Với sự hiểu biết đó, tôi tiếp tục làm các việc 
thiện - từng việc một, hoặc  hai, ba việc cùng lúc thông qua 
sự phối hợp đội, nhóm. Như vậy, tôi có thể nhận được một, 
hai, ba hoặc bốn kết quả tốt liên tiếp. Tôi sẽ tiếp tục làm 
như vậy nhiều nhất có thể. 

Tôi không làm việc ác bằng cách làm việc thiện và thanh 
lọc tâm. Giống như hệ thống lọc nước luôn hoạt động liên 
tục để làm sạch nước, chúng ta cũng cần liên tục thanh lọc 
tâm từng khoảnh khắc. 

Bằng cách này, sức mạnh thanh lọc tâm trở nên ngày 
càng mạnh mẽ. 

Question 6:  

I haven't had the urge to take afternoon naps, nor 
have I had the notion of sleeping at fixed times. 
Whenever I feel sleepy, I might just sit and fall asleep. 

So now, I wish to let go of this habit of sleeping. May 
I ask, how many years have you been letting go of 
sleeping? And should I also do this?  If so, how should I 
go about it? 

Answer: 
Before I started practicing meditation, I was attached to 

sleep. If I couldn’t sleep for 6 hours at night, I would feel 
weak and find it difficult to work the whole day. 

In fact, it was because of my attachment to sleeping for 
6 hours only. When I practiced meditation, I came to 
understand my attachment to sleeping, eating, working, and 
many other things. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   304RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   304 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   305RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   305 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



306

Sayadaw Ashin Ottamathara 

307 
 

người. Với hiểu biết đúng đắn – chánh kiến – này, tôi cố 
gắng sử dụng cả tâm linh hoạt, tâm năng động lẫn tâm buồn 
ngủ, để làm thiện pháp với chánh niệm và xả ly. 

Bằng cách này, tôi có thể thành công trong việc xả ly 
khỏi giới hạn của thời gian ngủ. Tôi phải giảm thời gian 
ngủ ngày một nhiều hơn. Thỉnh thoảng, tôi làm việc ngay 
trên giường cả đêm trong tư thế nằm. Nếu như có quá nhiều 
công việc để làm, tôi chỉ rơi vào trạng thái ngủ khi đã quá 
mệt. 

Vì đã xả ly khỏi thời gian ngủ giới hạn, tôi có thể làm 
việc ngày một tự do hơn, mà không cần phải chú ý đến thời 
gian ngủ. Bằng cách này, tôi có thể ngủ trên máy bay hoặc 
trên các phương tiện giao thông trong những chuyến đi. Tôi 
cố gắng làm việc cả ngày: giảng dạy, chia sẻ kinh nghiệm, 
vấn đáp, giải quyết vấn đề… giống như vậy, như thế này. 

Bằng cách này, tôi không cần phải nghĩ ngợi về thời 
gian dành cho việc ngủ. Tôi có thể làm việc một cách tự do. 

Question 7:  

Dear Sayadaw, how do we use the power of 
detachment in our daily life, especially when we 
experience physical pain, suffering, sickness, the loss of 
family members, or disease? And even with good 
experiences like happiness, how do we use this power of 
detachment from moment to moment? 

I understand that all these painful feelings are due to 
attachment, craving, and desire, but my understanding 
is not deep enough. It relates to Anatta Dhamma. One 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   307RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   307 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

307 
 

người. Với hiểu biết đúng đắn – chánh kiến – này, tôi cố 
gắng sử dụng cả tâm linh hoạt, tâm năng động lẫn tâm buồn 
ngủ, để làm thiện pháp với chánh niệm và xả ly. 

Bằng cách này, tôi có thể thành công trong việc xả ly 
khỏi giới hạn của thời gian ngủ. Tôi phải giảm thời gian 
ngủ ngày một nhiều hơn. Thỉnh thoảng, tôi làm việc ngay 
trên giường cả đêm trong tư thế nằm. Nếu như có quá nhiều 
công việc để làm, tôi chỉ rơi vào trạng thái ngủ khi đã quá 
mệt. 

Vì đã xả ly khỏi thời gian ngủ giới hạn, tôi có thể làm 
việc ngày một tự do hơn, mà không cần phải chú ý đến thời 
gian ngủ. Bằng cách này, tôi có thể ngủ trên máy bay hoặc 
trên các phương tiện giao thông trong những chuyến đi. Tôi 
cố gắng làm việc cả ngày: giảng dạy, chia sẻ kinh nghiệm, 
vấn đáp, giải quyết vấn đề… giống như vậy, như thế này. 

Bằng cách này, tôi không cần phải nghĩ ngợi về thời 
gian dành cho việc ngủ. Tôi có thể làm việc một cách tự do. 

Question 7:  

Dear Sayadaw, how do we use the power of 
detachment in our daily life, especially when we 
experience physical pain, suffering, sickness, the loss of 
family members, or disease? And even with good 
experiences like happiness, how do we use this power of 
detachment from moment to moment? 

I understand that all these painful feelings are due to 
attachment, craving, and desire, but my understanding 
is not deep enough. It relates to Anatta Dhamma. One 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

306 
 

Câu hỏi 6: Con thưa ngài, Cho đến tận giờ phút này, 
con không có ý niệm ngủ trưa, không có ý niệm ngủ 
đúng giờ. Khi nào con buồn ngủ thì có thể con ngồi, con 
ngủ. Con muốn xả ly cái việc ngủ này. Và ngài có thể 
cho biết là xả ly việc ngủ với ngài được bao nhiêu năm 
rồi? Và con có nên làm việc này không ạ?  Nếu làm thì 
phải thế nào ạ? 

Trả lời: 
Trước khi tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi dính mắc vào 

việc ngủ sáu giờ một đêm. Nếu như tôi không thể ngủ đủ 
sáu giờ, tôi sẽ cảm thấy yếu, không thể làm việc cả ngày – 
rất khó khăn để có thể làm việc trọn vẹn. 

Trong thực tế, đó chính là sự dính mắc của tôi vào thời 
gian ngủ – phải đủ sáu tiếng. Chỉ khi tôi thực hành thiền, 
tôi mới đi đến sự hiểu biết về sự dính mắc của mình đối với 
việc ngủ, ăn uống, làm việc và nhiều thứ khác. Tôi phải xả 
ly khỏi việc ngủ theo những thời gian chế định nhiều như 
tôi đã từng dính mắc. Tôi cần xả ly khỏi thời gian của việc 
lên giường và thức dậy vào mỗi buổi sáng. 

Trước đây khi thực hành thiền, tôi đã đặt ra một khung 
thời gian cố định cho việc ngủ nghỉ. Do đó, tôi phải từ bỏ 
cái thời gian cố định cho việc ngủ. Tôi cố gắng chỉ ngủ khi 
mà tôi cảm thấy thật sự mệt, chỉ khi tôi không thể làm việc 
thêm nữa. Tôi sẽ cố gắng ngủ chỉ khi thực sự cần thiết. Vào 
thời gian đó, làm việc thì rất mệt, rất khó; nghỉ ngơi thì dễ 
dàng. Nhưng tôi không dễ dàng từ bỏ. Tôi thậm chí cố gắng 
làm việc khi không khỏe. 

Làm thiện pháp thì tự do – không có giới hạn bởi sức 
khỏe hay bệnh tật, thời gian, nơi chốn, điều kiện hay con 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   306RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   306 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   306RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   306 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



307

Sayadaw Ashin Ottamathara 

307 
 

người. Với hiểu biết đúng đắn – chánh kiến – này, tôi cố 
gắng sử dụng cả tâm linh hoạt, tâm năng động lẫn tâm buồn 
ngủ, để làm thiện pháp với chánh niệm và xả ly. 

Bằng cách này, tôi có thể thành công trong việc xả ly 
khỏi giới hạn của thời gian ngủ. Tôi phải giảm thời gian 
ngủ ngày một nhiều hơn. Thỉnh thoảng, tôi làm việc ngay 
trên giường cả đêm trong tư thế nằm. Nếu như có quá nhiều 
công việc để làm, tôi chỉ rơi vào trạng thái ngủ khi đã quá 
mệt. 

Vì đã xả ly khỏi thời gian ngủ giới hạn, tôi có thể làm 
việc ngày một tự do hơn, mà không cần phải chú ý đến thời 
gian ngủ. Bằng cách này, tôi có thể ngủ trên máy bay hoặc 
trên các phương tiện giao thông trong những chuyến đi. Tôi 
cố gắng làm việc cả ngày: giảng dạy, chia sẻ kinh nghiệm, 
vấn đáp, giải quyết vấn đề… giống như vậy, như thế này. 

Bằng cách này, tôi không cần phải nghĩ ngợi về thời 
gian dành cho việc ngủ. Tôi có thể làm việc một cách tự do. 

Question 7:  

Dear Sayadaw, how do we use the power of 
detachment in our daily life, especially when we 
experience physical pain, suffering, sickness, the loss of 
family members, or disease? And even with good 
experiences like happiness, how do we use this power of 
detachment from moment to moment? 

I understand that all these painful feelings are due to 
attachment, craving, and desire, but my understanding 
is not deep enough. It relates to Anatta Dhamma. One 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   307RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   307 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

307 
 

người. Với hiểu biết đúng đắn – chánh kiến – này, tôi cố 
gắng sử dụng cả tâm linh hoạt, tâm năng động lẫn tâm buồn 
ngủ, để làm thiện pháp với chánh niệm và xả ly. 

Bằng cách này, tôi có thể thành công trong việc xả ly 
khỏi giới hạn của thời gian ngủ. Tôi phải giảm thời gian 
ngủ ngày một nhiều hơn. Thỉnh thoảng, tôi làm việc ngay 
trên giường cả đêm trong tư thế nằm. Nếu như có quá nhiều 
công việc để làm, tôi chỉ rơi vào trạng thái ngủ khi đã quá 
mệt. 

Vì đã xả ly khỏi thời gian ngủ giới hạn, tôi có thể làm 
việc ngày một tự do hơn, mà không cần phải chú ý đến thời 
gian ngủ. Bằng cách này, tôi có thể ngủ trên máy bay hoặc 
trên các phương tiện giao thông trong những chuyến đi. Tôi 
cố gắng làm việc cả ngày: giảng dạy, chia sẻ kinh nghiệm, 
vấn đáp, giải quyết vấn đề… giống như vậy, như thế này. 

Bằng cách này, tôi không cần phải nghĩ ngợi về thời 
gian dành cho việc ngủ. Tôi có thể làm việc một cách tự do. 

Question 7:  

Dear Sayadaw, how do we use the power of 
detachment in our daily life, especially when we 
experience physical pain, suffering, sickness, the loss of 
family members, or disease? And even with good 
experiences like happiness, how do we use this power of 
detachment from moment to moment? 

I understand that all these painful feelings are due to 
attachment, craving, and desire, but my understanding 
is not deep enough. It relates to Anatta Dhamma. One 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

306 
 

Câu hỏi 6: Con thưa ngài, Cho đến tận giờ phút này, 
con không có ý niệm ngủ trưa, không có ý niệm ngủ 
đúng giờ. Khi nào con buồn ngủ thì có thể con ngồi, con 
ngủ. Con muốn xả ly cái việc ngủ này. Và ngài có thể 
cho biết là xả ly việc ngủ với ngài được bao nhiêu năm 
rồi? Và con có nên làm việc này không ạ?  Nếu làm thì 
phải thế nào ạ? 

Trả lời: 
Trước khi tôi bắt đầu thực hành thiền, tôi dính mắc vào 

việc ngủ sáu giờ một đêm. Nếu như tôi không thể ngủ đủ 
sáu giờ, tôi sẽ cảm thấy yếu, không thể làm việc cả ngày – 
rất khó khăn để có thể làm việc trọn vẹn. 

Trong thực tế, đó chính là sự dính mắc của tôi vào thời 
gian ngủ – phải đủ sáu tiếng. Chỉ khi tôi thực hành thiền, 
tôi mới đi đến sự hiểu biết về sự dính mắc của mình đối với 
việc ngủ, ăn uống, làm việc và nhiều thứ khác. Tôi phải xả 
ly khỏi việc ngủ theo những thời gian chế định nhiều như 
tôi đã từng dính mắc. Tôi cần xả ly khỏi thời gian của việc 
lên giường và thức dậy vào mỗi buổi sáng. 

Trước đây khi thực hành thiền, tôi đã đặt ra một khung 
thời gian cố định cho việc ngủ nghỉ. Do đó, tôi phải từ bỏ 
cái thời gian cố định cho việc ngủ. Tôi cố gắng chỉ ngủ khi 
mà tôi cảm thấy thật sự mệt, chỉ khi tôi không thể làm việc 
thêm nữa. Tôi sẽ cố gắng ngủ chỉ khi thực sự cần thiết. Vào 
thời gian đó, làm việc thì rất mệt, rất khó; nghỉ ngơi thì dễ 
dàng. Nhưng tôi không dễ dàng từ bỏ. Tôi thậm chí cố gắng 
làm việc khi không khỏe. 

Làm thiện pháp thì tự do – không có giới hạn bởi sức 
khỏe hay bệnh tật, thời gian, nơi chốn, điều kiện hay con 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   306RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   306 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   307RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   307 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



308

Sayadaw Ashin Ottamathara 

309 
 

You have to do good deeds and practice meditation, but 
you cannot lose your attachment to oneself. That's why you 
are doing good deeds with the idea of self. This is the same 
for every meditator. In order to detach from the idea of self, 
we need to stop every former action of our body and mind. 
Stop speaking to detach from speaking. Stop working to 
detach from working for money.  

You can speak with the power of silence. We speak 
because we cannot stop speaking. We work because we 
cannot stop working. We think because we cannot stop 
thinking. That's what we are doing with attachment-
attachment to our actions of speaking, eating, sleeping, 
working, thinking. In order to detach from the idea of self, 
we need to stop or detach from whatever we do. The aim of 
stopping is not to reject action. If we can detach, we can do 
it again. 

Meditator: You mean to say that when I want to speak, 
I can see that 'I' is speaking, so speaking is becoming the 
leader? 

Sayadaw : Yes, yes. 
Meditator: I understand. If I want to say something and 

the 'I' wants to say something, then the 'I', the speaking, 
whatever is deluded with the mind, keeps on talking. But if 
I want to say something at that very moment, whatever I 
say is just to the point, and that's it. There's no 'I' saying. 
When I keep on talking, my mind keeps on thinking, and 
my saying becomes the thinking mind, not the one that 
speaks to another. Now I can understand myself. When I 
want to gossip, the gossip becomes the thing itself. But if I 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   309RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   309 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

309 
 

You have to do good deeds and practice meditation, but 
you cannot lose your attachment to oneself. That's why you 
are doing good deeds with the idea of self. This is the same 
for every meditator. In order to detach from the idea of self, 
we need to stop every former action of our body and mind. 
Stop speaking to detach from speaking. Stop working to 
detach from working for money.  

You can speak with the power of silence. We speak 
because we cannot stop speaking. We work because we 
cannot stop working. We think because we cannot stop 
thinking. That's what we are doing with attachment-
attachment to our actions of speaking, eating, sleeping, 
working, thinking. In order to detach from the idea of self, 
we need to stop or detach from whatever we do. The aim of 
stopping is not to reject action. If we can detach, we can do 
it again. 

Meditator: You mean to say that when I want to speak, 
I can see that 'I' is speaking, so speaking is becoming the 
leader? 

Sayadaw : Yes, yes. 
Meditator: I understand. If I want to say something and 

the 'I' wants to say something, then the 'I', the speaking, 
whatever is deluded with the mind, keeps on talking. But if 
I want to say something at that very moment, whatever I 
say is just to the point, and that's it. There's no 'I' saying. 
When I keep on talking, my mind keeps on thinking, and 
my saying becomes the thinking mind, not the one that 
speaks to another. Now I can understand myself. When I 
want to gossip, the gossip becomes the thing itself. But if I 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

308 
 

can understand that this is non-self in words, but to 
understand it very deeply inside is different. 
Detachment has to do with some understanding of how 
to practice it correctly, so it will bring the gist of 
understanding for the right practice. Understanding 
Anatta Dhamma and craving helps, but it is not enough; 
it is only superficial in the beginning. We might think 
we understand how to detach, but in moments of very 
strong craving or desire, it is very hard for us to 
remember. How does Sayadaw practice detachment? 
Sayadaw's detachment is very powerful. I want to learn 
from Sayadaw. 

I can get rid of some desires and cravings because of 
the right understanding and meditation. But some 
desires or cravings are very strong, and it's very hard to 
uproot them. It takes a lot of time and practice. I see 
myself clinging to them. It's like Mara or Kilesa, very 
strong and opposing. I'm actually fighting these Kilesas. 
Sometimes I want to practice until midnight, 2:00 am, 
or 3:00 am, but when I sit down, my heart doesn't want 
to practice. So I oppose it by not sitting in meditation 
but listening to Dhamma talks until 3:00 or 4:00 am. But 
that's not enough. I cannot get rid of this craving, this 
desire, this Kilesa, this Mara. It's very hard. How do I 
overcome this Mara and detach, to win over the Mara? 
I see this self fighting against myself. I try to use the 
Dhamma to win, but most of the time, the Kilesa takes 
over. 

Answer:  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   308RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   308 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   308RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   308 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



309

Sayadaw Ashin Ottamathara 

309 
 

You have to do good deeds and practice meditation, but 
you cannot lose your attachment to oneself. That's why you 
are doing good deeds with the idea of self. This is the same 
for every meditator. In order to detach from the idea of self, 
we need to stop every former action of our body and mind. 
Stop speaking to detach from speaking. Stop working to 
detach from working for money.  

You can speak with the power of silence. We speak 
because we cannot stop speaking. We work because we 
cannot stop working. We think because we cannot stop 
thinking. That's what we are doing with attachment-
attachment to our actions of speaking, eating, sleeping, 
working, thinking. In order to detach from the idea of self, 
we need to stop or detach from whatever we do. The aim of 
stopping is not to reject action. If we can detach, we can do 
it again. 

Meditator: You mean to say that when I want to speak, 
I can see that 'I' is speaking, so speaking is becoming the 
leader? 

Sayadaw : Yes, yes. 
Meditator: I understand. If I want to say something and 

the 'I' wants to say something, then the 'I', the speaking, 
whatever is deluded with the mind, keeps on talking. But if 
I want to say something at that very moment, whatever I 
say is just to the point, and that's it. There's no 'I' saying. 
When I keep on talking, my mind keeps on thinking, and 
my saying becomes the thinking mind, not the one that 
speaks to another. Now I can understand myself. When I 
want to gossip, the gossip becomes the thing itself. But if I 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   309RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   309 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

309 
 

You have to do good deeds and practice meditation, but 
you cannot lose your attachment to oneself. That's why you 
are doing good deeds with the idea of self. This is the same 
for every meditator. In order to detach from the idea of self, 
we need to stop every former action of our body and mind. 
Stop speaking to detach from speaking. Stop working to 
detach from working for money.  

You can speak with the power of silence. We speak 
because we cannot stop speaking. We work because we 
cannot stop working. We think because we cannot stop 
thinking. That's what we are doing with attachment-
attachment to our actions of speaking, eating, sleeping, 
working, thinking. In order to detach from the idea of self, 
we need to stop or detach from whatever we do. The aim of 
stopping is not to reject action. If we can detach, we can do 
it again. 

Meditator: You mean to say that when I want to speak, 
I can see that 'I' is speaking, so speaking is becoming the 
leader? 

Sayadaw : Yes, yes. 
Meditator: I understand. If I want to say something and 

the 'I' wants to say something, then the 'I', the speaking, 
whatever is deluded with the mind, keeps on talking. But if 
I want to say something at that very moment, whatever I 
say is just to the point, and that's it. There's no 'I' saying. 
When I keep on talking, my mind keeps on thinking, and 
my saying becomes the thinking mind, not the one that 
speaks to another. Now I can understand myself. When I 
want to gossip, the gossip becomes the thing itself. But if I 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

308 
 

can understand that this is non-self in words, but to 
understand it very deeply inside is different. 
Detachment has to do with some understanding of how 
to practice it correctly, so it will bring the gist of 
understanding for the right practice. Understanding 
Anatta Dhamma and craving helps, but it is not enough; 
it is only superficial in the beginning. We might think 
we understand how to detach, but in moments of very 
strong craving or desire, it is very hard for us to 
remember. How does Sayadaw practice detachment? 
Sayadaw's detachment is very powerful. I want to learn 
from Sayadaw. 

I can get rid of some desires and cravings because of 
the right understanding and meditation. But some 
desires or cravings are very strong, and it's very hard to 
uproot them. It takes a lot of time and practice. I see 
myself clinging to them. It's like Mara or Kilesa, very 
strong and opposing. I'm actually fighting these Kilesas. 
Sometimes I want to practice until midnight, 2:00 am, 
or 3:00 am, but when I sit down, my heart doesn't want 
to practice. So I oppose it by not sitting in meditation 
but listening to Dhamma talks until 3:00 or 4:00 am. But 
that's not enough. I cannot get rid of this craving, this 
desire, this Kilesa, this Mara. It's very hard. How do I 
overcome this Mara and detach, to win over the Mara? 
I see this self fighting against myself. I try to use the 
Dhamma to win, but most of the time, the Kilesa takes 
over. 

Answer:  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   308RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   308 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   309RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   309 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



310

Sayadaw Ashin Ottamathara 

311 
 

Meditator: I keep monitoring myself, what I have 
learned correctly. I check how strong my Kilesas are, and 
whether I have generosity, compassion, Metta, and so on. 
Through my own learning, I keep monitoring from moment 
to moment, day by day, how much I improve. I test myself. 
When I see an ant, would I be able to rescue it? How much 
compassion is there? I have to rescue it. If I suddenly kill 
an ant, I feel so sorry and think, "I have no intention." This 
makes my heart become softer. But again, when I practice 
like this, my Kilesa is very, very strong and opposes me.  

Sometimes I shed tears when I practice. It's very hard, I 
know. I cannot go through because you have to go through 
and bear with it. From time to time, it's really hard. That's 
why I ask, when I am facing a difficult situation, how am I 
going to detach? Like what was said, whatever I do, I still 
have the attachment of "I" doing. So I need to have the right 
understanding to see this mistake in myself. 

Sayadaw: You must dare to detach from every 
attachment, every present attachment. If we are choosing 
the object to detach from, that is not right. We must detach 
from what we are strongly attached to now. If we have a 
strong attachment to eating, we should wait by not eating. 
If we don't have a strong desire to eat, we can eat. If we 
want to sleep seriously, we should not sleep; we should 
fight against sleeping. We should spend more and more 
time not sleeping. If we don't want to sleep, we can sleep. 
That is the practice of detachment. We must never obey our 
strong desire for eating, sleeping, seeing, listening to music, 
or watching movies. Whatever we really want to do, we 
must stop doing it in order to detach. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   311RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   311 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

311 
 

Meditator: I keep monitoring myself, what I have 
learned correctly. I check how strong my Kilesas are, and 
whether I have generosity, compassion, Metta, and so on. 
Through my own learning, I keep monitoring from moment 
to moment, day by day, how much I improve. I test myself. 
When I see an ant, would I be able to rescue it? How much 
compassion is there? I have to rescue it. If I suddenly kill 
an ant, I feel so sorry and think, "I have no intention." This 
makes my heart become softer. But again, when I practice 
like this, my Kilesa is very, very strong and opposes me.  

Sometimes I shed tears when I practice. It's very hard, I 
know. I cannot go through because you have to go through 
and bear with it. From time to time, it's really hard. That's 
why I ask, when I am facing a difficult situation, how am I 
going to detach? Like what was said, whatever I do, I still 
have the attachment of "I" doing. So I need to have the right 
understanding to see this mistake in myself. 

Sayadaw: You must dare to detach from every 
attachment, every present attachment. If we are choosing 
the object to detach from, that is not right. We must detach 
from what we are strongly attached to now. If we have a 
strong attachment to eating, we should wait by not eating. 
If we don't have a strong desire to eat, we can eat. If we 
want to sleep seriously, we should not sleep; we should 
fight against sleeping. We should spend more and more 
time not sleeping. If we don't want to sleep, we can sleep. 
That is the practice of detachment. We must never obey our 
strong desire for eating, sleeping, seeing, listening to music, 
or watching movies. Whatever we really want to do, we 
must stop doing it in order to detach. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

310 
 

want to say something meaningful towards the Dhamma, 
the heart is very light. I don't see myself talking through 
thinking; the talking is through the heart. It's not from 
thinking, it's from the heart, and the mouth speaks. It's very 
soft, very light, and very comfortable. Sayadaw is pointing 
to that, right? 

Sayadaw: Yes. We can learn "doing only," without 
representing oneself, someone, or something. 

Meditator: Just teaching only. Not for someone, not for 
something. Just "doing only," "teaching only." Yes, I can 
feel the difference when I talk about Dhamma. All of a 
sudden, I can understand a person. I could tell a person, 
"You are breaking your third precept." I asked, "Can you 
tell me, are you breaking your third precept?" He looked at 
me and said, "Yes." How could I know? I don't know. But 
from talking Dhamma to this person, I suddenly said, 
"Don't come to me if you don't have clear five precepts," 
because I cannot transfer the Dhamma over. I asked, "Are 
you thinking of the third precept, Kāmesumicchācāra?" He 
told me, "Yes." Then I said, "Okay, you settle that first, then 
you learn Dhamma." It's different from when I say 
something about Dhamma with my thinking mind. That 
drains a lot of energy. But if I say something from the heart, 
without thinking, my heart is very soft and light. I can see 
the difference. 

Sayadaw: Yes. You need to practice seriously and 
continuously to get success. This is a simple understanding 
that comes from practicing in the right way. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   310RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   310 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   310RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   310 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



311

Sayadaw Ashin Ottamathara 

311 
 

Meditator: I keep monitoring myself, what I have 
learned correctly. I check how strong my Kilesas are, and 
whether I have generosity, compassion, Metta, and so on. 
Through my own learning, I keep monitoring from moment 
to moment, day by day, how much I improve. I test myself. 
When I see an ant, would I be able to rescue it? How much 
compassion is there? I have to rescue it. If I suddenly kill 
an ant, I feel so sorry and think, "I have no intention." This 
makes my heart become softer. But again, when I practice 
like this, my Kilesa is very, very strong and opposes me.  

Sometimes I shed tears when I practice. It's very hard, I 
know. I cannot go through because you have to go through 
and bear with it. From time to time, it's really hard. That's 
why I ask, when I am facing a difficult situation, how am I 
going to detach? Like what was said, whatever I do, I still 
have the attachment of "I" doing. So I need to have the right 
understanding to see this mistake in myself. 

Sayadaw: You must dare to detach from every 
attachment, every present attachment. If we are choosing 
the object to detach from, that is not right. We must detach 
from what we are strongly attached to now. If we have a 
strong attachment to eating, we should wait by not eating. 
If we don't have a strong desire to eat, we can eat. If we 
want to sleep seriously, we should not sleep; we should 
fight against sleeping. We should spend more and more 
time not sleeping. If we don't want to sleep, we can sleep. 
That is the practice of detachment. We must never obey our 
strong desire for eating, sleeping, seeing, listening to music, 
or watching movies. Whatever we really want to do, we 
must stop doing it in order to detach. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   311RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   311 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

311 
 

Meditator: I keep monitoring myself, what I have 
learned correctly. I check how strong my Kilesas are, and 
whether I have generosity, compassion, Metta, and so on. 
Through my own learning, I keep monitoring from moment 
to moment, day by day, how much I improve. I test myself. 
When I see an ant, would I be able to rescue it? How much 
compassion is there? I have to rescue it. If I suddenly kill 
an ant, I feel so sorry and think, "I have no intention." This 
makes my heart become softer. But again, when I practice 
like this, my Kilesa is very, very strong and opposes me.  

Sometimes I shed tears when I practice. It's very hard, I 
know. I cannot go through because you have to go through 
and bear with it. From time to time, it's really hard. That's 
why I ask, when I am facing a difficult situation, how am I 
going to detach? Like what was said, whatever I do, I still 
have the attachment of "I" doing. So I need to have the right 
understanding to see this mistake in myself. 

Sayadaw: You must dare to detach from every 
attachment, every present attachment. If we are choosing 
the object to detach from, that is not right. We must detach 
from what we are strongly attached to now. If we have a 
strong attachment to eating, we should wait by not eating. 
If we don't have a strong desire to eat, we can eat. If we 
want to sleep seriously, we should not sleep; we should 
fight against sleeping. We should spend more and more 
time not sleeping. If we don't want to sleep, we can sleep. 
That is the practice of detachment. We must never obey our 
strong desire for eating, sleeping, seeing, listening to music, 
or watching movies. Whatever we really want to do, we 
must stop doing it in order to detach. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

310 
 

want to say something meaningful towards the Dhamma, 
the heart is very light. I don't see myself talking through 
thinking; the talking is through the heart. It's not from 
thinking, it's from the heart, and the mouth speaks. It's very 
soft, very light, and very comfortable. Sayadaw is pointing 
to that, right? 

Sayadaw: Yes. We can learn "doing only," without 
representing oneself, someone, or something. 

Meditator: Just teaching only. Not for someone, not for 
something. Just "doing only," "teaching only." Yes, I can 
feel the difference when I talk about Dhamma. All of a 
sudden, I can understand a person. I could tell a person, 
"You are breaking your third precept." I asked, "Can you 
tell me, are you breaking your third precept?" He looked at 
me and said, "Yes." How could I know? I don't know. But 
from talking Dhamma to this person, I suddenly said, 
"Don't come to me if you don't have clear five precepts," 
because I cannot transfer the Dhamma over. I asked, "Are 
you thinking of the third precept, Kāmesumicchācāra?" He 
told me, "Yes." Then I said, "Okay, you settle that first, then 
you learn Dhamma." It's different from when I say 
something about Dhamma with my thinking mind. That 
drains a lot of energy. But if I say something from the heart, 
without thinking, my heart is very soft and light. I can see 
the difference. 

Sayadaw: Yes. You need to practice seriously and 
continuously to get success. This is a simple understanding 
that comes from practicing in the right way. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   310RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   310 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   311RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   311 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



312

Sayadaw Ashin Ottamathara 

313 
 

and fell asleep, but it was very rare. Most of the time, I 
would fight against every strong desire or strong 
attachment of the mind. In this way, the power of 
detachment became stronger and stronger. Attachment is to 
be detached, not only our attachment but also the 
attachment of others. 

We need to detach when we are traveling with many 
people. They are urgent, they cannot wait, they will go 
early. At that time, I will wait, not by going, to detach from 
their attachment. In this way, if they don't have much desire 
to go, at that time we will go. I used to do this. This is 
detachment.  

Because of an emergency, we cannot wait if we are with 
many people. That's why we make many mistakes, like 
forgetting our belongings or phones. That is not good. We 
should be on time. We don't need to be early; we don't need 
to be late. But because we worry about being late, we are 
always very early. We waste our time preparing and 
waiting for many hours. That is not right. That's why I used 
to detach from the hasty, greedy, or worried mind about 
being late. In this way, I can save a lot of time on 
preparation. Sometimes I may be late, but it is okay. I can 
accept it.  

This is a teaching to be "doing only," not grasping, with 
no pressure about missing the flight. We can accept it even 
if we miss the flight. If we cannot accept this, we will 
worry. In this way, we find it difficult to be "traveling 
only." 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   313RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   313 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

313 
 

and fell asleep, but it was very rare. Most of the time, I 
would fight against every strong desire or strong 
attachment of the mind. In this way, the power of 
detachment became stronger and stronger. Attachment is to 
be detached, not only our attachment but also the 
attachment of others. 

We need to detach when we are traveling with many 
people. They are urgent, they cannot wait, they will go 
early. At that time, I will wait, not by going, to detach from 
their attachment. In this way, if they don't have much desire 
to go, at that time we will go. I used to do this. This is 
detachment.  

Because of an emergency, we cannot wait if we are with 
many people. That's why we make many mistakes, like 
forgetting our belongings or phones. That is not good. We 
should be on time. We don't need to be early; we don't need 
to be late. But because we worry about being late, we are 
always very early. We waste our time preparing and 
waiting for many hours. That is not right. That's why I used 
to detach from the hasty, greedy, or worried mind about 
being late. In this way, I can save a lot of time on 
preparation. Sometimes I may be late, but it is okay. I can 
accept it.  

This is a teaching to be "doing only," not grasping, with 
no pressure about missing the flight. We can accept it even 
if we miss the flight. If we cannot accept this, we will 
worry. In this way, we find it difficult to be "traveling 
only." 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

312 
 

If we don't want to listen to the Dhamma talk, we must 
listen to the Dhamma talk. This is detachment from having 
no desire to listen. If we don't want to teach, we must teach 
or share what we understand. This is detachment. We must 
be able to do it even if we don't want to. Sometimes we 
don't want to eat, but in order to detach from the desire of 
not eating, we should eat. This is the practice of 
detachment. 

Meditator: So what if I have the desire to listen to 
Dhamma talks for many hours, five or six hours? I have that 
desire. Every time I go home, I switch on the Dhamma to 
listen and get understanding. Even in the car, I listen. I'm 
attached to listening to Dhamma, but I understand it. To 
practice rightly, is that desire a good desire that I also have 
to detach from, or should I keep on? 

Sayadaw: Every attachment needs to be detached, 
whether it is a good or bad attachment. 

Meditator: So does that mean when I listen to Dhamma 
and see my attachment to listening, I should pause and not 
listen? 

Sayadaw: Listening to a Dhamma talk is to be 
"listening only," not to attach. We don't need to attach to 
listening to a Dhamma talk; we just need to listen. We don't 
need to attach to helping or donating; we just need to help 
and donate. We must not accept the attachment or strong 
desire of the mind. Every attachment must not be obeyed. 

When I practiced meditation at night as a businessman, 
I was so sleepy, but I did not give up. I tried to continue 
practicing with a sleepy mind. One day I could not fight it 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   312RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   312 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   312RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   312 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



313

Sayadaw Ashin Ottamathara 

313 
 

and fell asleep, but it was very rare. Most of the time, I 
would fight against every strong desire or strong 
attachment of the mind. In this way, the power of 
detachment became stronger and stronger. Attachment is to 
be detached, not only our attachment but also the 
attachment of others. 

We need to detach when we are traveling with many 
people. They are urgent, they cannot wait, they will go 
early. At that time, I will wait, not by going, to detach from 
their attachment. In this way, if they don't have much desire 
to go, at that time we will go. I used to do this. This is 
detachment.  

Because of an emergency, we cannot wait if we are with 
many people. That's why we make many mistakes, like 
forgetting our belongings or phones. That is not good. We 
should be on time. We don't need to be early; we don't need 
to be late. But because we worry about being late, we are 
always very early. We waste our time preparing and 
waiting for many hours. That is not right. That's why I used 
to detach from the hasty, greedy, or worried mind about 
being late. In this way, I can save a lot of time on 
preparation. Sometimes I may be late, but it is okay. I can 
accept it.  

This is a teaching to be "doing only," not grasping, with 
no pressure about missing the flight. We can accept it even 
if we miss the flight. If we cannot accept this, we will 
worry. In this way, we find it difficult to be "traveling 
only." 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   313RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   313 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

313 
 

and fell asleep, but it was very rare. Most of the time, I 
would fight against every strong desire or strong 
attachment of the mind. In this way, the power of 
detachment became stronger and stronger. Attachment is to 
be detached, not only our attachment but also the 
attachment of others. 

We need to detach when we are traveling with many 
people. They are urgent, they cannot wait, they will go 
early. At that time, I will wait, not by going, to detach from 
their attachment. In this way, if they don't have much desire 
to go, at that time we will go. I used to do this. This is 
detachment.  

Because of an emergency, we cannot wait if we are with 
many people. That's why we make many mistakes, like 
forgetting our belongings or phones. That is not good. We 
should be on time. We don't need to be early; we don't need 
to be late. But because we worry about being late, we are 
always very early. We waste our time preparing and 
waiting for many hours. That is not right. That's why I used 
to detach from the hasty, greedy, or worried mind about 
being late. In this way, I can save a lot of time on 
preparation. Sometimes I may be late, but it is okay. I can 
accept it.  

This is a teaching to be "doing only," not grasping, with 
no pressure about missing the flight. We can accept it even 
if we miss the flight. If we cannot accept this, we will 
worry. In this way, we find it difficult to be "traveling 
only." 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

312 
 

If we don't want to listen to the Dhamma talk, we must 
listen to the Dhamma talk. This is detachment from having 
no desire to listen. If we don't want to teach, we must teach 
or share what we understand. This is detachment. We must 
be able to do it even if we don't want to. Sometimes we 
don't want to eat, but in order to detach from the desire of 
not eating, we should eat. This is the practice of 
detachment. 

Meditator: So what if I have the desire to listen to 
Dhamma talks for many hours, five or six hours? I have that 
desire. Every time I go home, I switch on the Dhamma to 
listen and get understanding. Even in the car, I listen. I'm 
attached to listening to Dhamma, but I understand it. To 
practice rightly, is that desire a good desire that I also have 
to detach from, or should I keep on? 

Sayadaw: Every attachment needs to be detached, 
whether it is a good or bad attachment. 

Meditator: So does that mean when I listen to Dhamma 
and see my attachment to listening, I should pause and not 
listen? 

Sayadaw: Listening to a Dhamma talk is to be 
"listening only," not to attach. We don't need to attach to 
listening to a Dhamma talk; we just need to listen. We don't 
need to attach to helping or donating; we just need to help 
and donate. We must not accept the attachment or strong 
desire of the mind. Every attachment must not be obeyed. 

When I practiced meditation at night as a businessman, 
I was so sleepy, but I did not give up. I tried to continue 
practicing with a sleepy mind. One day I could not fight it 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   312RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   312 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   313RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   313 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



314

Sayadaw Ashin Ottamathara 

315 
 

be alone. When I used to see blood, I could faint. But now, 
after seeing Asubha of myself dead in a pool of blood, my 
body rotten, I don't get scared of blood anymore. I feel it's 
nothing. I don't feel that worry. Even with spirits, especially 
when I follow Sayadaw to cemeteries, even in Vietnam, 
spirits come-very ugly, with blood oozing-into my vision. 
Now I'm not scared, even when I can see them. Is that the 
power of the practice of meditation? 

Sayadaw: Yes, yes. I teach like this. I am now 
conducting meditation retreats inside cemeteries. More 
Thabarwa centers in Myanmar are near cemeteries. This 
place is also near a cemetery. Because we are together with 
everything and everyone, including unseen beings, we are 
in harmony because of mindfulness and detachment. We 
are different because of ignorance and attachment. We are 
the same selfless impermanent nature because of 
mindfulness and detachment. So we are trying to see only 
from the side of non-self, or selflessness, or anatta. That is 
the best we can do for all. 

Câu hỏi 7: Kính bạch Sayadaw, làm sao để chúng 
con có thể sử dụng sức mạnh của sự buông xả trong đời 
sống hằng ngày - đặc biệt là khi gặp đau đớn thể xác, 
khổ tâm, bệnh tật, mất người thân, hay những bệnh nan 
y? Và ngay cả với những trải nghiệm dễ chịu như hạnh 
phúc - làm sao để có thể sử dụng được sức mạnh của sự 
buông xả từ khoảnh khắc này sang khoảnh khắc khác? 

Con hiểu rằng tất cả những cảm giác khổ ấy đều bắt 
nguồn từ sự dính mắc, ái dục và mong cầu. Nhưng sự 
hiểu biết của con vẫn chưa đủ sâu. Nó có liên hệ đến 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   315RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   315 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

315 
 

be alone. When I used to see blood, I could faint. But now, 
after seeing Asubha of myself dead in a pool of blood, my 
body rotten, I don't get scared of blood anymore. I feel it's 
nothing. I don't feel that worry. Even with spirits, especially 
when I follow Sayadaw to cemeteries, even in Vietnam, 
spirits come-very ugly, with blood oozing-into my vision. 
Now I'm not scared, even when I can see them. Is that the 
power of the practice of meditation? 

Sayadaw: Yes, yes. I teach like this. I am now 
conducting meditation retreats inside cemeteries. More 
Thabarwa centers in Myanmar are near cemeteries. This 
place is also near a cemetery. Because we are together with 
everything and everyone, including unseen beings, we are 
in harmony because of mindfulness and detachment. We 
are different because of ignorance and attachment. We are 
the same selfless impermanent nature because of 
mindfulness and detachment. So we are trying to see only 
from the side of non-self, or selflessness, or anatta. That is 
the best we can do for all. 

Câu hỏi 7: Kính bạch Sayadaw, làm sao để chúng 
con có thể sử dụng sức mạnh của sự buông xả trong đời 
sống hằng ngày - đặc biệt là khi gặp đau đớn thể xác, 
khổ tâm, bệnh tật, mất người thân, hay những bệnh nan 
y? Và ngay cả với những trải nghiệm dễ chịu như hạnh 
phúc - làm sao để có thể sử dụng được sức mạnh của sự 
buông xả từ khoảnh khắc này sang khoảnh khắc khác? 

Con hiểu rằng tất cả những cảm giác khổ ấy đều bắt 
nguồn từ sự dính mắc, ái dục và mong cầu. Nhưng sự 
hiểu biết của con vẫn chưa đủ sâu. Nó có liên hệ đến 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

314 
 

Meditator: So, Sayadaw, when we practice most of the 
time, our actions become very slow, like for me. I live free 
of planning ahead and just do whatever I want to do. When 
I go out, I move very slowly. People tell me, "You are very 
calm, very slow. Why are you so slow?" Is it due to 
practicing, or has this habit become very slow because I 
don't think so much ahead? Whatever I do, I just do. I don't 
set times for eating or other things. I live very freely. Is this 
way of practicing okay? 

Sayadaw: If we are the opposite of the public, the 
majority of the people, we are right. If we are the same as 
the public, we are wrong for sure. So this is the right thing. 

Meditator: So this is right? 
Sayadaw: Yes, yes. 
Meditator: When I go out and do charity work with 

many people, I sometimes cannot take it because I can feel 
the energy is very strong. Then when I go home and sit 
down alone, it feels so nice. 

Sayadaw: When I started practicing meditation in 
1999, I came to understand and practice like this. In this 
way, I can do many things and travel a lot for many years 
continuously. I'm safe and healthy. I teach many patients at 
the hospital, but I'm safe. This is the power of a stable and 
pure mind, or mindfulness and detachment. We don't need 
to be urgent or hasty. I just need to control the mind to be 
stable and pure as much as possible. 

Meditator: I can see a lot of changes in me. I used to 
be very scared of being alone, but now I'm very happy to 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   314RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   314 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   314RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   314 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



315

Sayadaw Ashin Ottamathara 

315 
 

be alone. When I used to see blood, I could faint. But now, 
after seeing Asubha of myself dead in a pool of blood, my 
body rotten, I don't get scared of blood anymore. I feel it's 
nothing. I don't feel that worry. Even with spirits, especially 
when I follow Sayadaw to cemeteries, even in Vietnam, 
spirits come-very ugly, with blood oozing-into my vision. 
Now I'm not scared, even when I can see them. Is that the 
power of the practice of meditation? 

Sayadaw: Yes, yes. I teach like this. I am now 
conducting meditation retreats inside cemeteries. More 
Thabarwa centers in Myanmar are near cemeteries. This 
place is also near a cemetery. Because we are together with 
everything and everyone, including unseen beings, we are 
in harmony because of mindfulness and detachment. We 
are different because of ignorance and attachment. We are 
the same selfless impermanent nature because of 
mindfulness and detachment. So we are trying to see only 
from the side of non-self, or selflessness, or anatta. That is 
the best we can do for all. 

Câu hỏi 7: Kính bạch Sayadaw, làm sao để chúng 
con có thể sử dụng sức mạnh của sự buông xả trong đời 
sống hằng ngày - đặc biệt là khi gặp đau đớn thể xác, 
khổ tâm, bệnh tật, mất người thân, hay những bệnh nan 
y? Và ngay cả với những trải nghiệm dễ chịu như hạnh 
phúc - làm sao để có thể sử dụng được sức mạnh của sự 
buông xả từ khoảnh khắc này sang khoảnh khắc khác? 

Con hiểu rằng tất cả những cảm giác khổ ấy đều bắt 
nguồn từ sự dính mắc, ái dục và mong cầu. Nhưng sự 
hiểu biết của con vẫn chưa đủ sâu. Nó có liên hệ đến 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   315RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   315 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

315 
 

be alone. When I used to see blood, I could faint. But now, 
after seeing Asubha of myself dead in a pool of blood, my 
body rotten, I don't get scared of blood anymore. I feel it's 
nothing. I don't feel that worry. Even with spirits, especially 
when I follow Sayadaw to cemeteries, even in Vietnam, 
spirits come-very ugly, with blood oozing-into my vision. 
Now I'm not scared, even when I can see them. Is that the 
power of the practice of meditation? 

Sayadaw: Yes, yes. I teach like this. I am now 
conducting meditation retreats inside cemeteries. More 
Thabarwa centers in Myanmar are near cemeteries. This 
place is also near a cemetery. Because we are together with 
everything and everyone, including unseen beings, we are 
in harmony because of mindfulness and detachment. We 
are different because of ignorance and attachment. We are 
the same selfless impermanent nature because of 
mindfulness and detachment. So we are trying to see only 
from the side of non-self, or selflessness, or anatta. That is 
the best we can do for all. 

Câu hỏi 7: Kính bạch Sayadaw, làm sao để chúng 
con có thể sử dụng sức mạnh của sự buông xả trong đời 
sống hằng ngày - đặc biệt là khi gặp đau đớn thể xác, 
khổ tâm, bệnh tật, mất người thân, hay những bệnh nan 
y? Và ngay cả với những trải nghiệm dễ chịu như hạnh 
phúc - làm sao để có thể sử dụng được sức mạnh của sự 
buông xả từ khoảnh khắc này sang khoảnh khắc khác? 

Con hiểu rằng tất cả những cảm giác khổ ấy đều bắt 
nguồn từ sự dính mắc, ái dục và mong cầu. Nhưng sự 
hiểu biết của con vẫn chưa đủ sâu. Nó có liên hệ đến 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

314 
 

Meditator: So, Sayadaw, when we practice most of the 
time, our actions become very slow, like for me. I live free 
of planning ahead and just do whatever I want to do. When 
I go out, I move very slowly. People tell me, "You are very 
calm, very slow. Why are you so slow?" Is it due to 
practicing, or has this habit become very slow because I 
don't think so much ahead? Whatever I do, I just do. I don't 
set times for eating or other things. I live very freely. Is this 
way of practicing okay? 

Sayadaw: If we are the opposite of the public, the 
majority of the people, we are right. If we are the same as 
the public, we are wrong for sure. So this is the right thing. 

Meditator: So this is right? 
Sayadaw: Yes, yes. 
Meditator: When I go out and do charity work with 

many people, I sometimes cannot take it because I can feel 
the energy is very strong. Then when I go home and sit 
down alone, it feels so nice. 

Sayadaw: When I started practicing meditation in 
1999, I came to understand and practice like this. In this 
way, I can do many things and travel a lot for many years 
continuously. I'm safe and healthy. I teach many patients at 
the hospital, but I'm safe. This is the power of a stable and 
pure mind, or mindfulness and detachment. We don't need 
to be urgent or hasty. I just need to control the mind to be 
stable and pure as much as possible. 

Meditator: I can see a lot of changes in me. I used to 
be very scared of being alone, but now I'm very happy to 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   314RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   314 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   315RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   315 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



316

Sayadaw Ashin Ottamathara 

317 
 

đang cố dùng Pháp để chiến thắng, nhưng phần lớn thời 
gian, con lại bị Kilesa lấn át. 

Trả lời: 
Bạn cần làm các việc thiện và hành thiền - nhưng bạn 

vẫn chưa buông được sự chấp vào cái tôi. Vì thế, bạn đang 
làm các việc thiện với ý niệm về bản ngã. Đây cũng là tình 
trạng chung của hầu hết các hành giả. 

Muốn buông bỏ ý niệm về cái tôi, chúng ta cần dừng lại 
mọi hành động cũ của thân và tâm. Dừng nói để buông xả 
khỏi thói quen nói năng. Dừng làm việc để buông khỏi sự 
lao động vì tiền bạc. 

Bạn có thể nói bằng sức mạnh của sự im lặng. Chúng ta 
nói vì không thể ngưng nói. Chúng ta làm vì không thể dừng 
làm. Chúng ta nghĩ vì không thể ngừng suy nghĩ. Tất cả 
những điều ấy đều là hành động trong sự dính mắc - dính 
vào thói quen nói, ăn, ngủ, làm việc, suy nghĩ. 

Muốn buông khỏi ý niệm về bản ngã, ta phải biết dừng, 
hoặc buông khỏi bất kỳ điều gì đang làm. Mục đích của sự 
dừng không phải là để từ chối hành động. Nếu có thể buông, 
thì ta lại có thể tiếp tục làm điều đó một cách tự do. 

Hành giả: Ý Ngài là, khi con muốn nói điều gì đó, con 
có thể thấy rằng cái “tôi” đang nói, nên việc nói ra trở thành 
người dẫn đầu, đúng không ạ? 

Sayadaw: Đúng rồi, đúng rồi. 
Hành giả: Con hiểu rồi. Nếu con muốn nói điều gì đó 

và cái “tôi” muốn nói điều đó, thì cái “tôi” ấy - cái sự nói, 
bất cứ thứ gì còn mê mờ với tâm - sẽ cứ tiếp tục nói mãi. 
Nhưng nếu tại chính khoảnh khắc đó con chỉ muốn nói một 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   317RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   317 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

317 
 

đang cố dùng Pháp để chiến thắng, nhưng phần lớn thời 
gian, con lại bị Kilesa lấn át. 

Trả lời: 
Bạn cần làm các việc thiện và hành thiền - nhưng bạn 

vẫn chưa buông được sự chấp vào cái tôi. Vì thế, bạn đang 
làm các việc thiện với ý niệm về bản ngã. Đây cũng là tình 
trạng chung của hầu hết các hành giả. 

Muốn buông bỏ ý niệm về cái tôi, chúng ta cần dừng lại 
mọi hành động cũ của thân và tâm. Dừng nói để buông xả 
khỏi thói quen nói năng. Dừng làm việc để buông khỏi sự 
lao động vì tiền bạc. 

Bạn có thể nói bằng sức mạnh của sự im lặng. Chúng ta 
nói vì không thể ngưng nói. Chúng ta làm vì không thể dừng 
làm. Chúng ta nghĩ vì không thể ngừng suy nghĩ. Tất cả 
những điều ấy đều là hành động trong sự dính mắc - dính 
vào thói quen nói, ăn, ngủ, làm việc, suy nghĩ. 

Muốn buông khỏi ý niệm về bản ngã, ta phải biết dừng, 
hoặc buông khỏi bất kỳ điều gì đang làm. Mục đích của sự 
dừng không phải là để từ chối hành động. Nếu có thể buông, 
thì ta lại có thể tiếp tục làm điều đó một cách tự do. 

Hành giả: Ý Ngài là, khi con muốn nói điều gì đó, con 
có thể thấy rằng cái “tôi” đang nói, nên việc nói ra trở thành 
người dẫn đầu, đúng không ạ? 

Sayadaw: Đúng rồi, đúng rồi. 
Hành giả: Con hiểu rồi. Nếu con muốn nói điều gì đó 

và cái “tôi” muốn nói điều đó, thì cái “tôi” ấy - cái sự nói, 
bất cứ thứ gì còn mê mờ với tâm - sẽ cứ tiếp tục nói mãi. 
Nhưng nếu tại chính khoảnh khắc đó con chỉ muốn nói một 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

316 
 

pháp Vô Ngã. Một người có thể hiểu vô ngã bằng lời, 
nhưng để thấu hiểu thật sâu sắc từ bên trong là chuyện 
khác. Buông xả cần đi đôi với một sự hiểu đúng và hành 
đúng, thì mới có thể đưa đến tinh yếu của sự thấu suốt. 

Hiểu về Vô Ngã và ái dục có giúp ích, nhưng chưa 
đủ. Đó chỉ là tầng hiểu biết bề mặt ban đầu. Chúng con 
có thể nghĩ rằng mình đã hiểu cách buông xả, nhưng 
đến lúc tham dục hay mong cầu trỗi dậy mạnh mẽ, thì 
rất khó để nhớ lại được pháp hành. 

Xin Sayadaw chỉ dạy - Ngài đã thực hành buông xả 
như thế nào? Bởi vì sức buông xả nơi Sayadaw rất mạnh 
mẽ, con muốn học theo. Con có thể buông bỏ một số 
mong cầu và ham muốn nhờ hiểu đúng và hành thiền. 
Nhưng có những loại dục rất mạnh, rất khó nhổ tận gốc. 
Nó đòi hỏi thời gian và sự tu tập kiên trì. Con thấy mình 
vẫn còn dính chặt vào những thứ ấy. Nó giống như Ma 
vương hay Kilesa vậy - rất mạnh, đối nghịch, và không 
dễ gì khuất phục. 

Có lúc con muốn hành thiền xuyên đêm - đến nửa 
đêm, 2 giờ, thậm chí 3 giờ sáng - nhưng khi ngồi xuống, 
trái tim con lại không muốn hành. Vì thế, con chống lại 
bằng cách không hành thiền mà chuyển sang nghe pháp 
thoại đến 3 hoặc 4 giờ sáng. Nhưng điều đó cũng chưa 
đủ. Con vẫn không thể buông bỏ được những tham dục 
ấy - những ham muốn, những Kilesa, những Ma chướng 
ấy. Thật quá khó. 

Làm sao con có thể vượt qua được Ma vương và thực 
sự buông xả? Làm sao để thắng được Ma vương ấy? 
Con thấy một cái “tôi” đang chống lại chính “tôi”. Con 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   316RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   316 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   316RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   316 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



317

Sayadaw Ashin Ottamathara 

317 
 

đang cố dùng Pháp để chiến thắng, nhưng phần lớn thời 
gian, con lại bị Kilesa lấn át. 

Trả lời: 
Bạn cần làm các việc thiện và hành thiền - nhưng bạn 

vẫn chưa buông được sự chấp vào cái tôi. Vì thế, bạn đang 
làm các việc thiện với ý niệm về bản ngã. Đây cũng là tình 
trạng chung của hầu hết các hành giả. 

Muốn buông bỏ ý niệm về cái tôi, chúng ta cần dừng lại 
mọi hành động cũ của thân và tâm. Dừng nói để buông xả 
khỏi thói quen nói năng. Dừng làm việc để buông khỏi sự 
lao động vì tiền bạc. 

Bạn có thể nói bằng sức mạnh của sự im lặng. Chúng ta 
nói vì không thể ngưng nói. Chúng ta làm vì không thể dừng 
làm. Chúng ta nghĩ vì không thể ngừng suy nghĩ. Tất cả 
những điều ấy đều là hành động trong sự dính mắc - dính 
vào thói quen nói, ăn, ngủ, làm việc, suy nghĩ. 

Muốn buông khỏi ý niệm về bản ngã, ta phải biết dừng, 
hoặc buông khỏi bất kỳ điều gì đang làm. Mục đích của sự 
dừng không phải là để từ chối hành động. Nếu có thể buông, 
thì ta lại có thể tiếp tục làm điều đó một cách tự do. 

Hành giả: Ý Ngài là, khi con muốn nói điều gì đó, con 
có thể thấy rằng cái “tôi” đang nói, nên việc nói ra trở thành 
người dẫn đầu, đúng không ạ? 

Sayadaw: Đúng rồi, đúng rồi. 
Hành giả: Con hiểu rồi. Nếu con muốn nói điều gì đó 

và cái “tôi” muốn nói điều đó, thì cái “tôi” ấy - cái sự nói, 
bất cứ thứ gì còn mê mờ với tâm - sẽ cứ tiếp tục nói mãi. 
Nhưng nếu tại chính khoảnh khắc đó con chỉ muốn nói một 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   317RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   317 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

317 
 

đang cố dùng Pháp để chiến thắng, nhưng phần lớn thời 
gian, con lại bị Kilesa lấn át. 

Trả lời: 
Bạn cần làm các việc thiện và hành thiền - nhưng bạn 

vẫn chưa buông được sự chấp vào cái tôi. Vì thế, bạn đang 
làm các việc thiện với ý niệm về bản ngã. Đây cũng là tình 
trạng chung của hầu hết các hành giả. 

Muốn buông bỏ ý niệm về cái tôi, chúng ta cần dừng lại 
mọi hành động cũ của thân và tâm. Dừng nói để buông xả 
khỏi thói quen nói năng. Dừng làm việc để buông khỏi sự 
lao động vì tiền bạc. 

Bạn có thể nói bằng sức mạnh của sự im lặng. Chúng ta 
nói vì không thể ngưng nói. Chúng ta làm vì không thể dừng 
làm. Chúng ta nghĩ vì không thể ngừng suy nghĩ. Tất cả 
những điều ấy đều là hành động trong sự dính mắc - dính 
vào thói quen nói, ăn, ngủ, làm việc, suy nghĩ. 

Muốn buông khỏi ý niệm về bản ngã, ta phải biết dừng, 
hoặc buông khỏi bất kỳ điều gì đang làm. Mục đích của sự 
dừng không phải là để từ chối hành động. Nếu có thể buông, 
thì ta lại có thể tiếp tục làm điều đó một cách tự do. 

Hành giả: Ý Ngài là, khi con muốn nói điều gì đó, con 
có thể thấy rằng cái “tôi” đang nói, nên việc nói ra trở thành 
người dẫn đầu, đúng không ạ? 

Sayadaw: Đúng rồi, đúng rồi. 
Hành giả: Con hiểu rồi. Nếu con muốn nói điều gì đó 

và cái “tôi” muốn nói điều đó, thì cái “tôi” ấy - cái sự nói, 
bất cứ thứ gì còn mê mờ với tâm - sẽ cứ tiếp tục nói mãi. 
Nhưng nếu tại chính khoảnh khắc đó con chỉ muốn nói một 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

316 
 

pháp Vô Ngã. Một người có thể hiểu vô ngã bằng lời, 
nhưng để thấu hiểu thật sâu sắc từ bên trong là chuyện 
khác. Buông xả cần đi đôi với một sự hiểu đúng và hành 
đúng, thì mới có thể đưa đến tinh yếu của sự thấu suốt. 

Hiểu về Vô Ngã và ái dục có giúp ích, nhưng chưa 
đủ. Đó chỉ là tầng hiểu biết bề mặt ban đầu. Chúng con 
có thể nghĩ rằng mình đã hiểu cách buông xả, nhưng 
đến lúc tham dục hay mong cầu trỗi dậy mạnh mẽ, thì 
rất khó để nhớ lại được pháp hành. 

Xin Sayadaw chỉ dạy - Ngài đã thực hành buông xả 
như thế nào? Bởi vì sức buông xả nơi Sayadaw rất mạnh 
mẽ, con muốn học theo. Con có thể buông bỏ một số 
mong cầu và ham muốn nhờ hiểu đúng và hành thiền. 
Nhưng có những loại dục rất mạnh, rất khó nhổ tận gốc. 
Nó đòi hỏi thời gian và sự tu tập kiên trì. Con thấy mình 
vẫn còn dính chặt vào những thứ ấy. Nó giống như Ma 
vương hay Kilesa vậy - rất mạnh, đối nghịch, và không 
dễ gì khuất phục. 

Có lúc con muốn hành thiền xuyên đêm - đến nửa 
đêm, 2 giờ, thậm chí 3 giờ sáng - nhưng khi ngồi xuống, 
trái tim con lại không muốn hành. Vì thế, con chống lại 
bằng cách không hành thiền mà chuyển sang nghe pháp 
thoại đến 3 hoặc 4 giờ sáng. Nhưng điều đó cũng chưa 
đủ. Con vẫn không thể buông bỏ được những tham dục 
ấy - những ham muốn, những Kilesa, những Ma chướng 
ấy. Thật quá khó. 

Làm sao con có thể vượt qua được Ma vương và thực 
sự buông xả? Làm sao để thắng được Ma vương ấy? 
Con thấy một cái “tôi” đang chống lại chính “tôi”. Con 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   316RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   316 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   317RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   317 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



318

Sayadaw Ashin Ottamathara 

319 
 

Con hỏi: “Bạn đang nghĩ đến giới thứ ba - tà hạnh phải 
không?” Anh ấy trả lời: “Đúng.” Con nói: “Vậy bạn hãy 
giải quyết điều đó trước, rồi hãy học Pháp.” Điều này khác 
hẳn với khi con nói Pháp bằng tâm suy nghĩ - điều đó làm 
hao tổn rất nhiều năng lượng. Nhưng nếu con nói từ trái 
tim, không qua suy nghĩ, thì trái tim con rất nhẹ, rất mềm. 
Con cảm nhận rõ sự khác biệt. 

Sayadaw: Đúng rồi. Bạn cần phải hành trì một cách 
nghiêm túc và liên tục thì mới có thể thành tựu được. Đây 
là sự hiểu biết đơn giản nhưng phát sinh từ việc thực hành 
đúng cách. 

Hành giả: Con vẫn đang quan sát chính mình - những 
gì con đã học đúng. Con kiểm tra xem các phiền não của 
mình mạnh tới đâu, liệu trong con có sự rộng lượng, lòng 
từ, lòng bi hay không. Qua quá trình học hỏi, con luôn theo 
dõi từ khoảnh khắc này sang khoảnh khắc khác, từng ngày 
trôi qua, xem con đã tiến bộ được bao nhiêu. Con thử 
nghiệm chính mình. Khi thấy một con kiến, liệu con có thể 
cứu nó không? Lòng bi trong con lớn đến đâu? Con phải 
cứu nó. 

Nếu con lỡ giết một con kiến, con cảm thấy rất hối tiếc 
và nghĩ: “Con không cố ý.” Điều này khiến trái tim con trở 
nên mềm lại. Nhưng rồi khi con thực hành như vậy, thì các 
phiền não trong con lại rất mạnh và chống lại con. 

Có lúc con bật khóc khi thực hành. Rất khó, con biết. 
Con không thể vượt qua được, vì con phải đi xuyên qua nó 
và chịu đựng nó. Thỉnh thoảng, điều đó thật sự rất khó khăn. 
Đó là lý do con hỏi: Khi con đang đối diện với một tình 
huống khó, con phải làm sao để buông bỏ? Như những gì 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   319RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   319 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

319 
 

Con hỏi: “Bạn đang nghĩ đến giới thứ ba - tà hạnh phải 
không?” Anh ấy trả lời: “Đúng.” Con nói: “Vậy bạn hãy 
giải quyết điều đó trước, rồi hãy học Pháp.” Điều này khác 
hẳn với khi con nói Pháp bằng tâm suy nghĩ - điều đó làm 
hao tổn rất nhiều năng lượng. Nhưng nếu con nói từ trái 
tim, không qua suy nghĩ, thì trái tim con rất nhẹ, rất mềm. 
Con cảm nhận rõ sự khác biệt. 

Sayadaw: Đúng rồi. Bạn cần phải hành trì một cách 
nghiêm túc và liên tục thì mới có thể thành tựu được. Đây 
là sự hiểu biết đơn giản nhưng phát sinh từ việc thực hành 
đúng cách. 

Hành giả: Con vẫn đang quan sát chính mình - những 
gì con đã học đúng. Con kiểm tra xem các phiền não của 
mình mạnh tới đâu, liệu trong con có sự rộng lượng, lòng 
từ, lòng bi hay không. Qua quá trình học hỏi, con luôn theo 
dõi từ khoảnh khắc này sang khoảnh khắc khác, từng ngày 
trôi qua, xem con đã tiến bộ được bao nhiêu. Con thử 
nghiệm chính mình. Khi thấy một con kiến, liệu con có thể 
cứu nó không? Lòng bi trong con lớn đến đâu? Con phải 
cứu nó. 

Nếu con lỡ giết một con kiến, con cảm thấy rất hối tiếc 
và nghĩ: “Con không cố ý.” Điều này khiến trái tim con trở 
nên mềm lại. Nhưng rồi khi con thực hành như vậy, thì các 
phiền não trong con lại rất mạnh và chống lại con. 

Có lúc con bật khóc khi thực hành. Rất khó, con biết. 
Con không thể vượt qua được, vì con phải đi xuyên qua nó 
và chịu đựng nó. Thỉnh thoảng, điều đó thật sự rất khó khăn. 
Đó là lý do con hỏi: Khi con đang đối diện với một tình 
huống khó, con phải làm sao để buông bỏ? Như những gì 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

318 
 

điều gì đó, thì bất cứ điều gì con nói ra sẽ đi thẳng vào trọng 
tâm, và chỉ vậy thôi. Không có cái “tôi” đang nói. 

Khi con cứ tiếp tục nói, thì tâm con lại cứ tiếp tục nghĩ, 
và lời nói của con trở thành tâm suy nghĩ - chứ không phải 
là người thực sự đang nói chuyện với người khác. 

Giờ đây con có thể hiểu bản thân hơn. Khi con muốn 
buôn chuyện, thì chính sự buôn chuyện ấy trở thành bản 
thân nó. Nhưng nếu con muốn nói điều gì đó có ý nghĩa liên 
quan đến Pháp, thì trái tim trở nên rất nhẹ nhàng. Con 
không còn thấy mình đang nói thông qua suy nghĩ nữa - mà 
lời nói ấy đến từ trái tim. Không phải từ cái đầu nghĩ, mà 
từ trái tim, và miệng tự cất lời. 

Nó rất nhẹ, rất mềm, rất dễ chịu. Ngài đang chỉ đến điều 
đó, đúng không ạ? 

Sayadaw: Đúng rồi. Chúng ta có thể học cách “chỉ 
làm”, mà không đại diện cho một cái tôi, cho ai đó hay điều 
gì cả. 

Hành giả: Chỉ đơn thuần là giảng dạy. Không phải vì 
ai, không phải vì điều gì. Chỉ là “chỉ làm”, “chỉ giảng”. 
Vâng, con cảm nhận được sự khác biệt khi con nói về Pháp. 
Tự nhiên con có thể hiểu về một trải nghiệm trong quá khứ. 
Con từng nói với một người rằng: “Bạn có thể nói cho tôi 
biết, bạn đang phá giới thứ ba phải không?” Anh ấy nhìn 
con và nói: “Đúng.” Làm sao bạn biết?” Con không biết. 
Nhưng khi con đang nói Pháp với người đó, tự nhiên con 
nói: “Đừng đến gặp tôi nếu bạn không giữ trọn năm giới,” 
bởi vì con không thể truyền trao Pháp trong tình trạng đó 
được. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   318RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   318 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   318RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   318 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



319

Sayadaw Ashin Ottamathara 

319 
 

Con hỏi: “Bạn đang nghĩ đến giới thứ ba - tà hạnh phải 
không?” Anh ấy trả lời: “Đúng.” Con nói: “Vậy bạn hãy 
giải quyết điều đó trước, rồi hãy học Pháp.” Điều này khác 
hẳn với khi con nói Pháp bằng tâm suy nghĩ - điều đó làm 
hao tổn rất nhiều năng lượng. Nhưng nếu con nói từ trái 
tim, không qua suy nghĩ, thì trái tim con rất nhẹ, rất mềm. 
Con cảm nhận rõ sự khác biệt. 

Sayadaw: Đúng rồi. Bạn cần phải hành trì một cách 
nghiêm túc và liên tục thì mới có thể thành tựu được. Đây 
là sự hiểu biết đơn giản nhưng phát sinh từ việc thực hành 
đúng cách. 

Hành giả: Con vẫn đang quan sát chính mình - những 
gì con đã học đúng. Con kiểm tra xem các phiền não của 
mình mạnh tới đâu, liệu trong con có sự rộng lượng, lòng 
từ, lòng bi hay không. Qua quá trình học hỏi, con luôn theo 
dõi từ khoảnh khắc này sang khoảnh khắc khác, từng ngày 
trôi qua, xem con đã tiến bộ được bao nhiêu. Con thử 
nghiệm chính mình. Khi thấy một con kiến, liệu con có thể 
cứu nó không? Lòng bi trong con lớn đến đâu? Con phải 
cứu nó. 

Nếu con lỡ giết một con kiến, con cảm thấy rất hối tiếc 
và nghĩ: “Con không cố ý.” Điều này khiến trái tim con trở 
nên mềm lại. Nhưng rồi khi con thực hành như vậy, thì các 
phiền não trong con lại rất mạnh và chống lại con. 

Có lúc con bật khóc khi thực hành. Rất khó, con biết. 
Con không thể vượt qua được, vì con phải đi xuyên qua nó 
và chịu đựng nó. Thỉnh thoảng, điều đó thật sự rất khó khăn. 
Đó là lý do con hỏi: Khi con đang đối diện với một tình 
huống khó, con phải làm sao để buông bỏ? Như những gì 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   319RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   319 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

319 
 

Con hỏi: “Bạn đang nghĩ đến giới thứ ba - tà hạnh phải 
không?” Anh ấy trả lời: “Đúng.” Con nói: “Vậy bạn hãy 
giải quyết điều đó trước, rồi hãy học Pháp.” Điều này khác 
hẳn với khi con nói Pháp bằng tâm suy nghĩ - điều đó làm 
hao tổn rất nhiều năng lượng. Nhưng nếu con nói từ trái 
tim, không qua suy nghĩ, thì trái tim con rất nhẹ, rất mềm. 
Con cảm nhận rõ sự khác biệt. 

Sayadaw: Đúng rồi. Bạn cần phải hành trì một cách 
nghiêm túc và liên tục thì mới có thể thành tựu được. Đây 
là sự hiểu biết đơn giản nhưng phát sinh từ việc thực hành 
đúng cách. 

Hành giả: Con vẫn đang quan sát chính mình - những 
gì con đã học đúng. Con kiểm tra xem các phiền não của 
mình mạnh tới đâu, liệu trong con có sự rộng lượng, lòng 
từ, lòng bi hay không. Qua quá trình học hỏi, con luôn theo 
dõi từ khoảnh khắc này sang khoảnh khắc khác, từng ngày 
trôi qua, xem con đã tiến bộ được bao nhiêu. Con thử 
nghiệm chính mình. Khi thấy một con kiến, liệu con có thể 
cứu nó không? Lòng bi trong con lớn đến đâu? Con phải 
cứu nó. 

Nếu con lỡ giết một con kiến, con cảm thấy rất hối tiếc 
và nghĩ: “Con không cố ý.” Điều này khiến trái tim con trở 
nên mềm lại. Nhưng rồi khi con thực hành như vậy, thì các 
phiền não trong con lại rất mạnh và chống lại con. 

Có lúc con bật khóc khi thực hành. Rất khó, con biết. 
Con không thể vượt qua được, vì con phải đi xuyên qua nó 
và chịu đựng nó. Thỉnh thoảng, điều đó thật sự rất khó khăn. 
Đó là lý do con hỏi: Khi con đang đối diện với một tình 
huống khó, con phải làm sao để buông bỏ? Như những gì 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

318 
 

điều gì đó, thì bất cứ điều gì con nói ra sẽ đi thẳng vào trọng 
tâm, và chỉ vậy thôi. Không có cái “tôi” đang nói. 

Khi con cứ tiếp tục nói, thì tâm con lại cứ tiếp tục nghĩ, 
và lời nói của con trở thành tâm suy nghĩ - chứ không phải 
là người thực sự đang nói chuyện với người khác. 

Giờ đây con có thể hiểu bản thân hơn. Khi con muốn 
buôn chuyện, thì chính sự buôn chuyện ấy trở thành bản 
thân nó. Nhưng nếu con muốn nói điều gì đó có ý nghĩa liên 
quan đến Pháp, thì trái tim trở nên rất nhẹ nhàng. Con 
không còn thấy mình đang nói thông qua suy nghĩ nữa - mà 
lời nói ấy đến từ trái tim. Không phải từ cái đầu nghĩ, mà 
từ trái tim, và miệng tự cất lời. 

Nó rất nhẹ, rất mềm, rất dễ chịu. Ngài đang chỉ đến điều 
đó, đúng không ạ? 

Sayadaw: Đúng rồi. Chúng ta có thể học cách “chỉ 
làm”, mà không đại diện cho một cái tôi, cho ai đó hay điều 
gì cả. 

Hành giả: Chỉ đơn thuần là giảng dạy. Không phải vì 
ai, không phải vì điều gì. Chỉ là “chỉ làm”, “chỉ giảng”. 
Vâng, con cảm nhận được sự khác biệt khi con nói về Pháp. 
Tự nhiên con có thể hiểu về một trải nghiệm trong quá khứ. 
Con từng nói với một người rằng: “Bạn có thể nói cho tôi 
biết, bạn đang phá giới thứ ba phải không?” Anh ấy nhìn 
con và nói: “Đúng.” Làm sao bạn biết?” Con không biết. 
Nhưng khi con đang nói Pháp với người đó, tự nhiên con 
nói: “Đừng đến gặp tôi nếu bạn không giữ trọn năm giới,” 
bởi vì con không thể truyền trao Pháp trong tình trạng đó 
được. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   318RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   318 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   319RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   319 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



320

Sayadaw Ashin Ottamathara 

321 
 

Hành giả: Thưa Ngài, vậy nếu con có lòng ham thích 
nghe Pháp rất nhiều - ví dụ con có thể nghe 5–6 tiếng mỗi 
ngày - thì sao ạ? Con có mong muốn đó. Mỗi khi con về 
nhà, con bật Pháp thoại để nghe và tìm hiểu. Ngay cả khi 
lái xe, con cũng nghe. Con biết mình đang dính mắc vào 
việc nghe Pháp, nhưng con cũng đang hiểu ra điều gì đó từ 
đó. Vậy để thực hành đúng, liệu đây có phải là một sự dính 
mắc tốt mà con cũng cần buông bỏ, hay là con cứ tiếp tục? 

Sayadaw: Bất kỳ sự dính mắc nào - dù là tốt hay xấu - 
cũng đều cần được buông bỏ. 

Hành giả: Thưa Ngài, như vậy có nghĩa là khi con đang 
nghe Pháp và thấy rõ sự dính mắc của mình vào việc nghe, 
thì con nên tạm dừng và không nghe nữa phải không ạ? 

Sayadaw: Việc nghe Pháp là để chỉ nghe, chứ không 
phải để dính mắc. Chúng ta không cần dính mắc vào việc 
nghe Pháp - chỉ cần lắng nghe. Cũng như vậy, không cần 
dính mắc vào việc giúp đỡ hay cúng dường - chỉ cần làm 
mà không dính mắc. Chúng ta không nên thuận theo sự dính 
mắc hay ham muốn mãnh liệt trong tâm. Mọi sự dính mắc 
đều không nên tuân theo. 

Khi xưa, lúc còn làm kinh doanh, ban đêm tôi thường 
thực hành thiền trong lúc rất buồn ngủ. Nhưng tôi không bỏ 
cuộc. Tôi vẫn tiếp tục thực hành ngay cả khi tâm buồn ngủ. 
Chỉ thỉnh thoảng tôi chịu thua và ngủ thiếp đi, nhưng điều 
đó rất hiếm. Phần lớn thời gian tôi luôn đối kháng lại mọi 
ham muốn mạnh mẽ hay sự dính mắc trong tâm. Chính nhờ 
vậy mà sức mạnh của sự buông bỏ trở nên ngày càng vững 
mạnh. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   321RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   321 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

321 
 

Hành giả: Thưa Ngài, vậy nếu con có lòng ham thích 
nghe Pháp rất nhiều - ví dụ con có thể nghe 5–6 tiếng mỗi 
ngày - thì sao ạ? Con có mong muốn đó. Mỗi khi con về 
nhà, con bật Pháp thoại để nghe và tìm hiểu. Ngay cả khi 
lái xe, con cũng nghe. Con biết mình đang dính mắc vào 
việc nghe Pháp, nhưng con cũng đang hiểu ra điều gì đó từ 
đó. Vậy để thực hành đúng, liệu đây có phải là một sự dính 
mắc tốt mà con cũng cần buông bỏ, hay là con cứ tiếp tục? 

Sayadaw: Bất kỳ sự dính mắc nào - dù là tốt hay xấu - 
cũng đều cần được buông bỏ. 

Hành giả: Thưa Ngài, như vậy có nghĩa là khi con đang 
nghe Pháp và thấy rõ sự dính mắc của mình vào việc nghe, 
thì con nên tạm dừng và không nghe nữa phải không ạ? 

Sayadaw: Việc nghe Pháp là để chỉ nghe, chứ không 
phải để dính mắc. Chúng ta không cần dính mắc vào việc 
nghe Pháp - chỉ cần lắng nghe. Cũng như vậy, không cần 
dính mắc vào việc giúp đỡ hay cúng dường - chỉ cần làm 
mà không dính mắc. Chúng ta không nên thuận theo sự dính 
mắc hay ham muốn mãnh liệt trong tâm. Mọi sự dính mắc 
đều không nên tuân theo. 

Khi xưa, lúc còn làm kinh doanh, ban đêm tôi thường 
thực hành thiền trong lúc rất buồn ngủ. Nhưng tôi không bỏ 
cuộc. Tôi vẫn tiếp tục thực hành ngay cả khi tâm buồn ngủ. 
Chỉ thỉnh thoảng tôi chịu thua và ngủ thiếp đi, nhưng điều 
đó rất hiếm. Phần lớn thời gian tôi luôn đối kháng lại mọi 
ham muốn mạnh mẽ hay sự dính mắc trong tâm. Chính nhờ 
vậy mà sức mạnh của sự buông bỏ trở nên ngày càng vững 
mạnh. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

320 
 

con đã nói trước đó: Dù con làm gì, vẫn còn có cái chấp vào 
“tôi đang làm”. Vậy nên con cần có chánh kiến để thấy ra 
sai lầm đó trong chính mình. 

Sayadaw: Bạn phải đủ dũng khí để buông bỏ mọi sự 
dính mắc - tất cả những sự dính mắc đang hiện hữu ngay 
lúc này. Nếu bạn chọn lựa đối tượng để buông bỏ, điều đó 
chưa đúng. Bạn cần phải buông bỏ điều gì mà mình đang 
dính mắc mạnh mẽ nhất trong hiện tại. 

Nếu bạn đang có sự dính mắc mãnh liệt vào việc ăn 
uống, bạn nên đợi - đừng ăn vội. Nếu bạn không có mong 
muốn mạnh mẽ để ăn, thì có thể ăn. Nếu bạn rất muốn ngủ, 
bạn nên không ngủ - bạn cần đối kháng lại sự buồn ngủ ấy. 
Hãy dành nhiều thời gian hơn để không ngủ. Nếu bạn không 
thấy buồn ngủ, bạn có thể ngủ. Đó là thực hành sự buông 
bỏ. 

Chúng ta không bao giờ nên tuân theo các dục vọng 
mạnh mẽ như ăn, ngủ, nhìn, nghe nhạc hay xem phim. Bất 
cứ điều gì bạn thực sự muốn làm, bạn phải ngưng lại - để 
thực hành buông bỏ. 

Nếu bạn không muốn nghe Pháp thoại, bạn phải nghe. 
Đó là buông bỏ sự không muốn nghe. Nếu bạn không muốn 
giảng dạy, bạn cần giảng dạy, cần chia sẻ những gì bạn hiểu. 
Đó chính là buông bỏ. Bạn cần có khả năng làm được điều 
đó - ngay cả khi bạn không muốn. 

Đôi khi bạn không muốn ăn, nhưng để buông bỏ sự ham 
muốn không ăn, bạn cần ăn. Đây là thực hành của buông 
bỏ. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   320RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   320 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   320RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   320 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



321

Sayadaw Ashin Ottamathara 

321 
 

Hành giả: Thưa Ngài, vậy nếu con có lòng ham thích 
nghe Pháp rất nhiều - ví dụ con có thể nghe 5–6 tiếng mỗi 
ngày - thì sao ạ? Con có mong muốn đó. Mỗi khi con về 
nhà, con bật Pháp thoại để nghe và tìm hiểu. Ngay cả khi 
lái xe, con cũng nghe. Con biết mình đang dính mắc vào 
việc nghe Pháp, nhưng con cũng đang hiểu ra điều gì đó từ 
đó. Vậy để thực hành đúng, liệu đây có phải là một sự dính 
mắc tốt mà con cũng cần buông bỏ, hay là con cứ tiếp tục? 

Sayadaw: Bất kỳ sự dính mắc nào - dù là tốt hay xấu - 
cũng đều cần được buông bỏ. 

Hành giả: Thưa Ngài, như vậy có nghĩa là khi con đang 
nghe Pháp và thấy rõ sự dính mắc của mình vào việc nghe, 
thì con nên tạm dừng và không nghe nữa phải không ạ? 

Sayadaw: Việc nghe Pháp là để chỉ nghe, chứ không 
phải để dính mắc. Chúng ta không cần dính mắc vào việc 
nghe Pháp - chỉ cần lắng nghe. Cũng như vậy, không cần 
dính mắc vào việc giúp đỡ hay cúng dường - chỉ cần làm 
mà không dính mắc. Chúng ta không nên thuận theo sự dính 
mắc hay ham muốn mãnh liệt trong tâm. Mọi sự dính mắc 
đều không nên tuân theo. 

Khi xưa, lúc còn làm kinh doanh, ban đêm tôi thường 
thực hành thiền trong lúc rất buồn ngủ. Nhưng tôi không bỏ 
cuộc. Tôi vẫn tiếp tục thực hành ngay cả khi tâm buồn ngủ. 
Chỉ thỉnh thoảng tôi chịu thua và ngủ thiếp đi, nhưng điều 
đó rất hiếm. Phần lớn thời gian tôi luôn đối kháng lại mọi 
ham muốn mạnh mẽ hay sự dính mắc trong tâm. Chính nhờ 
vậy mà sức mạnh của sự buông bỏ trở nên ngày càng vững 
mạnh. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   321RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   321 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

321 
 

Hành giả: Thưa Ngài, vậy nếu con có lòng ham thích 
nghe Pháp rất nhiều - ví dụ con có thể nghe 5–6 tiếng mỗi 
ngày - thì sao ạ? Con có mong muốn đó. Mỗi khi con về 
nhà, con bật Pháp thoại để nghe và tìm hiểu. Ngay cả khi 
lái xe, con cũng nghe. Con biết mình đang dính mắc vào 
việc nghe Pháp, nhưng con cũng đang hiểu ra điều gì đó từ 
đó. Vậy để thực hành đúng, liệu đây có phải là một sự dính 
mắc tốt mà con cũng cần buông bỏ, hay là con cứ tiếp tục? 

Sayadaw: Bất kỳ sự dính mắc nào - dù là tốt hay xấu - 
cũng đều cần được buông bỏ. 

Hành giả: Thưa Ngài, như vậy có nghĩa là khi con đang 
nghe Pháp và thấy rõ sự dính mắc của mình vào việc nghe, 
thì con nên tạm dừng và không nghe nữa phải không ạ? 

Sayadaw: Việc nghe Pháp là để chỉ nghe, chứ không 
phải để dính mắc. Chúng ta không cần dính mắc vào việc 
nghe Pháp - chỉ cần lắng nghe. Cũng như vậy, không cần 
dính mắc vào việc giúp đỡ hay cúng dường - chỉ cần làm 
mà không dính mắc. Chúng ta không nên thuận theo sự dính 
mắc hay ham muốn mãnh liệt trong tâm. Mọi sự dính mắc 
đều không nên tuân theo. 

Khi xưa, lúc còn làm kinh doanh, ban đêm tôi thường 
thực hành thiền trong lúc rất buồn ngủ. Nhưng tôi không bỏ 
cuộc. Tôi vẫn tiếp tục thực hành ngay cả khi tâm buồn ngủ. 
Chỉ thỉnh thoảng tôi chịu thua và ngủ thiếp đi, nhưng điều 
đó rất hiếm. Phần lớn thời gian tôi luôn đối kháng lại mọi 
ham muốn mạnh mẽ hay sự dính mắc trong tâm. Chính nhờ 
vậy mà sức mạnh của sự buông bỏ trở nên ngày càng vững 
mạnh. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

320 
 

con đã nói trước đó: Dù con làm gì, vẫn còn có cái chấp vào 
“tôi đang làm”. Vậy nên con cần có chánh kiến để thấy ra 
sai lầm đó trong chính mình. 

Sayadaw: Bạn phải đủ dũng khí để buông bỏ mọi sự 
dính mắc - tất cả những sự dính mắc đang hiện hữu ngay 
lúc này. Nếu bạn chọn lựa đối tượng để buông bỏ, điều đó 
chưa đúng. Bạn cần phải buông bỏ điều gì mà mình đang 
dính mắc mạnh mẽ nhất trong hiện tại. 

Nếu bạn đang có sự dính mắc mãnh liệt vào việc ăn 
uống, bạn nên đợi - đừng ăn vội. Nếu bạn không có mong 
muốn mạnh mẽ để ăn, thì có thể ăn. Nếu bạn rất muốn ngủ, 
bạn nên không ngủ - bạn cần đối kháng lại sự buồn ngủ ấy. 
Hãy dành nhiều thời gian hơn để không ngủ. Nếu bạn không 
thấy buồn ngủ, bạn có thể ngủ. Đó là thực hành sự buông 
bỏ. 

Chúng ta không bao giờ nên tuân theo các dục vọng 
mạnh mẽ như ăn, ngủ, nhìn, nghe nhạc hay xem phim. Bất 
cứ điều gì bạn thực sự muốn làm, bạn phải ngưng lại - để 
thực hành buông bỏ. 

Nếu bạn không muốn nghe Pháp thoại, bạn phải nghe. 
Đó là buông bỏ sự không muốn nghe. Nếu bạn không muốn 
giảng dạy, bạn cần giảng dạy, cần chia sẻ những gì bạn hiểu. 
Đó chính là buông bỏ. Bạn cần có khả năng làm được điều 
đó - ngay cả khi bạn không muốn. 

Đôi khi bạn không muốn ăn, nhưng để buông bỏ sự ham 
muốn không ăn, bạn cần ăn. Đây là thực hành của buông 
bỏ. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   320RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   320 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   321RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   321 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



322

Sayadaw Ashin Ottamathara 

323 
 

lại chậm thế?" Có phải do con hành thiền mà trở nên chậm 
như vậy, hay là vì con không suy nghĩ nhiều về việc sắp 
tới? Việc gì con làm, thì con chỉ làm thôi. Con cũng không 
đặt thời gian cho việc ăn uống hay những việc khác. Con 
sống rất tự do. Cách hành như vậy có đúng không ạ? 

Sayadaw: Nếu bạn sống ngược với số đông, khác với 
đa phần người đời, thì bạn đang đi đúng đường. Còn nếu 
bạn sống giống như số đông, thì chắc chắn là sai. Vì vậy, 
cách bạn đang làm là đúng. 

Hành giả: Vậy là đúng ạ? 
Sayadaw: Đúng vậy. 
Hành giả: Khi con ra ngoài và làm từ thiện cùng với 

nhiều người, đôi khi con không chịu được vì con cảm thấy 
năng lượng của mọi người quá mạnh. Nhưng khi con trở về 
nhà và ngồi yên một mình, con cảm thấy rất dễ chịu. 

Sayadaw: Khi tôi bắt đầu hành thiền từ năm 1999, tôi 
cũng nhận ra và thực hành như vậy. Nhờ thế mà tôi có thể 
làm được nhiều việc và đi lại nhiều năm liền mà vẫn khỏe 
mạnh và an toàn. Tôi dạy thiền cho nhiều bệnh nhân ở bệnh 
viện, nhưng tôi vẫn an toàn. 

Đó là sức mạnh của một tâm ổn định và thanh tịnh - của 
chánh niệm và sự buông bỏ. Mình không cần phải vội vã 
hay gấp gáp. Chỉ cần cố gắng giữ cho tâm được ổn định và 
thanh tịnh càng nhiều càng tốt. 

Hành giả: Thưa Ngài, con cảm nhận rõ rất nhiều thay 
đổi nơi chính mình. Trước đây con rất sợ ở một mình, 
nhưng giờ con lại thấy hạnh phúc khi được ở một mình. 
Trước kia, chỉ cần thấy máu là con có thể ngất xỉu. Nhưng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   323RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   323 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

323 
 

lại chậm thế?" Có phải do con hành thiền mà trở nên chậm 
như vậy, hay là vì con không suy nghĩ nhiều về việc sắp 
tới? Việc gì con làm, thì con chỉ làm thôi. Con cũng không 
đặt thời gian cho việc ăn uống hay những việc khác. Con 
sống rất tự do. Cách hành như vậy có đúng không ạ? 

Sayadaw: Nếu bạn sống ngược với số đông, khác với 
đa phần người đời, thì bạn đang đi đúng đường. Còn nếu 
bạn sống giống như số đông, thì chắc chắn là sai. Vì vậy, 
cách bạn đang làm là đúng. 

Hành giả: Vậy là đúng ạ? 
Sayadaw: Đúng vậy. 
Hành giả: Khi con ra ngoài và làm từ thiện cùng với 

nhiều người, đôi khi con không chịu được vì con cảm thấy 
năng lượng của mọi người quá mạnh. Nhưng khi con trở về 
nhà và ngồi yên một mình, con cảm thấy rất dễ chịu. 

Sayadaw: Khi tôi bắt đầu hành thiền từ năm 1999, tôi 
cũng nhận ra và thực hành như vậy. Nhờ thế mà tôi có thể 
làm được nhiều việc và đi lại nhiều năm liền mà vẫn khỏe 
mạnh và an toàn. Tôi dạy thiền cho nhiều bệnh nhân ở bệnh 
viện, nhưng tôi vẫn an toàn. 

Đó là sức mạnh của một tâm ổn định và thanh tịnh - của 
chánh niệm và sự buông bỏ. Mình không cần phải vội vã 
hay gấp gáp. Chỉ cần cố gắng giữ cho tâm được ổn định và 
thanh tịnh càng nhiều càng tốt. 

Hành giả: Thưa Ngài, con cảm nhận rõ rất nhiều thay 
đổi nơi chính mình. Trước đây con rất sợ ở một mình, 
nhưng giờ con lại thấy hạnh phúc khi được ở một mình. 
Trước kia, chỉ cần thấy máu là con có thể ngất xỉu. Nhưng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

322 
 

Sự dính mắc là để được buông bỏ - không chỉ dính mắc 
của chính mình, mà cả dính mắc của người khác. 

Chúng ta cũng cần buông bỏ ngay cả khi đang đi cùng 
nhiều người. Có lúc họ gấp gáp, không thể chờ đợi, họ 
muốn đi sớm. Khi đó, tôi sẽ chọn ở lại - không đi - để buông 
bỏ khỏi sự nôn nóng của họ. Rồi khi họ không còn mong 
muốn đi sớm nữa, lúc đó ta sẽ cùng đi. Tôi đã từng làm như 
vậy. Đó chính là sự buông bỏ. 

Vì lý do khẩn cấp, khi đi với đông người, chúng ta 
không chờ đợi được. Vì thế, dễ mắc sai lầm như quên đồ 
đạc, điện thoại… điều này không tốt. Chúng ta nên đúng 
giờ. Không cần đi sớm, cũng không nên trễ. Nhưng vì lo sợ 
trễ, ta thường đi rất sớm. Rồi ta lãng phí rất nhiều thời gian 
vào việc chuẩn bị, chờ đợi nhiều giờ liền - điều đó không 
đúng. 

Tôi đã từng xả ly các tâm nôn nóng, vội vã hay lo lắng 
vì sợ trễ. Nhờ vậy, tôi tiết kiệm được rất nhiều thời gian 
chuẩn bị. Đôi khi tôi có thể đến trễ, nhưng điều đó cũng 
không sao. Tôi có thể chấp nhận điều đó. 

Đây chính là pháp hành: chỉ làm, không nắm giữ, không 
tạo áp lực vì sợ lỡ chuyến. Ngay cả khi lỡ chuyến bay, mình 
cũng có thể chấp nhận. Nếu không chấp nhận được điều đó, 
mình sẽ lo lắng. Và như thế, mình khó mà có thể chỉ đi, chỉ 
di chuyển, trong tự do và buông xả. 

Hành giả: Thưa Ngài, khi con thực hành thiền, phần 
lớn thời gian thân hành của con trở nên rất chậm rãi. Con 
sống không có kế hoạch trước, chỉ làm những gì con muốn 
làm. Khi con ra ngoài, con di chuyển rất chậm. Mọi người 
thường nói với con: "Bạn rất điềm tĩnh, rất chậm. Sao bạn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   322RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   322 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   322RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   322 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



323

Sayadaw Ashin Ottamathara 

323 
 

lại chậm thế?" Có phải do con hành thiền mà trở nên chậm 
như vậy, hay là vì con không suy nghĩ nhiều về việc sắp 
tới? Việc gì con làm, thì con chỉ làm thôi. Con cũng không 
đặt thời gian cho việc ăn uống hay những việc khác. Con 
sống rất tự do. Cách hành như vậy có đúng không ạ? 

Sayadaw: Nếu bạn sống ngược với số đông, khác với 
đa phần người đời, thì bạn đang đi đúng đường. Còn nếu 
bạn sống giống như số đông, thì chắc chắn là sai. Vì vậy, 
cách bạn đang làm là đúng. 

Hành giả: Vậy là đúng ạ? 
Sayadaw: Đúng vậy. 
Hành giả: Khi con ra ngoài và làm từ thiện cùng với 

nhiều người, đôi khi con không chịu được vì con cảm thấy 
năng lượng của mọi người quá mạnh. Nhưng khi con trở về 
nhà và ngồi yên một mình, con cảm thấy rất dễ chịu. 

Sayadaw: Khi tôi bắt đầu hành thiền từ năm 1999, tôi 
cũng nhận ra và thực hành như vậy. Nhờ thế mà tôi có thể 
làm được nhiều việc và đi lại nhiều năm liền mà vẫn khỏe 
mạnh và an toàn. Tôi dạy thiền cho nhiều bệnh nhân ở bệnh 
viện, nhưng tôi vẫn an toàn. 

Đó là sức mạnh của một tâm ổn định và thanh tịnh - của 
chánh niệm và sự buông bỏ. Mình không cần phải vội vã 
hay gấp gáp. Chỉ cần cố gắng giữ cho tâm được ổn định và 
thanh tịnh càng nhiều càng tốt. 

Hành giả: Thưa Ngài, con cảm nhận rõ rất nhiều thay 
đổi nơi chính mình. Trước đây con rất sợ ở một mình, 
nhưng giờ con lại thấy hạnh phúc khi được ở một mình. 
Trước kia, chỉ cần thấy máu là con có thể ngất xỉu. Nhưng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   323RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   323 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

323 
 

lại chậm thế?" Có phải do con hành thiền mà trở nên chậm 
như vậy, hay là vì con không suy nghĩ nhiều về việc sắp 
tới? Việc gì con làm, thì con chỉ làm thôi. Con cũng không 
đặt thời gian cho việc ăn uống hay những việc khác. Con 
sống rất tự do. Cách hành như vậy có đúng không ạ? 

Sayadaw: Nếu bạn sống ngược với số đông, khác với 
đa phần người đời, thì bạn đang đi đúng đường. Còn nếu 
bạn sống giống như số đông, thì chắc chắn là sai. Vì vậy, 
cách bạn đang làm là đúng. 

Hành giả: Vậy là đúng ạ? 
Sayadaw: Đúng vậy. 
Hành giả: Khi con ra ngoài và làm từ thiện cùng với 

nhiều người, đôi khi con không chịu được vì con cảm thấy 
năng lượng của mọi người quá mạnh. Nhưng khi con trở về 
nhà và ngồi yên một mình, con cảm thấy rất dễ chịu. 

Sayadaw: Khi tôi bắt đầu hành thiền từ năm 1999, tôi 
cũng nhận ra và thực hành như vậy. Nhờ thế mà tôi có thể 
làm được nhiều việc và đi lại nhiều năm liền mà vẫn khỏe 
mạnh và an toàn. Tôi dạy thiền cho nhiều bệnh nhân ở bệnh 
viện, nhưng tôi vẫn an toàn. 

Đó là sức mạnh của một tâm ổn định và thanh tịnh - của 
chánh niệm và sự buông bỏ. Mình không cần phải vội vã 
hay gấp gáp. Chỉ cần cố gắng giữ cho tâm được ổn định và 
thanh tịnh càng nhiều càng tốt. 

Hành giả: Thưa Ngài, con cảm nhận rõ rất nhiều thay 
đổi nơi chính mình. Trước đây con rất sợ ở một mình, 
nhưng giờ con lại thấy hạnh phúc khi được ở một mình. 
Trước kia, chỉ cần thấy máu là con có thể ngất xỉu. Nhưng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

322 
 

Sự dính mắc là để được buông bỏ - không chỉ dính mắc 
của chính mình, mà cả dính mắc của người khác. 

Chúng ta cũng cần buông bỏ ngay cả khi đang đi cùng 
nhiều người. Có lúc họ gấp gáp, không thể chờ đợi, họ 
muốn đi sớm. Khi đó, tôi sẽ chọn ở lại - không đi - để buông 
bỏ khỏi sự nôn nóng của họ. Rồi khi họ không còn mong 
muốn đi sớm nữa, lúc đó ta sẽ cùng đi. Tôi đã từng làm như 
vậy. Đó chính là sự buông bỏ. 

Vì lý do khẩn cấp, khi đi với đông người, chúng ta 
không chờ đợi được. Vì thế, dễ mắc sai lầm như quên đồ 
đạc, điện thoại… điều này không tốt. Chúng ta nên đúng 
giờ. Không cần đi sớm, cũng không nên trễ. Nhưng vì lo sợ 
trễ, ta thường đi rất sớm. Rồi ta lãng phí rất nhiều thời gian 
vào việc chuẩn bị, chờ đợi nhiều giờ liền - điều đó không 
đúng. 

Tôi đã từng xả ly các tâm nôn nóng, vội vã hay lo lắng 
vì sợ trễ. Nhờ vậy, tôi tiết kiệm được rất nhiều thời gian 
chuẩn bị. Đôi khi tôi có thể đến trễ, nhưng điều đó cũng 
không sao. Tôi có thể chấp nhận điều đó. 

Đây chính là pháp hành: chỉ làm, không nắm giữ, không 
tạo áp lực vì sợ lỡ chuyến. Ngay cả khi lỡ chuyến bay, mình 
cũng có thể chấp nhận. Nếu không chấp nhận được điều đó, 
mình sẽ lo lắng. Và như thế, mình khó mà có thể chỉ đi, chỉ 
di chuyển, trong tự do và buông xả. 

Hành giả: Thưa Ngài, khi con thực hành thiền, phần 
lớn thời gian thân hành của con trở nên rất chậm rãi. Con 
sống không có kế hoạch trước, chỉ làm những gì con muốn 
làm. Khi con ra ngoài, con di chuyển rất chậm. Mọi người 
thường nói với con: "Bạn rất điềm tĩnh, rất chậm. Sao bạn 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   322RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   322 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   323RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   323 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



324

Sayadaw Ashin Ottamathara 

325 
 

when I practice, your teaching appears and prevents me 
from experiencing directly with Dhamma or with 
reality. So how could I detach from your teaching to 
experience reality directly or Dhamma directly? 

Answer: 
If you cannot understand the truth by listening to my 

teaching or other teachings of other meditation teachers, 
you are far away from understanding the truth directly. 
Only for Sammāsambuddha and Paṭicca (or 
Paccekabuddha), they don't need to listen to the teaching of 
someone in order to know the truth. For the other 
practitioners, they need to know the truth by listening to the 
teachings of someone, or the Buddha. 

You may be urgent, you may be greedy. You want to 
know the truth at once. You cannot wait. That's why you 
are difficult to know the truth - by yourself or by listening 
to my teaching. 

So it concerns with your greed, anger, and delusion. 
You need to control. You need to re-detach. You need to 
reduce. You need to be a nun who is practicing meditation 
or learning Buddhist literature for a long time. 

You don't want to be a nun for a long time. You are not 
patient to learn Buddhist literature or to practice meditation 
like this. Because of your weakness, impatience, you are 
difficult to know the truth by both of teaching or directly. 

You should detach from the limit of your mind. You 
should decide not to disrobe, and then you understand the 
truth. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   325RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   325 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

325 
 

when I practice, your teaching appears and prevents me 
from experiencing directly with Dhamma or with 
reality. So how could I detach from your teaching to 
experience reality directly or Dhamma directly? 

Answer: 
If you cannot understand the truth by listening to my 

teaching or other teachings of other meditation teachers, 
you are far away from understanding the truth directly. 
Only for Sammāsambuddha and Paṭicca (or 
Paccekabuddha), they don't need to listen to the teaching of 
someone in order to know the truth. For the other 
practitioners, they need to know the truth by listening to the 
teachings of someone, or the Buddha. 

You may be urgent, you may be greedy. You want to 
know the truth at once. You cannot wait. That's why you 
are difficult to know the truth - by yourself or by listening 
to my teaching. 

So it concerns with your greed, anger, and delusion. 
You need to control. You need to re-detach. You need to 
reduce. You need to be a nun who is practicing meditation 
or learning Buddhist literature for a long time. 

You don't want to be a nun for a long time. You are not 
patient to learn Buddhist literature or to practice meditation 
like this. Because of your weakness, impatience, you are 
difficult to know the truth by both of teaching or directly. 

You should detach from the limit of your mind. You 
should decide not to disrobe, and then you understand the 
truth. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

324 
 

bây giờ, sau khi quán quán Asubha (quán thân bất tịnh) - 
thấy chính thân mình nằm chết trong vũng máu, thân thể 
đang phân hủy - con không còn sợ máu nữa. Con cảm thấy 
chuyện đó chẳng có gì cả. Con không còn lo sợ như trước. 

Ngay cả với các vong linh, nhất là những khi con theo 
Ngài đến các nghĩa địa, kể cả ở Việt Nam, con thấy có 
những vong linh hiện ra - rất ghê rợn, máu me đầy người - 
trong cảnh giới của con. Nhưng con không còn sợ hãi nữa, 
ngay cả khi con thấy họ rõ ràng. Đó có phải là sức mạnh 
của việc hành thiền không, thưa Ngài? 

Sayadaw: Đúng vậy. Hiện tại tôi đang hướng dẫn các 
khóa thiền trong nghĩa địa. Nhiều trung tâm Thabarwa ở 
Myanmar cũng được đặt gần các nghĩa địa. Nơi đây cũng 
vậy - ở gần nghĩa địa. 

Vì chúng ta đang sống cùng với tất cả - với mọi sự, mọi 
loài, kể cả những chúng sinh vô hình - nên nhờ chánh niệm 
và sự buông bỏ, chúng ta sống trong sự hài hòa. Nếu còn 
vô minh và dính mắc, chúng ta sẽ thấy mình khác biệt. 
Nhưng với chánh niệm và buông bỏ, chúng ta đều là bản 
chất vô ngã và vô thường như nhau. 

Cho nên, chúng ta đang thực hành để chỉ thấy mọi sự từ 
góc nhìn của vô ngã, hay không có cái ta. Đó là điều tốt 
nhất mà chúng ta có thể làm cho tất cả. 

Question 8: 

Dear Sayadaw, you said that: at the beginning, we 
can understand the truth by listening to your 
meditation teaching, and in the long term, we will 
understand by our own practice and experience. So 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   324RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   324 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   324RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   324 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



325

Sayadaw Ashin Ottamathara 

325 
 

when I practice, your teaching appears and prevents me 
from experiencing directly with Dhamma or with 
reality. So how could I detach from your teaching to 
experience reality directly or Dhamma directly? 

Answer: 
If you cannot understand the truth by listening to my 

teaching or other teachings of other meditation teachers, 
you are far away from understanding the truth directly. 
Only for Sammāsambuddha and Paṭicca (or 
Paccekabuddha), they don't need to listen to the teaching of 
someone in order to know the truth. For the other 
practitioners, they need to know the truth by listening to the 
teachings of someone, or the Buddha. 

You may be urgent, you may be greedy. You want to 
know the truth at once. You cannot wait. That's why you 
are difficult to know the truth - by yourself or by listening 
to my teaching. 

So it concerns with your greed, anger, and delusion. 
You need to control. You need to re-detach. You need to 
reduce. You need to be a nun who is practicing meditation 
or learning Buddhist literature for a long time. 

You don't want to be a nun for a long time. You are not 
patient to learn Buddhist literature or to practice meditation 
like this. Because of your weakness, impatience, you are 
difficult to know the truth by both of teaching or directly. 

You should detach from the limit of your mind. You 
should decide not to disrobe, and then you understand the 
truth. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   325RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   325 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

325 
 

when I practice, your teaching appears and prevents me 
from experiencing directly with Dhamma or with 
reality. So how could I detach from your teaching to 
experience reality directly or Dhamma directly? 

Answer: 
If you cannot understand the truth by listening to my 

teaching or other teachings of other meditation teachers, 
you are far away from understanding the truth directly. 
Only for Sammāsambuddha and Paṭicca (or 
Paccekabuddha), they don't need to listen to the teaching of 
someone in order to know the truth. For the other 
practitioners, they need to know the truth by listening to the 
teachings of someone, or the Buddha. 

You may be urgent, you may be greedy. You want to 
know the truth at once. You cannot wait. That's why you 
are difficult to know the truth - by yourself or by listening 
to my teaching. 

So it concerns with your greed, anger, and delusion. 
You need to control. You need to re-detach. You need to 
reduce. You need to be a nun who is practicing meditation 
or learning Buddhist literature for a long time. 

You don't want to be a nun for a long time. You are not 
patient to learn Buddhist literature or to practice meditation 
like this. Because of your weakness, impatience, you are 
difficult to know the truth by both of teaching or directly. 

You should detach from the limit of your mind. You 
should decide not to disrobe, and then you understand the 
truth. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

324 
 

bây giờ, sau khi quán quán Asubha (quán thân bất tịnh) - 
thấy chính thân mình nằm chết trong vũng máu, thân thể 
đang phân hủy - con không còn sợ máu nữa. Con cảm thấy 
chuyện đó chẳng có gì cả. Con không còn lo sợ như trước. 

Ngay cả với các vong linh, nhất là những khi con theo 
Ngài đến các nghĩa địa, kể cả ở Việt Nam, con thấy có 
những vong linh hiện ra - rất ghê rợn, máu me đầy người - 
trong cảnh giới của con. Nhưng con không còn sợ hãi nữa, 
ngay cả khi con thấy họ rõ ràng. Đó có phải là sức mạnh 
của việc hành thiền không, thưa Ngài? 

Sayadaw: Đúng vậy. Hiện tại tôi đang hướng dẫn các 
khóa thiền trong nghĩa địa. Nhiều trung tâm Thabarwa ở 
Myanmar cũng được đặt gần các nghĩa địa. Nơi đây cũng 
vậy - ở gần nghĩa địa. 

Vì chúng ta đang sống cùng với tất cả - với mọi sự, mọi 
loài, kể cả những chúng sinh vô hình - nên nhờ chánh niệm 
và sự buông bỏ, chúng ta sống trong sự hài hòa. Nếu còn 
vô minh và dính mắc, chúng ta sẽ thấy mình khác biệt. 
Nhưng với chánh niệm và buông bỏ, chúng ta đều là bản 
chất vô ngã và vô thường như nhau. 

Cho nên, chúng ta đang thực hành để chỉ thấy mọi sự từ 
góc nhìn của vô ngã, hay không có cái ta. Đó là điều tốt 
nhất mà chúng ta có thể làm cho tất cả. 

Question 8: 

Dear Sayadaw, you said that: at the beginning, we 
can understand the truth by listening to your 
meditation teaching, and in the long term, we will 
understand by our own practice and experience. So 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   324RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   324 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   325RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   325 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



326

Sayadaw Ashin Ottamathara 

327 
 

Điều đó liên quan đến tham, sân và si. Bạn cần phải 
kiểm soát, xả ly, đoạn giảm. Hãy là một tu nữ thực hành 
thiền và học Phật pháp trong lâu dài. Bạn không muốn là tu 
nữ trong thời gian dài. Bạn không muốn học Phật pháp và 
thực hành giống như thế này. 

Vì những điểm yếu, vì không kiên nhẫn, nên bạn khó 
thấy được sự thật - bằng cả lời dạy của tôi hay bằng trực 
nhận. 

Bạn nên xả ly khỏi những giới hạn trong tâm của mình. 
Bạn nên quyết định không xả y cho đến khi bạn hiểu được 
sự thật. 

Tôi không muốn bạn xả y vì bạn không có ưu tiên hay 
không thấy việc thấy sự thật là quan trọng. Bạn muốn xả y 
vì lý do khác, thì bạn sẽ khó có thể hiểu được sự thật. 

 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   327RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   327 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

327 
 

Điều đó liên quan đến tham, sân và si. Bạn cần phải 
kiểm soát, xả ly, đoạn giảm. Hãy là một tu nữ thực hành 
thiền và học Phật pháp trong lâu dài. Bạn không muốn là tu 
nữ trong thời gian dài. Bạn không muốn học Phật pháp và 
thực hành giống như thế này. 

Vì những điểm yếu, vì không kiên nhẫn, nên bạn khó 
thấy được sự thật - bằng cả lời dạy của tôi hay bằng trực 
nhận. 

Bạn nên xả ly khỏi những giới hạn trong tâm của mình. 
Bạn nên quyết định không xả y cho đến khi bạn hiểu được 
sự thật. 

Tôi không muốn bạn xả y vì bạn không có ưu tiên hay 
không thấy việc thấy sự thật là quan trọng. Bạn muốn xả y 
vì lý do khác, thì bạn sẽ khó có thể hiểu được sự thật. 

 
  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

326 
 

I don't want you to disrobe. Because you are not 
important to understand the truth. You are more important 
to disrobe, to be a lay person. That's why you are difficult 
to understand the truth. 

Câu hỏi 8: Ngài từng nói rằng, ban đầu, chúng con 
có thể hiểu được sự thật thông qua việc lắng nghe những 
bài giảng và hướng dẫn thiền của ngài. Nhưng về lâu 
dài, chúng con sẽ tự mình hiểu ra qua quá trình thực 
hành và kinh nghiệm của chính mình. Tuy nhiên, khi 
con thực hành, lời dạy của ngài lại thường xuất hiện 
trong tâm trí và ngăn cản con trải nghiệm trực tiếp với 
Dhamma, với thực tại. 

Vậy làm sao con có thể xả ly khỏi lời dạy của ngài để 
có thể kinh nghiệm thực tại hoặc Dhamma một cách 
trực tiếp? 

Trả lời: 
Nếu như bạn không thể hiểu sự thật bằng việc lắng nghe 

lời dạy của tôi hay lời dạy của các vị thầy khác, thì bạn đang 
cách xa việc hiểu sự thật một cách trực tiếp. Chỉ có duy nhất 
Đức Phật Chánh Đẳng Chánh Giác hay Đức Phật Độc Giác 
là không cần lắng nghe lời dạy của bất kỳ ai để có thể hiểu 
được sự thật. Còn đối với những hành giả khác, thì họ cần 
biết sự thật bằng việc lắng nghe lời dạy của một ai đó, hay 
của Đức Phật. 

Bạn thì có thể đang gấp gáp, vội vàng, tham lam. Bạn 
muốn biết sự thật một lần - tức là biết ngay lập tức, chỉ một 
lần là biết luôn. Bạn không muốn chờ đợi. Bạn khó có thể 
hiểu được sự thật bằng lời dạy của tôi, hay là tự trực nghiệm 
nó. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   326RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   326 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   326RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   326 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



327

Sayadaw Ashin Ottamathara 

327 
 

Điều đó liên quan đến tham, sân và si. Bạn cần phải 
kiểm soát, xả ly, đoạn giảm. Hãy là một tu nữ thực hành 
thiền và học Phật pháp trong lâu dài. Bạn không muốn là tu 
nữ trong thời gian dài. Bạn không muốn học Phật pháp và 
thực hành giống như thế này. 

Vì những điểm yếu, vì không kiên nhẫn, nên bạn khó 
thấy được sự thật - bằng cả lời dạy của tôi hay bằng trực 
nhận. 

Bạn nên xả ly khỏi những giới hạn trong tâm của mình. 
Bạn nên quyết định không xả y cho đến khi bạn hiểu được 
sự thật. 

Tôi không muốn bạn xả y vì bạn không có ưu tiên hay 
không thấy việc thấy sự thật là quan trọng. Bạn muốn xả y 
vì lý do khác, thì bạn sẽ khó có thể hiểu được sự thật. 

 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   327RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   327 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

327 
 

Điều đó liên quan đến tham, sân và si. Bạn cần phải 
kiểm soát, xả ly, đoạn giảm. Hãy là một tu nữ thực hành 
thiền và học Phật pháp trong lâu dài. Bạn không muốn là tu 
nữ trong thời gian dài. Bạn không muốn học Phật pháp và 
thực hành giống như thế này. 

Vì những điểm yếu, vì không kiên nhẫn, nên bạn khó 
thấy được sự thật - bằng cả lời dạy của tôi hay bằng trực 
nhận. 

Bạn nên xả ly khỏi những giới hạn trong tâm của mình. 
Bạn nên quyết định không xả y cho đến khi bạn hiểu được 
sự thật. 

Tôi không muốn bạn xả y vì bạn không có ưu tiên hay 
không thấy việc thấy sự thật là quan trọng. Bạn muốn xả y 
vì lý do khác, thì bạn sẽ khó có thể hiểu được sự thật. 

 
  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

326 
 

I don't want you to disrobe. Because you are not 
important to understand the truth. You are more important 
to disrobe, to be a lay person. That's why you are difficult 
to understand the truth. 

Câu hỏi 8: Ngài từng nói rằng, ban đầu, chúng con 
có thể hiểu được sự thật thông qua việc lắng nghe những 
bài giảng và hướng dẫn thiền của ngài. Nhưng về lâu 
dài, chúng con sẽ tự mình hiểu ra qua quá trình thực 
hành và kinh nghiệm của chính mình. Tuy nhiên, khi 
con thực hành, lời dạy của ngài lại thường xuất hiện 
trong tâm trí và ngăn cản con trải nghiệm trực tiếp với 
Dhamma, với thực tại. 

Vậy làm sao con có thể xả ly khỏi lời dạy của ngài để 
có thể kinh nghiệm thực tại hoặc Dhamma một cách 
trực tiếp? 

Trả lời: 
Nếu như bạn không thể hiểu sự thật bằng việc lắng nghe 

lời dạy của tôi hay lời dạy của các vị thầy khác, thì bạn đang 
cách xa việc hiểu sự thật một cách trực tiếp. Chỉ có duy nhất 
Đức Phật Chánh Đẳng Chánh Giác hay Đức Phật Độc Giác 
là không cần lắng nghe lời dạy của bất kỳ ai để có thể hiểu 
được sự thật. Còn đối với những hành giả khác, thì họ cần 
biết sự thật bằng việc lắng nghe lời dạy của một ai đó, hay 
của Đức Phật. 

Bạn thì có thể đang gấp gáp, vội vàng, tham lam. Bạn 
muốn biết sự thật một lần - tức là biết ngay lập tức, chỉ một 
lần là biết luôn. Bạn không muốn chờ đợi. Bạn khó có thể 
hiểu được sự thật bằng lời dạy của tôi, hay là tự trực nghiệm 
nó. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   326RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   326 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   327RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   327 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



328

Sayadaw Ashin Ottamathara 

329 
 

But you don't know much about the monks in Myanmar, 
Thailand. You know only a few monks in Vietnam. You 
know many lay people in Vietnam, but not many monks so 
your experience is not complete. You need to learn more 
about the monks and nuns. 

Continue to ask: Between a lay person who practices 
meditation seriously and a nun who does not practice 
seriously, which one is better? 

Answer:   
For me, I have been learning about the Buddha, 

laypersons, monks, and nuns, as a monk and as a meditation 
teacher. That’s why my knowledge comes from my own 
experience. You should also learn about the lives of monks 
and nuns. In this way, you can know for yourself. 

It is easy to know about the lives of lay people but it is 
not easy to know the good points of monks and nuns. Only 
by learning like this you can become friendly with more 
and more monks and nuns. In this way, you will know more 
about their good qualities. 

Some lay people can be good, but not the best. There 
are monks and nuns who can do good deeds in the best way. 
There are many good monks and nuns in Buddhism, but 
they are not well known and are therefore difficult to 
understand. 

Only by learning like this can you truly understand and 
be satisfied with the lives of monks and nuns. Even if you 
cannot practice seriously, by knowing more about monks 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   329RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   329 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

329 
 

But you don't know much about the monks in Myanmar, 
Thailand. You know only a few monks in Vietnam. You 
know many lay people in Vietnam, but not many monks so 
your experience is not complete. You need to learn more 
about the monks and nuns. 

Continue to ask: Between a lay person who practices 
meditation seriously and a nun who does not practice 
seriously, which one is better? 

Answer:   
For me, I have been learning about the Buddha, 

laypersons, monks, and nuns, as a monk and as a meditation 
teacher. That’s why my knowledge comes from my own 
experience. You should also learn about the lives of monks 
and nuns. In this way, you can know for yourself. 

It is easy to know about the lives of lay people but it is 
not easy to know the good points of monks and nuns. Only 
by learning like this you can become friendly with more 
and more monks and nuns. In this way, you will know more 
about their good qualities. 

Some lay people can be good, but not the best. There 
are monks and nuns who can do good deeds in the best way. 
There are many good monks and nuns in Buddhism, but 
they are not well known and are therefore difficult to 
understand. 

Only by learning like this can you truly understand and 
be satisfied with the lives of monks and nuns. Even if you 
cannot practice seriously, by knowing more about monks 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

328 
 

MARRIAGE, FAMILY AND LAY LIFE 
HÔN NHÂN, GIA ĐÌNH VÀ ĐỜI SỐNG CƯ SĨ 

Question 1: 

 Dear Sayadaw, why did you say that lay people are 
not free to do good deeds? I think if lay people have 
money and time, they can do many good deeds. For 
example, Miss Kim Son has a lot of money, and she 
spends a lot of time doing good deeds.  

Answer : 
But she cannot practice meditation seriously, meditation 

is the greatest merit. She can donate, she can keep precepts, 
but she cannot practice meditation seriously. So, in the long 
term, there will be much difference. I myself was a 
businessman. If I had continued doing business, I might not 
have become a meditation teacher, I might not have become 
the founder, I might not have become a full-time meditator.  

I could successfully detach from my life as a layperson 
to the life of a monk and full-time meditator and meditation 
teacher. That’s why I can do many things, I can donate 
many things, but I am not donating like the lay people. I can 
donate a lot, all that I have, and I can donate my whole life. 
This is using the life of a monk, the life of a meditation 
teacher, and using it in the best way. 

Continue to ask: But there are many monks and 
nuns who can not do as you do, and many lay people 
who can do even more than monks or nuns. 

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   328RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   328 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   328RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   328 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



329

Sayadaw Ashin Ottamathara 

329 
 

But you don't know much about the monks in Myanmar, 
Thailand. You know only a few monks in Vietnam. You 
know many lay people in Vietnam, but not many monks so 
your experience is not complete. You need to learn more 
about the monks and nuns. 

Continue to ask: Between a lay person who practices 
meditation seriously and a nun who does not practice 
seriously, which one is better? 

Answer:   
For me, I have been learning about the Buddha, 

laypersons, monks, and nuns, as a monk and as a meditation 
teacher. That’s why my knowledge comes from my own 
experience. You should also learn about the lives of monks 
and nuns. In this way, you can know for yourself. 

It is easy to know about the lives of lay people but it is 
not easy to know the good points of monks and nuns. Only 
by learning like this you can become friendly with more 
and more monks and nuns. In this way, you will know more 
about their good qualities. 

Some lay people can be good, but not the best. There 
are monks and nuns who can do good deeds in the best way. 
There are many good monks and nuns in Buddhism, but 
they are not well known and are therefore difficult to 
understand. 

Only by learning like this can you truly understand and 
be satisfied with the lives of monks and nuns. Even if you 
cannot practice seriously, by knowing more about monks 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   329RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   329 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

329 
 

But you don't know much about the monks in Myanmar, 
Thailand. You know only a few monks in Vietnam. You 
know many lay people in Vietnam, but not many monks so 
your experience is not complete. You need to learn more 
about the monks and nuns. 

Continue to ask: Between a lay person who practices 
meditation seriously and a nun who does not practice 
seriously, which one is better? 

Answer:   
For me, I have been learning about the Buddha, 

laypersons, monks, and nuns, as a monk and as a meditation 
teacher. That’s why my knowledge comes from my own 
experience. You should also learn about the lives of monks 
and nuns. In this way, you can know for yourself. 

It is easy to know about the lives of lay people but it is 
not easy to know the good points of monks and nuns. Only 
by learning like this you can become friendly with more 
and more monks and nuns. In this way, you will know more 
about their good qualities. 

Some lay people can be good, but not the best. There 
are monks and nuns who can do good deeds in the best way. 
There are many good monks and nuns in Buddhism, but 
they are not well known and are therefore difficult to 
understand. 

Only by learning like this can you truly understand and 
be satisfied with the lives of monks and nuns. Even if you 
cannot practice seriously, by knowing more about monks 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

328 
 

MARRIAGE, FAMILY AND LAY LIFE 
HÔN NHÂN, GIA ĐÌNH VÀ ĐỜI SỐNG CƯ SĨ 

Question 1: 

 Dear Sayadaw, why did you say that lay people are 
not free to do good deeds? I think if lay people have 
money and time, they can do many good deeds. For 
example, Miss Kim Son has a lot of money, and she 
spends a lot of time doing good deeds.  

Answer : 
But she cannot practice meditation seriously, meditation 

is the greatest merit. She can donate, she can keep precepts, 
but she cannot practice meditation seriously. So, in the long 
term, there will be much difference. I myself was a 
businessman. If I had continued doing business, I might not 
have become a meditation teacher, I might not have become 
the founder, I might not have become a full-time meditator.  

I could successfully detach from my life as a layperson 
to the life of a monk and full-time meditator and meditation 
teacher. That’s why I can do many things, I can donate 
many things, but I am not donating like the lay people. I can 
donate a lot, all that I have, and I can donate my whole life. 
This is using the life of a monk, the life of a meditation 
teacher, and using it in the best way. 

Continue to ask: But there are many monks and 
nuns who can not do as you do, and many lay people 
who can do even more than monks or nuns. 

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   328RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   328 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   329RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   329 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



330

Sayadaw Ashin Ottamathara 

331 
 

Thiền sinh tiếp tục hỏi: Nhưng cũng có rất nhiều chư 
Tăng Ni không thể làm được như Ngài, và có nhiều cư 
sĩ còn có thể làm được nhiều hơn cả chư Tăng Ni.  

Trả lời: 
Nhưng bạn chưa hiểu nhiều về chư Tăng ở Miến Điện, 

Thái Lan. Ở Việt Nam, bạn chỉ biết một số ít các vị tăng. 
Bạn biết nhiều cư sĩ ở Việt Nam, nhưng lại không biết nhiều 
về chư Tăng Ni, nên kinh nghiệm của bạn vẫn chưa đầy đủ. 
Bạn cần tìm hiểu về tu sĩ nhiều hơn nữa. 

Tiếp tục hỏi: Giữa một cư sĩ hành thiền nghiêm túc 
và một vị ni không hành trì nghiêm túc, trường hợp nào 
tốt hơn? 

Trả lời:  
Đối với tôi, tôi đã tìm hiểu về Đức Phật, các cư sĩ, chư 

tăng và chư ni - với tư cách là một vị tăng và là một thiền 
sư. Do đó, sự hiểu biết của tôi xuất phát từ chính kinh 
nghiệm của bản thân. Bạn cũng nên tìm hiểu về đời sống 
của chư tăng, chư ni. Bằng cách đó, bạn sẽ tự mình thấy rõ. 

Việc hiểu về đời sống cư sĩ thì dễ, nhưng để thấy được 
những phẩm hạnh tốt đẹp của chư Tăng Ni thì không dễ. 
Chỉ bằng cách học hỏi như vậy, bạn mới có thể kết duyên 
gần gũi với nhiều tu sĩ hơn. Nhờ đó, bạn sẽ hiểu thêm về 
những phẩm hạnh cao quý của họ. 

Một số cư sĩ có thể tốt, nhưng không phải là tốt nhất. 
Nhưng có những vị Tăng, Ni có thể làm thiện pháp theo 
cách tối ưu. Trong Phật giáo có nhiều tu sĩ đức hạnh, nhưng 
họ ít được biết đến, vì vậy cũng khó để người đời hiểu được. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   331RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   331 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

331 
 

Thiền sinh tiếp tục hỏi: Nhưng cũng có rất nhiều chư 
Tăng Ni không thể làm được như Ngài, và có nhiều cư 
sĩ còn có thể làm được nhiều hơn cả chư Tăng Ni.  

Trả lời: 
Nhưng bạn chưa hiểu nhiều về chư Tăng ở Miến Điện, 

Thái Lan. Ở Việt Nam, bạn chỉ biết một số ít các vị tăng. 
Bạn biết nhiều cư sĩ ở Việt Nam, nhưng lại không biết nhiều 
về chư Tăng Ni, nên kinh nghiệm của bạn vẫn chưa đầy đủ. 
Bạn cần tìm hiểu về tu sĩ nhiều hơn nữa. 

Tiếp tục hỏi: Giữa một cư sĩ hành thiền nghiêm túc 
và một vị ni không hành trì nghiêm túc, trường hợp nào 
tốt hơn? 

Trả lời:  
Đối với tôi, tôi đã tìm hiểu về Đức Phật, các cư sĩ, chư 

tăng và chư ni - với tư cách là một vị tăng và là một thiền 
sư. Do đó, sự hiểu biết của tôi xuất phát từ chính kinh 
nghiệm của bản thân. Bạn cũng nên tìm hiểu về đời sống 
của chư tăng, chư ni. Bằng cách đó, bạn sẽ tự mình thấy rõ. 

Việc hiểu về đời sống cư sĩ thì dễ, nhưng để thấy được 
những phẩm hạnh tốt đẹp của chư Tăng Ni thì không dễ. 
Chỉ bằng cách học hỏi như vậy, bạn mới có thể kết duyên 
gần gũi với nhiều tu sĩ hơn. Nhờ đó, bạn sẽ hiểu thêm về 
những phẩm hạnh cao quý của họ. 

Một số cư sĩ có thể tốt, nhưng không phải là tốt nhất. 
Nhưng có những vị Tăng, Ni có thể làm thiện pháp theo 
cách tối ưu. Trong Phật giáo có nhiều tu sĩ đức hạnh, nhưng 
họ ít được biết đến, vì vậy cũng khó để người đời hiểu được. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

330 
 

and nuns, you can correct your misunderstanding and feel 
satisfied to be a nun. 

 
Câu hỏi 1: Thưa Ngài, tại sao Ngài nói rằng cư sĩ 

không được tự do để làm thiện pháp? Con nghĩ rằng 
nếu cư sĩ có tiền và có thời gian thì họ vẫn có thể làm 
được nhiều thiện pháp. Ví dụ, cô Kim Sơn có rất nhiều 
tiền và cô ấy cũng dành nhiều thời gian để làm thiện 
pháp. 

Trả lời: 
Nhưng cô ấy không thể hành thiền một cách miên mật, 

trong khi hành thiền mới là phước báu lớn nhất. Cô ấy có 
thể bố thí, có thể giữ giới, nhưng cô ấy không thể thực hành 
thiền một cách miên mật. Vì vậy, về lâu dài, sẽ có sự khác 
biệt rất lớn. Bản thân tôi trước đây cũng từng là một doanh 
nhân. Nếu tôi tiếp tục làm kinh doanh, có lẽ tôi đã không 
thể trở thành một thiền sư, không thể trở thành người sáng 
lập, không thể trở thành một hành giả toàn thời gian.  

Tôi đã có thể xả ly thành công đời sống thế tục để trở 
thành một vị tỳ-khưu, trở thành hành giả và thiền sư toàn 
thời gian. Đó là lý do vì sao tôi có thể làm được rất nhiều 
điều, tôi có thể bố thí rất nhiều thứ. Nhưng sự bố thí của tôi 
không giống như người tại gia. Tôi có thể bố thí tất cả 
những gì tôi có, kể cả dâng hiến trọn vẹn đời sống của mình. 
Đó chính là cách sử dụng đời sống của người xuất gia, đời 
sống của một thiền sư, theo cách tốt đẹp nhất.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   330RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   330 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   330RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   330 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



331

Sayadaw Ashin Ottamathara 

331 
 

Thiền sinh tiếp tục hỏi: Nhưng cũng có rất nhiều chư 
Tăng Ni không thể làm được như Ngài, và có nhiều cư 
sĩ còn có thể làm được nhiều hơn cả chư Tăng Ni.  

Trả lời: 
Nhưng bạn chưa hiểu nhiều về chư Tăng ở Miến Điện, 

Thái Lan. Ở Việt Nam, bạn chỉ biết một số ít các vị tăng. 
Bạn biết nhiều cư sĩ ở Việt Nam, nhưng lại không biết nhiều 
về chư Tăng Ni, nên kinh nghiệm của bạn vẫn chưa đầy đủ. 
Bạn cần tìm hiểu về tu sĩ nhiều hơn nữa. 

Tiếp tục hỏi: Giữa một cư sĩ hành thiền nghiêm túc 
và một vị ni không hành trì nghiêm túc, trường hợp nào 
tốt hơn? 

Trả lời:  
Đối với tôi, tôi đã tìm hiểu về Đức Phật, các cư sĩ, chư 

tăng và chư ni - với tư cách là một vị tăng và là một thiền 
sư. Do đó, sự hiểu biết của tôi xuất phát từ chính kinh 
nghiệm của bản thân. Bạn cũng nên tìm hiểu về đời sống 
của chư tăng, chư ni. Bằng cách đó, bạn sẽ tự mình thấy rõ. 

Việc hiểu về đời sống cư sĩ thì dễ, nhưng để thấy được 
những phẩm hạnh tốt đẹp của chư Tăng Ni thì không dễ. 
Chỉ bằng cách học hỏi như vậy, bạn mới có thể kết duyên 
gần gũi với nhiều tu sĩ hơn. Nhờ đó, bạn sẽ hiểu thêm về 
những phẩm hạnh cao quý của họ. 

Một số cư sĩ có thể tốt, nhưng không phải là tốt nhất. 
Nhưng có những vị Tăng, Ni có thể làm thiện pháp theo 
cách tối ưu. Trong Phật giáo có nhiều tu sĩ đức hạnh, nhưng 
họ ít được biết đến, vì vậy cũng khó để người đời hiểu được. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   331RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   331 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

331 
 

Thiền sinh tiếp tục hỏi: Nhưng cũng có rất nhiều chư 
Tăng Ni không thể làm được như Ngài, và có nhiều cư 
sĩ còn có thể làm được nhiều hơn cả chư Tăng Ni.  

Trả lời: 
Nhưng bạn chưa hiểu nhiều về chư Tăng ở Miến Điện, 

Thái Lan. Ở Việt Nam, bạn chỉ biết một số ít các vị tăng. 
Bạn biết nhiều cư sĩ ở Việt Nam, nhưng lại không biết nhiều 
về chư Tăng Ni, nên kinh nghiệm của bạn vẫn chưa đầy đủ. 
Bạn cần tìm hiểu về tu sĩ nhiều hơn nữa. 

Tiếp tục hỏi: Giữa một cư sĩ hành thiền nghiêm túc 
và một vị ni không hành trì nghiêm túc, trường hợp nào 
tốt hơn? 

Trả lời:  
Đối với tôi, tôi đã tìm hiểu về Đức Phật, các cư sĩ, chư 

tăng và chư ni - với tư cách là một vị tăng và là một thiền 
sư. Do đó, sự hiểu biết của tôi xuất phát từ chính kinh 
nghiệm của bản thân. Bạn cũng nên tìm hiểu về đời sống 
của chư tăng, chư ni. Bằng cách đó, bạn sẽ tự mình thấy rõ. 

Việc hiểu về đời sống cư sĩ thì dễ, nhưng để thấy được 
những phẩm hạnh tốt đẹp của chư Tăng Ni thì không dễ. 
Chỉ bằng cách học hỏi như vậy, bạn mới có thể kết duyên 
gần gũi với nhiều tu sĩ hơn. Nhờ đó, bạn sẽ hiểu thêm về 
những phẩm hạnh cao quý của họ. 

Một số cư sĩ có thể tốt, nhưng không phải là tốt nhất. 
Nhưng có những vị Tăng, Ni có thể làm thiện pháp theo 
cách tối ưu. Trong Phật giáo có nhiều tu sĩ đức hạnh, nhưng 
họ ít được biết đến, vì vậy cũng khó để người đời hiểu được. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

330 
 

and nuns, you can correct your misunderstanding and feel 
satisfied to be a nun. 

 
Câu hỏi 1: Thưa Ngài, tại sao Ngài nói rằng cư sĩ 

không được tự do để làm thiện pháp? Con nghĩ rằng 
nếu cư sĩ có tiền và có thời gian thì họ vẫn có thể làm 
được nhiều thiện pháp. Ví dụ, cô Kim Sơn có rất nhiều 
tiền và cô ấy cũng dành nhiều thời gian để làm thiện 
pháp. 

Trả lời: 
Nhưng cô ấy không thể hành thiền một cách miên mật, 

trong khi hành thiền mới là phước báu lớn nhất. Cô ấy có 
thể bố thí, có thể giữ giới, nhưng cô ấy không thể thực hành 
thiền một cách miên mật. Vì vậy, về lâu dài, sẽ có sự khác 
biệt rất lớn. Bản thân tôi trước đây cũng từng là một doanh 
nhân. Nếu tôi tiếp tục làm kinh doanh, có lẽ tôi đã không 
thể trở thành một thiền sư, không thể trở thành người sáng 
lập, không thể trở thành một hành giả toàn thời gian.  

Tôi đã có thể xả ly thành công đời sống thế tục để trở 
thành một vị tỳ-khưu, trở thành hành giả và thiền sư toàn 
thời gian. Đó là lý do vì sao tôi có thể làm được rất nhiều 
điều, tôi có thể bố thí rất nhiều thứ. Nhưng sự bố thí của tôi 
không giống như người tại gia. Tôi có thể bố thí tất cả 
những gì tôi có, kể cả dâng hiến trọn vẹn đời sống của mình. 
Đó chính là cách sử dụng đời sống của người xuất gia, đời 
sống của một thiền sư, theo cách tốt đẹp nhất.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   330RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   330 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   331RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   331 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



332

Sayadaw Ashin Ottamathara 

333 
 

teaching. Therefore, you should learn by yourself. You 
should have experience of the different Thabarwa Centers 
in different countries also. 

In this way, you may be able to choose by yourself. You 
can ask me. You can choose, and then you can ask my 
advice. If so, it's easy to make a decision. Thinking about 
every detail is difficult for me. 

It is better to continue doing good deeds as a nun as long 
as possible. This is the right time to do good deeds 
continuously and seriously. Because the Thabarwa Centre 
is 17 years old, it already has many experiences and many 
centers in many places. So, it is not much difficult to open 
new Thabarwa Centers in different countries. 

Different countries have different good points and 
weaknesses. So you should try to make use of the good 
points. You should try to fulfill the weaknesses of the 
Thabarwa Center. In this way, you can save merits. I'm also 
doing the same. 

I started practicing meditation in 1999, and then I 
learned a lot. I'm trying to use the good points of the 
meditation center, and then I'm trying to fulfill the 
weakness of the meditation centre, meditators and 
meditation teachers also. In this way, I'm becoming more 
and more useful to modern Buddhism. 

Besides, I can create the Thabarwa Center not only for 
Buddhism but also for everyone in the country and in the 
whole world. It was very difficult to establish a full-time 
meditation centre worldwide. But once one centre began 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   333RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   333 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

333 
 

teaching. Therefore, you should learn by yourself. You 
should have experience of the different Thabarwa Centers 
in different countries also. 

In this way, you may be able to choose by yourself. You 
can ask me. You can choose, and then you can ask my 
advice. If so, it's easy to make a decision. Thinking about 
every detail is difficult for me. 

It is better to continue doing good deeds as a nun as long 
as possible. This is the right time to do good deeds 
continuously and seriously. Because the Thabarwa Centre 
is 17 years old, it already has many experiences and many 
centers in many places. So, it is not much difficult to open 
new Thabarwa Centers in different countries. 

Different countries have different good points and 
weaknesses. So you should try to make use of the good 
points. You should try to fulfill the weaknesses of the 
Thabarwa Center. In this way, you can save merits. I'm also 
doing the same. 

I started practicing meditation in 1999, and then I 
learned a lot. I'm trying to use the good points of the 
meditation center, and then I'm trying to fulfill the 
weakness of the meditation centre, meditators and 
meditation teachers also. In this way, I'm becoming more 
and more useful to modern Buddhism. 

Besides, I can create the Thabarwa Center not only for 
Buddhism but also for everyone in the country and in the 
whole world. It was very difficult to establish a full-time 
meditation centre worldwide. But once one centre began 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

332 
 

Chỉ bằng cách học hỏi như vậy, bạn mới thực sự hiểu và 
hoan hỷ với đời sống của tu sĩ. Dù bạn không thể hành trì 
một cách nghiêm túc, nhưng khi hiểu rõ hơn về Tăng Ni, 
bạn sẽ dần xóa bỏ được những hiểu lầm của mình và hạnh 
phúc với cuộc sống của người tu. 

 

Question 2:  

Venerable Sayadaw, in the past I have done many 
good deeds, but they were still limited and bounded by 
attachment. Now, I sincerely wish to follow you and 
learn how to do good deeds without limitation, as you 
have taught. 

However, I face a language barrier, so I truly hope 
to stay and practice at a Thabarwa center where there 
are Vietnamese practitioners. May I ask if it is possible 
for me to stay and practice at such a center? 

Answer: 
By following the trip like this, you can learn by yourself. 

It is better to learn by your own experience, and then you 
are free to stay in most of the Thabarwa Center. What you 
want to do is right, so you just need to do. 

I may guide you if I can, but not sure yet - because I am 
very busy now. Many problems, so I have to pay more 
attention to solve the problems of Myanmar and other 
countries, and the Thabarwa Center. 

Therefore, you can learn and you should learn with 
teamwork. Many Vietnameses are following me and my 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   332RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   332 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   332RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   332 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



333

Sayadaw Ashin Ottamathara 

333 
 

teaching. Therefore, you should learn by yourself. You 
should have experience of the different Thabarwa Centers 
in different countries also. 

In this way, you may be able to choose by yourself. You 
can ask me. You can choose, and then you can ask my 
advice. If so, it's easy to make a decision. Thinking about 
every detail is difficult for me. 

It is better to continue doing good deeds as a nun as long 
as possible. This is the right time to do good deeds 
continuously and seriously. Because the Thabarwa Centre 
is 17 years old, it already has many experiences and many 
centers in many places. So, it is not much difficult to open 
new Thabarwa Centers in different countries. 

Different countries have different good points and 
weaknesses. So you should try to make use of the good 
points. You should try to fulfill the weaknesses of the 
Thabarwa Center. In this way, you can save merits. I'm also 
doing the same. 

I started practicing meditation in 1999, and then I 
learned a lot. I'm trying to use the good points of the 
meditation center, and then I'm trying to fulfill the 
weakness of the meditation centre, meditators and 
meditation teachers also. In this way, I'm becoming more 
and more useful to modern Buddhism. 

Besides, I can create the Thabarwa Center not only for 
Buddhism but also for everyone in the country and in the 
whole world. It was very difficult to establish a full-time 
meditation centre worldwide. But once one centre began 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   333RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   333 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

333 
 

teaching. Therefore, you should learn by yourself. You 
should have experience of the different Thabarwa Centers 
in different countries also. 

In this way, you may be able to choose by yourself. You 
can ask me. You can choose, and then you can ask my 
advice. If so, it's easy to make a decision. Thinking about 
every detail is difficult for me. 

It is better to continue doing good deeds as a nun as long 
as possible. This is the right time to do good deeds 
continuously and seriously. Because the Thabarwa Centre 
is 17 years old, it already has many experiences and many 
centers in many places. So, it is not much difficult to open 
new Thabarwa Centers in different countries. 

Different countries have different good points and 
weaknesses. So you should try to make use of the good 
points. You should try to fulfill the weaknesses of the 
Thabarwa Center. In this way, you can save merits. I'm also 
doing the same. 

I started practicing meditation in 1999, and then I 
learned a lot. I'm trying to use the good points of the 
meditation center, and then I'm trying to fulfill the 
weakness of the meditation centre, meditators and 
meditation teachers also. In this way, I'm becoming more 
and more useful to modern Buddhism. 

Besides, I can create the Thabarwa Center not only for 
Buddhism but also for everyone in the country and in the 
whole world. It was very difficult to establish a full-time 
meditation centre worldwide. But once one centre began 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

332 
 

Chỉ bằng cách học hỏi như vậy, bạn mới thực sự hiểu và 
hoan hỷ với đời sống của tu sĩ. Dù bạn không thể hành trì 
một cách nghiêm túc, nhưng khi hiểu rõ hơn về Tăng Ni, 
bạn sẽ dần xóa bỏ được những hiểu lầm của mình và hạnh 
phúc với cuộc sống của người tu. 

 

Question 2:  

Venerable Sayadaw, in the past I have done many 
good deeds, but they were still limited and bounded by 
attachment. Now, I sincerely wish to follow you and 
learn how to do good deeds without limitation, as you 
have taught. 

However, I face a language barrier, so I truly hope 
to stay and practice at a Thabarwa center where there 
are Vietnamese practitioners. May I ask if it is possible 
for me to stay and practice at such a center? 

Answer: 
By following the trip like this, you can learn by yourself. 

It is better to learn by your own experience, and then you 
are free to stay in most of the Thabarwa Center. What you 
want to do is right, so you just need to do. 

I may guide you if I can, but not sure yet - because I am 
very busy now. Many problems, so I have to pay more 
attention to solve the problems of Myanmar and other 
countries, and the Thabarwa Center. 

Therefore, you can learn and you should learn with 
teamwork. Many Vietnameses are following me and my 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   332RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   332 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   333RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   333 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



334

Sayadaw Ashin Ottamathara 

335 
 

cần dành nhiều sự chú tâm hơn để giải quyết các vấn đề ở 
Myanmar, các quốc gia khác và cả các trung tâm Thabarwa. 

Do đó, bạn có thể học - và nên học - thông qua sự phối 
hợp cùng đội ngũ. Có rất nhiều người Việt đang đi theo tôi 
và thực hành theo lời dạy. Vì vậy, bạn nên tự mình học hỏi. 
Bạn nên trải nghiệm các trung tâm Thabarwa ở nhiều quốc 
gia khác nhau. 

Như vậy, bạn có thể tự mình lựa chọn. Bạn có thể hỏi 
tôi. Bạn có thể chọn, rồi xin lời khuyên từ tôi. Như vậy, sẽ 
dễ đưa ra quyết định. Còn nếu phải suy nghĩ quá chi tiết 
từng việc một thì điều đó rất khó đối với tôi. 

Tốt nhất là bạn nên tiếp tục làm thiện pháp trong hình 
tướng người xuất gia càng lâu càng tốt. Đây là thời điểm 
thích hợp để làm việc thiện một cách liên tục và nghiêm 
túc. Vì trung tâm Thabarwa đã 17 năm tuổi, nên đã có nhiều 
kinh nghiệm và nhiều trung tâm ở nhiều nơi. Do đó, việc 
mở thêm các trung tâm mới ở những quốc gia khác không 
còn quá khó khăn nữa. 

Mỗi quốc gia đều có điểm mạnh và điểm yếu riêng. Bạn 
nên cố gắng tận dụng những điểm mạnh, và nên cố gắng bổ 
khuyết những điểm yếu của trung tâm Thabarwa. Bằng 
cách đó, bạn có thể tích lũy công đức. Tôi cũng đang làm 
như vậy. 

Tôi bắt đầu thực hành thiền từ năm 1999, và đã học hỏi 
được rất nhiều. Tôi đang cố gắng sử dụng những điểm tốt 
của các trung tâm thiền, đồng thời bổ sung cho những điểm 
còn yếu - dù là của trung tâm, của thiền sinh hay của người 
hướng dẫn thiền. Nhờ vậy, tôi ngày càng trở nên hữu ích 
hơn cho Phật giáo hiện đại. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   335RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   335 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

335 
 

cần dành nhiều sự chú tâm hơn để giải quyết các vấn đề ở 
Myanmar, các quốc gia khác và cả các trung tâm Thabarwa. 

Do đó, bạn có thể học - và nên học - thông qua sự phối 
hợp cùng đội ngũ. Có rất nhiều người Việt đang đi theo tôi 
và thực hành theo lời dạy. Vì vậy, bạn nên tự mình học hỏi. 
Bạn nên trải nghiệm các trung tâm Thabarwa ở nhiều quốc 
gia khác nhau. 

Như vậy, bạn có thể tự mình lựa chọn. Bạn có thể hỏi 
tôi. Bạn có thể chọn, rồi xin lời khuyên từ tôi. Như vậy, sẽ 
dễ đưa ra quyết định. Còn nếu phải suy nghĩ quá chi tiết 
từng việc một thì điều đó rất khó đối với tôi. 

Tốt nhất là bạn nên tiếp tục làm thiện pháp trong hình 
tướng người xuất gia càng lâu càng tốt. Đây là thời điểm 
thích hợp để làm việc thiện một cách liên tục và nghiêm 
túc. Vì trung tâm Thabarwa đã 17 năm tuổi, nên đã có nhiều 
kinh nghiệm và nhiều trung tâm ở nhiều nơi. Do đó, việc 
mở thêm các trung tâm mới ở những quốc gia khác không 
còn quá khó khăn nữa. 

Mỗi quốc gia đều có điểm mạnh và điểm yếu riêng. Bạn 
nên cố gắng tận dụng những điểm mạnh, và nên cố gắng bổ 
khuyết những điểm yếu của trung tâm Thabarwa. Bằng 
cách đó, bạn có thể tích lũy công đức. Tôi cũng đang làm 
như vậy. 

Tôi bắt đầu thực hành thiền từ năm 1999, và đã học hỏi 
được rất nhiều. Tôi đang cố gắng sử dụng những điểm tốt 
của các trung tâm thiền, đồng thời bổ sung cho những điểm 
còn yếu - dù là của trung tâm, của thiền sinh hay của người 
hướng dẫn thiền. Nhờ vậy, tôi ngày càng trở nên hữu ích 
hơn cho Phật giáo hiện đại. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

334 
 

worldwide, it was not much difficult to extend one new one 
after another. 

Besides, we are free to do many things, not only 
practicing meditation. Therefore, there is freedom in the 
Thabarwa Center to do all kinds of good deeds. There's 
teamwork. There is also limitless teamwork in the 
Thabarwa Centre. 

If you practice by yourself, you are not free - there are 
many limits. If you are doing good deeds in the Thabarwa 
Center, there are limitless opportunities. 

Câu hỏi 2: Thưa Thiền sư, trước đây con cũng đã 
làm nhiều thiện pháp, nhưng vẫn còn nhiều dính mắc 
và giới hạn trong tâm. Bây giờ con thật lòng muốn đi 
theo Ngài, để học cách làm thiện pháp không giới hạn 
như Ngài đã chỉ dạy. Tuy nhiên, con gặp trở ngại về 
ngôn ngữ, nên con rất mong được đến sống và thực 
hành tại những trung tâm Thabarwa có sự hiện diện của 
người Việt Nam. 
 Con xin hỏi: con có thể được đến ở và thực hành tại 
những nơi như vậy không ạ? 

Trả lời:  
Bằng cách đi theo chuyến hành trình như thế này, bạn 

có thể tự mình học hỏi. Tốt hơn là bạn nên học từ chính trải 
nghiệm của bản thân. Và rồi, bạn có thể tự do lưu trú tại 
hầu hết các trung tâm Thabarwa. Điều mà bạn muốn làm là 
đúng rồi, bạn chỉ cần làm thôi. 

Tôi có thể hướng dẫn bạn nếu tôi có thể, nhưng chưa 
chắc - vì hiện tại tôi rất bận. Có quá nhiều vấn đề, nên tôi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   334RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   334 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   334RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   334 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



335

Sayadaw Ashin Ottamathara 

335 
 

cần dành nhiều sự chú tâm hơn để giải quyết các vấn đề ở 
Myanmar, các quốc gia khác và cả các trung tâm Thabarwa. 

Do đó, bạn có thể học - và nên học - thông qua sự phối 
hợp cùng đội ngũ. Có rất nhiều người Việt đang đi theo tôi 
và thực hành theo lời dạy. Vì vậy, bạn nên tự mình học hỏi. 
Bạn nên trải nghiệm các trung tâm Thabarwa ở nhiều quốc 
gia khác nhau. 

Như vậy, bạn có thể tự mình lựa chọn. Bạn có thể hỏi 
tôi. Bạn có thể chọn, rồi xin lời khuyên từ tôi. Như vậy, sẽ 
dễ đưa ra quyết định. Còn nếu phải suy nghĩ quá chi tiết 
từng việc một thì điều đó rất khó đối với tôi. 

Tốt nhất là bạn nên tiếp tục làm thiện pháp trong hình 
tướng người xuất gia càng lâu càng tốt. Đây là thời điểm 
thích hợp để làm việc thiện một cách liên tục và nghiêm 
túc. Vì trung tâm Thabarwa đã 17 năm tuổi, nên đã có nhiều 
kinh nghiệm và nhiều trung tâm ở nhiều nơi. Do đó, việc 
mở thêm các trung tâm mới ở những quốc gia khác không 
còn quá khó khăn nữa. 

Mỗi quốc gia đều có điểm mạnh và điểm yếu riêng. Bạn 
nên cố gắng tận dụng những điểm mạnh, và nên cố gắng bổ 
khuyết những điểm yếu của trung tâm Thabarwa. Bằng 
cách đó, bạn có thể tích lũy công đức. Tôi cũng đang làm 
như vậy. 

Tôi bắt đầu thực hành thiền từ năm 1999, và đã học hỏi 
được rất nhiều. Tôi đang cố gắng sử dụng những điểm tốt 
của các trung tâm thiền, đồng thời bổ sung cho những điểm 
còn yếu - dù là của trung tâm, của thiền sinh hay của người 
hướng dẫn thiền. Nhờ vậy, tôi ngày càng trở nên hữu ích 
hơn cho Phật giáo hiện đại. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   335RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   335 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

335 
 

cần dành nhiều sự chú tâm hơn để giải quyết các vấn đề ở 
Myanmar, các quốc gia khác và cả các trung tâm Thabarwa. 

Do đó, bạn có thể học - và nên học - thông qua sự phối 
hợp cùng đội ngũ. Có rất nhiều người Việt đang đi theo tôi 
và thực hành theo lời dạy. Vì vậy, bạn nên tự mình học hỏi. 
Bạn nên trải nghiệm các trung tâm Thabarwa ở nhiều quốc 
gia khác nhau. 

Như vậy, bạn có thể tự mình lựa chọn. Bạn có thể hỏi 
tôi. Bạn có thể chọn, rồi xin lời khuyên từ tôi. Như vậy, sẽ 
dễ đưa ra quyết định. Còn nếu phải suy nghĩ quá chi tiết 
từng việc một thì điều đó rất khó đối với tôi. 

Tốt nhất là bạn nên tiếp tục làm thiện pháp trong hình 
tướng người xuất gia càng lâu càng tốt. Đây là thời điểm 
thích hợp để làm việc thiện một cách liên tục và nghiêm 
túc. Vì trung tâm Thabarwa đã 17 năm tuổi, nên đã có nhiều 
kinh nghiệm và nhiều trung tâm ở nhiều nơi. Do đó, việc 
mở thêm các trung tâm mới ở những quốc gia khác không 
còn quá khó khăn nữa. 

Mỗi quốc gia đều có điểm mạnh và điểm yếu riêng. Bạn 
nên cố gắng tận dụng những điểm mạnh, và nên cố gắng bổ 
khuyết những điểm yếu của trung tâm Thabarwa. Bằng 
cách đó, bạn có thể tích lũy công đức. Tôi cũng đang làm 
như vậy. 

Tôi bắt đầu thực hành thiền từ năm 1999, và đã học hỏi 
được rất nhiều. Tôi đang cố gắng sử dụng những điểm tốt 
của các trung tâm thiền, đồng thời bổ sung cho những điểm 
còn yếu - dù là của trung tâm, của thiền sinh hay của người 
hướng dẫn thiền. Nhờ vậy, tôi ngày càng trở nên hữu ích 
hơn cho Phật giáo hiện đại. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

334 
 

worldwide, it was not much difficult to extend one new one 
after another. 

Besides, we are free to do many things, not only 
practicing meditation. Therefore, there is freedom in the 
Thabarwa Center to do all kinds of good deeds. There's 
teamwork. There is also limitless teamwork in the 
Thabarwa Centre. 

If you practice by yourself, you are not free - there are 
many limits. If you are doing good deeds in the Thabarwa 
Center, there are limitless opportunities. 

Câu hỏi 2: Thưa Thiền sư, trước đây con cũng đã 
làm nhiều thiện pháp, nhưng vẫn còn nhiều dính mắc 
và giới hạn trong tâm. Bây giờ con thật lòng muốn đi 
theo Ngài, để học cách làm thiện pháp không giới hạn 
như Ngài đã chỉ dạy. Tuy nhiên, con gặp trở ngại về 
ngôn ngữ, nên con rất mong được đến sống và thực 
hành tại những trung tâm Thabarwa có sự hiện diện của 
người Việt Nam. 
 Con xin hỏi: con có thể được đến ở và thực hành tại 
những nơi như vậy không ạ? 

Trả lời:  
Bằng cách đi theo chuyến hành trình như thế này, bạn 

có thể tự mình học hỏi. Tốt hơn là bạn nên học từ chính trải 
nghiệm của bản thân. Và rồi, bạn có thể tự do lưu trú tại 
hầu hết các trung tâm Thabarwa. Điều mà bạn muốn làm là 
đúng rồi, bạn chỉ cần làm thôi. 

Tôi có thể hướng dẫn bạn nếu tôi có thể, nhưng chưa 
chắc - vì hiện tại tôi rất bận. Có quá nhiều vấn đề, nên tôi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   334RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   334 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   335RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   335 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



336

Sayadaw Ashin Ottamathara 

337 
 

So is it appropriate to ordain, then pause, and return 
again like this? What should I do to maintain my 
commitment to the practice while also honoring the 
circumstances of my family? 

Answer:  
You are old enough to make decisions by yourself. You 

are free to detach from yourself. If you are not seeing from 
your side - no problem. If you are able not to see from your 
side, the problems will be solved. 

You need to practice to be “doing only” - whatever you 
do. Besides, you must learn from me and from others - the 
practice of doing only. You can also help the others 
understand what you understand, and you can share your 
experience also. 

In the Thabarwa Center, there are many things to do. So 
if you are helping others to be “doing only,” without seeing 
from oneself, your family members may also find it easier 
to see from their side - from themselves. In this way, the 
problems can be solved more easily. 

For me, I have been solving this kind of problem not 
only for myself but also for many people - many thousands, 
tens of thousands, hundreds of thousands of people, I have 
to make decisions. I am helping to solve problems like this. 
Therefore, I am skillful in solving problems concerning 
family members. 

So, no problem. Even if there is a problem, if we can 
detach, the problems will not be serious. If we attach, the 
problems will be serious. So detachment and attachment are 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   337RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   337 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

337 
 

So is it appropriate to ordain, then pause, and return 
again like this? What should I do to maintain my 
commitment to the practice while also honoring the 
circumstances of my family? 

Answer:  
You are old enough to make decisions by yourself. You 

are free to detach from yourself. If you are not seeing from 
your side - no problem. If you are able not to see from your 
side, the problems will be solved. 

You need to practice to be “doing only” - whatever you 
do. Besides, you must learn from me and from others - the 
practice of doing only. You can also help the others 
understand what you understand, and you can share your 
experience also. 

In the Thabarwa Center, there are many things to do. So 
if you are helping others to be “doing only,” without seeing 
from oneself, your family members may also find it easier 
to see from their side - from themselves. In this way, the 
problems can be solved more easily. 

For me, I have been solving this kind of problem not 
only for myself but also for many people - many thousands, 
tens of thousands, hundreds of thousands of people, I have 
to make decisions. I am helping to solve problems like this. 
Therefore, I am skillful in solving problems concerning 
family members. 

So, no problem. Even if there is a problem, if we can 
detach, the problems will not be serious. If we attach, the 
problems will be serious. So detachment and attachment are 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

336 
 

Bên cạnh đó, tôi có thể tạo lập trung tâm Thabarwa 
không chỉ dành cho Phật giáo, mà còn cho tất cả mọi người 
- trong nước và trên toàn thế giới. 

Ban đầu, việc lập ra một trung tâm thiền toàn thời gian 
trên thế giới là rất khó. Nhưng khi đã có một trung tâm mở 
ra trên quy mô toàn cầu, thì việc mở rộng thêm từng trung 
tâm mới không còn quá khó nữa. 

Hơn nữa, tại trung tâm Thabarwa, chúng ta được tự do 
làm nhiều việc - không chỉ riêng việc hành thiền. Vì vậy, ở 
đây có sự tự do để làm mọi loại thiện pháp. Có sự hợp tác. 
Và còn có cả sự hợp tác không giới hạn trong trung tâm 
Thabarwa. 

Nếu bạn chỉ hành thiền một mình, bạn sẽ không thực sự 
tự do - sẽ có rất nhiều giới hạn. Nhưng nếu bạn làm thiện 
pháp trong trung tâm Thabarwa, thì sẽ có vô số cơ hội, 
không giới hạn. 

Continue asking: Venerable Sayadaw, I sincerely 
wish to live as a nun to follow the Dhamma and practice 
in line with your teachings. However, I need to return 
home soon, and this has become a significant challenge 
for me. I plan to return in a nun's robes so that my 
family can gradually accept this image. 

If their reaction is too strong or not harmonious, I 
may need to temporarily pause my monastic life. Later, 
when conditions allow, I will try to return to a 
meditation center to continue practicing as a nun. I 
know there will be times when I must go home, but deep 
in my heart, I still wish to maintain serious and 
consistent practice. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   336RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   336 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   336RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   336 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



337

Sayadaw Ashin Ottamathara 

337 
 

So is it appropriate to ordain, then pause, and return 
again like this? What should I do to maintain my 
commitment to the practice while also honoring the 
circumstances of my family? 

Answer:  
You are old enough to make decisions by yourself. You 

are free to detach from yourself. If you are not seeing from 
your side - no problem. If you are able not to see from your 
side, the problems will be solved. 

You need to practice to be “doing only” - whatever you 
do. Besides, you must learn from me and from others - the 
practice of doing only. You can also help the others 
understand what you understand, and you can share your 
experience also. 

In the Thabarwa Center, there are many things to do. So 
if you are helping others to be “doing only,” without seeing 
from oneself, your family members may also find it easier 
to see from their side - from themselves. In this way, the 
problems can be solved more easily. 

For me, I have been solving this kind of problem not 
only for myself but also for many people - many thousands, 
tens of thousands, hundreds of thousands of people, I have 
to make decisions. I am helping to solve problems like this. 
Therefore, I am skillful in solving problems concerning 
family members. 

So, no problem. Even if there is a problem, if we can 
detach, the problems will not be serious. If we attach, the 
problems will be serious. So detachment and attachment are 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   337RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   337 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

337 
 

So is it appropriate to ordain, then pause, and return 
again like this? What should I do to maintain my 
commitment to the practice while also honoring the 
circumstances of my family? 

Answer:  
You are old enough to make decisions by yourself. You 

are free to detach from yourself. If you are not seeing from 
your side - no problem. If you are able not to see from your 
side, the problems will be solved. 

You need to practice to be “doing only” - whatever you 
do. Besides, you must learn from me and from others - the 
practice of doing only. You can also help the others 
understand what you understand, and you can share your 
experience also. 

In the Thabarwa Center, there are many things to do. So 
if you are helping others to be “doing only,” without seeing 
from oneself, your family members may also find it easier 
to see from their side - from themselves. In this way, the 
problems can be solved more easily. 

For me, I have been solving this kind of problem not 
only for myself but also for many people - many thousands, 
tens of thousands, hundreds of thousands of people, I have 
to make decisions. I am helping to solve problems like this. 
Therefore, I am skillful in solving problems concerning 
family members. 

So, no problem. Even if there is a problem, if we can 
detach, the problems will not be serious. If we attach, the 
problems will be serious. So detachment and attachment are 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

336 
 

Bên cạnh đó, tôi có thể tạo lập trung tâm Thabarwa 
không chỉ dành cho Phật giáo, mà còn cho tất cả mọi người 
- trong nước và trên toàn thế giới. 

Ban đầu, việc lập ra một trung tâm thiền toàn thời gian 
trên thế giới là rất khó. Nhưng khi đã có một trung tâm mở 
ra trên quy mô toàn cầu, thì việc mở rộng thêm từng trung 
tâm mới không còn quá khó nữa. 

Hơn nữa, tại trung tâm Thabarwa, chúng ta được tự do 
làm nhiều việc - không chỉ riêng việc hành thiền. Vì vậy, ở 
đây có sự tự do để làm mọi loại thiện pháp. Có sự hợp tác. 
Và còn có cả sự hợp tác không giới hạn trong trung tâm 
Thabarwa. 

Nếu bạn chỉ hành thiền một mình, bạn sẽ không thực sự 
tự do - sẽ có rất nhiều giới hạn. Nhưng nếu bạn làm thiện 
pháp trong trung tâm Thabarwa, thì sẽ có vô số cơ hội, 
không giới hạn. 

Continue asking: Venerable Sayadaw, I sincerely 
wish to live as a nun to follow the Dhamma and practice 
in line with your teachings. However, I need to return 
home soon, and this has become a significant challenge 
for me. I plan to return in a nun's robes so that my 
family can gradually accept this image. 

If their reaction is too strong or not harmonious, I 
may need to temporarily pause my monastic life. Later, 
when conditions allow, I will try to return to a 
meditation center to continue practicing as a nun. I 
know there will be times when I must go home, but deep 
in my heart, I still wish to maintain serious and 
consistent practice. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   336RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   336 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   337RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   337 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



338

Sayadaw Ashin Ottamathara 

339 
 

Nếu phản ứng của gia đình quá căng thẳng hoặc 
không hòa hợp, con có thể tạm gián đoạn đời sống xuất 
gia một thời gian. Sau đó, khi có cơ hội, con sẽ quay lại 
thiền viện để tiếp tục tu tập. Con biết sẽ có những thời 
điểm cần trở về nhà, nhưng trong tâm con vẫn giữ 
nguyện vọng tu học nghiêm túc và liên tục. 

Kính xin hỏi Ngài: Việc xuất gia rồi tạm gián đoạn 
rồi lại tiếp tục như vậy - liệu có phù hợp với con đường 
thực hành không? Con nên làm gì để giữ vững sự tu tập 
mà vẫn dung hòa với hoàn cảnh gia đình? 

Trả lời: 
Bạn đã đủ lớn để tự đưa ra quyết định cho chính mình. 

Bạn hoàn toàn có tự do để xả ly khỏi chính cái gọi là "bản 
thân". Nếu bạn chưa thể nhìn sự việc từ phía mình - cũng 
không sao cả. Nhưng nếu bạn có thể không nhìn từ phía 
mình, các vấn đề sẽ tự nhiên được hóa giải. 

Bạn cần thực hành để “chỉ làm mà thôi” - trong bất cứ 
việc gì bạn làm. Bên cạnh đó, bạn cũng cần học từ tôi và từ 
những người khác về pháp hành “chỉ làm mà thôi”. Bạn 
cũng có thể giúp người khác hiểu những gì bạn đã hiểu, và 
chia sẻ kinh nghiệm của chính mình. 

Tại trung tâm Thabarwa, có rất nhiều việc để làm. Nếu 
bạn có thể giúp người khác thực hành “chỉ làm mà thôi”, 
không nhìn từ cái tôi của mình, thì chính những người thân 
trong gia đình bạn cũng sẽ dễ dàng hơn khi họ học cách 
nhìn từ phía họ. Nhờ vậy, những vấn đề trong gia đình có 
thể được hóa giải một cách nhẹ nhàng hơn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   339RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   339 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

339 
 

Nếu phản ứng của gia đình quá căng thẳng hoặc 
không hòa hợp, con có thể tạm gián đoạn đời sống xuất 
gia một thời gian. Sau đó, khi có cơ hội, con sẽ quay lại 
thiền viện để tiếp tục tu tập. Con biết sẽ có những thời 
điểm cần trở về nhà, nhưng trong tâm con vẫn giữ 
nguyện vọng tu học nghiêm túc và liên tục. 

Kính xin hỏi Ngài: Việc xuất gia rồi tạm gián đoạn 
rồi lại tiếp tục như vậy - liệu có phù hợp với con đường 
thực hành không? Con nên làm gì để giữ vững sự tu tập 
mà vẫn dung hòa với hoàn cảnh gia đình? 

Trả lời: 
Bạn đã đủ lớn để tự đưa ra quyết định cho chính mình. 

Bạn hoàn toàn có tự do để xả ly khỏi chính cái gọi là "bản 
thân". Nếu bạn chưa thể nhìn sự việc từ phía mình - cũng 
không sao cả. Nhưng nếu bạn có thể không nhìn từ phía 
mình, các vấn đề sẽ tự nhiên được hóa giải. 

Bạn cần thực hành để “chỉ làm mà thôi” - trong bất cứ 
việc gì bạn làm. Bên cạnh đó, bạn cũng cần học từ tôi và từ 
những người khác về pháp hành “chỉ làm mà thôi”. Bạn 
cũng có thể giúp người khác hiểu những gì bạn đã hiểu, và 
chia sẻ kinh nghiệm của chính mình. 

Tại trung tâm Thabarwa, có rất nhiều việc để làm. Nếu 
bạn có thể giúp người khác thực hành “chỉ làm mà thôi”, 
không nhìn từ cái tôi của mình, thì chính những người thân 
trong gia đình bạn cũng sẽ dễ dàng hơn khi họ học cách 
nhìn từ phía họ. Nhờ vậy, những vấn đề trong gia đình có 
thể được hóa giải một cách nhẹ nhàng hơn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

338 
 

the deciding factors for the problem. The problems will be 
very big - but if we can detach, the problems may not be 
big. 

There are many ways of solving the problem - not only 
for one family but also for the whole country. I'm using the 
Thabarwa Center for the whole country. Therefore, the 
Thabarwa Center is free to do many things. Even some of 
the police are following my way - they come to me and ask 
for my decision if they are not sure what to do. 

In this way, I can guide them to solve the problem - not 
by law and regulation, but by saving merits. So, problem-
solving is not very difficult for the Thabarwa Center. We 
are solving problems all the time. 

Within 17 years, we already solved nearly all the small 
and biggest problems concerning the Thabarwa Center and 
the people in the Thabarwa Center. Most of the Thabarwa 
Centers were established together with the problems. 
Because of the problems of the country, I have to establish 
new Thabarwa Centers, new rescue centers, and new 
hospitals. 

That’s why - concerning the Thabarwa Center - we are 
skillful to use the problems in the right way. 

Thiền sinh hỏi tiếp: Con thật sự mong muốn sống đời 
sống của một người nữ xuất gia - để hành pháp và tu 
tập theo lời dạy của Ngài. Tuy nhiên, hiện con cần trở 
về nhà, và đó là một thử thách lớn. Con dự định sẽ mặc 
y phục tu sĩ khi về nhà, để gia đình dần tiếp nhận hình 
ảnh đó. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   338RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   338 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   338RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   338 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



339

Sayadaw Ashin Ottamathara 

339 
 

Nếu phản ứng của gia đình quá căng thẳng hoặc 
không hòa hợp, con có thể tạm gián đoạn đời sống xuất 
gia một thời gian. Sau đó, khi có cơ hội, con sẽ quay lại 
thiền viện để tiếp tục tu tập. Con biết sẽ có những thời 
điểm cần trở về nhà, nhưng trong tâm con vẫn giữ 
nguyện vọng tu học nghiêm túc và liên tục. 

Kính xin hỏi Ngài: Việc xuất gia rồi tạm gián đoạn 
rồi lại tiếp tục như vậy - liệu có phù hợp với con đường 
thực hành không? Con nên làm gì để giữ vững sự tu tập 
mà vẫn dung hòa với hoàn cảnh gia đình? 

Trả lời: 
Bạn đã đủ lớn để tự đưa ra quyết định cho chính mình. 

Bạn hoàn toàn có tự do để xả ly khỏi chính cái gọi là "bản 
thân". Nếu bạn chưa thể nhìn sự việc từ phía mình - cũng 
không sao cả. Nhưng nếu bạn có thể không nhìn từ phía 
mình, các vấn đề sẽ tự nhiên được hóa giải. 

Bạn cần thực hành để “chỉ làm mà thôi” - trong bất cứ 
việc gì bạn làm. Bên cạnh đó, bạn cũng cần học từ tôi và từ 
những người khác về pháp hành “chỉ làm mà thôi”. Bạn 
cũng có thể giúp người khác hiểu những gì bạn đã hiểu, và 
chia sẻ kinh nghiệm của chính mình. 

Tại trung tâm Thabarwa, có rất nhiều việc để làm. Nếu 
bạn có thể giúp người khác thực hành “chỉ làm mà thôi”, 
không nhìn từ cái tôi của mình, thì chính những người thân 
trong gia đình bạn cũng sẽ dễ dàng hơn khi họ học cách 
nhìn từ phía họ. Nhờ vậy, những vấn đề trong gia đình có 
thể được hóa giải một cách nhẹ nhàng hơn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   339RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   339 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

339 
 

Nếu phản ứng của gia đình quá căng thẳng hoặc 
không hòa hợp, con có thể tạm gián đoạn đời sống xuất 
gia một thời gian. Sau đó, khi có cơ hội, con sẽ quay lại 
thiền viện để tiếp tục tu tập. Con biết sẽ có những thời 
điểm cần trở về nhà, nhưng trong tâm con vẫn giữ 
nguyện vọng tu học nghiêm túc và liên tục. 

Kính xin hỏi Ngài: Việc xuất gia rồi tạm gián đoạn 
rồi lại tiếp tục như vậy - liệu có phù hợp với con đường 
thực hành không? Con nên làm gì để giữ vững sự tu tập 
mà vẫn dung hòa với hoàn cảnh gia đình? 

Trả lời: 
Bạn đã đủ lớn để tự đưa ra quyết định cho chính mình. 

Bạn hoàn toàn có tự do để xả ly khỏi chính cái gọi là "bản 
thân". Nếu bạn chưa thể nhìn sự việc từ phía mình - cũng 
không sao cả. Nhưng nếu bạn có thể không nhìn từ phía 
mình, các vấn đề sẽ tự nhiên được hóa giải. 

Bạn cần thực hành để “chỉ làm mà thôi” - trong bất cứ 
việc gì bạn làm. Bên cạnh đó, bạn cũng cần học từ tôi và từ 
những người khác về pháp hành “chỉ làm mà thôi”. Bạn 
cũng có thể giúp người khác hiểu những gì bạn đã hiểu, và 
chia sẻ kinh nghiệm của chính mình. 

Tại trung tâm Thabarwa, có rất nhiều việc để làm. Nếu 
bạn có thể giúp người khác thực hành “chỉ làm mà thôi”, 
không nhìn từ cái tôi của mình, thì chính những người thân 
trong gia đình bạn cũng sẽ dễ dàng hơn khi họ học cách 
nhìn từ phía họ. Nhờ vậy, những vấn đề trong gia đình có 
thể được hóa giải một cách nhẹ nhàng hơn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

338 
 

the deciding factors for the problem. The problems will be 
very big - but if we can detach, the problems may not be 
big. 

There are many ways of solving the problem - not only 
for one family but also for the whole country. I'm using the 
Thabarwa Center for the whole country. Therefore, the 
Thabarwa Center is free to do many things. Even some of 
the police are following my way - they come to me and ask 
for my decision if they are not sure what to do. 

In this way, I can guide them to solve the problem - not 
by law and regulation, but by saving merits. So, problem-
solving is not very difficult for the Thabarwa Center. We 
are solving problems all the time. 

Within 17 years, we already solved nearly all the small 
and biggest problems concerning the Thabarwa Center and 
the people in the Thabarwa Center. Most of the Thabarwa 
Centers were established together with the problems. 
Because of the problems of the country, I have to establish 
new Thabarwa Centers, new rescue centers, and new 
hospitals. 

That’s why - concerning the Thabarwa Center - we are 
skillful to use the problems in the right way. 

Thiền sinh hỏi tiếp: Con thật sự mong muốn sống đời 
sống của một người nữ xuất gia - để hành pháp và tu 
tập theo lời dạy của Ngài. Tuy nhiên, hiện con cần trở 
về nhà, và đó là một thử thách lớn. Con dự định sẽ mặc 
y phục tu sĩ khi về nhà, để gia đình dần tiếp nhận hình 
ảnh đó. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   338RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   338 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   339RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   339 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



340

Sayadaw Ashin Ottamathara 

341 
 

lớn các trung tâm Thabarwa được thành lập cũng là từ trong 
các vấn đề. Chính vì những khó khăn, thảm họa và nội chiến 
của đất nước, tôi mới cần thành lập thêm các trung tâm mới, 
các nơi cứu trợ mới, và cả các bệnh viện mới. 

Vì vậy, đối với Thabarwa, chúng tôi có kỹ năng để sử 
dụng chính những vấn đề, khó khăn làm con đường hành 
thiện đúng đắn. 

Question 3:  

Through Buddhist literature and through some 
books, we know that there were - and there are - some 
lay people who got enlightened, despite the fact that 
they stayed in the family. They still got enlightened. So, 
can you share about that? 

Some teachers said that the family is the best 
meditation center. We can learn many things when we 
stay in the family, when we live with our parents, our 
husband and wife, our children. If we can detach in our 
family, then everything is gonna be okay. We still can 
get enlightened - something like that. 

Can you share more about this matter? 
Trả lời: 
In Myanmar, there are many meditation centers and 

meditation retreats. It was because it’s not easy to practice 
at home together with our family members. Most of the 
people in the society are difficult to practice at home with 
their family members. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   341RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   341 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

341 
 

lớn các trung tâm Thabarwa được thành lập cũng là từ trong 
các vấn đề. Chính vì những khó khăn, thảm họa và nội chiến 
của đất nước, tôi mới cần thành lập thêm các trung tâm mới, 
các nơi cứu trợ mới, và cả các bệnh viện mới. 

Vì vậy, đối với Thabarwa, chúng tôi có kỹ năng để sử 
dụng chính những vấn đề, khó khăn làm con đường hành 
thiện đúng đắn. 

Question 3:  

Through Buddhist literature and through some 
books, we know that there were - and there are - some 
lay people who got enlightened, despite the fact that 
they stayed in the family. They still got enlightened. So, 
can you share about that? 

Some teachers said that the family is the best 
meditation center. We can learn many things when we 
stay in the family, when we live with our parents, our 
husband and wife, our children. If we can detach in our 
family, then everything is gonna be okay. We still can 
get enlightened - something like that. 

Can you share more about this matter? 
Trả lời: 
In Myanmar, there are many meditation centers and 

meditation retreats. It was because it’s not easy to practice 
at home together with our family members. Most of the 
people in the society are difficult to practice at home with 
their family members. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

340 
 

Còn với tôi, tôi đã và đang giải quyết những vấn đề như 
vậy không chỉ cho riêng mình, mà còn cho rất nhiều người 
- hàng ngàn, hàng chục ngàn, thậm chí hàng trăm ngàn 
người. Tôi phải đưa ra quyết định cho rất nhiều trường hợp 
như thế. Do đó, tôi đã có kinh nghiệm và trở nên thuần thục 
trong việc giải quyết những vấn đề liên quan đến gia đình 
và con người. 

Cho nên, không có vấn đề gì quá nghiêm trọng cả. Dù 
có vấn đề xảy ra, nếu bạn có thể xả ly, thì vấn đề đó cũng 
không còn là vấn đề lớn nữa. Ngược lại, nếu có sự dính 
mắc, thì vấn đề đó sẽ trở nên nghiêm trọng. Vì vậy, xả ly 
hay dính mắc chính là yếu tố quyết định mức độ nặng nhẹ 
của một vấn đề. Vấn đề có thể rất to lớn - nhưng nếu có xả 
ly, nó sẽ không còn to lớn nữa. 

Có rất nhiều cách để giải quyết vấn đề - không chỉ trong 
một gia đình, mà cả trong phạm vi toàn quốc gia. Tôi đang 
sử dụng trung tâm Thabarwa để phục vụ cho cả đất nước. 
Do đó, trung tâm Thabarwa có sự tự do trong việc làm rất 
nhiều việc khác nhau. Thậm chí, có những cảnh sát cũng đi 
theo con đường của tôi - họ tìm đến tôi để hỏi ý kiến khi họ 
không biết phải làm gì cho đúng. 

Và nhờ vậy, tôi có thể hướng dẫn họ giải quyết vấn đề - 
không phải bằng luật lệ hay quy định, mà bằng cách tích 
lũy phước báu. Cho nên, đối với trung tâm Thabarwa, việc 
giải quyết vấn đề không phải là điều quá khó khăn. Chúng 
tôi đang làm việc đó mỗi ngày. 

Trong suốt 17 năm qua, chúng tôi đã giải quyết gần như 
toàn bộ những vấn đề, từ nhỏ đến lớn, liên quan đến trung 
tâm Thabarwa và những người sống tại đó. Thực tế là, phần 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   340RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   340 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   340RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   340 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



341

Sayadaw Ashin Ottamathara 

341 
 

lớn các trung tâm Thabarwa được thành lập cũng là từ trong 
các vấn đề. Chính vì những khó khăn, thảm họa và nội chiến 
của đất nước, tôi mới cần thành lập thêm các trung tâm mới, 
các nơi cứu trợ mới, và cả các bệnh viện mới. 

Vì vậy, đối với Thabarwa, chúng tôi có kỹ năng để sử 
dụng chính những vấn đề, khó khăn làm con đường hành 
thiện đúng đắn. 

Question 3:  

Through Buddhist literature and through some 
books, we know that there were - and there are - some 
lay people who got enlightened, despite the fact that 
they stayed in the family. They still got enlightened. So, 
can you share about that? 

Some teachers said that the family is the best 
meditation center. We can learn many things when we 
stay in the family, when we live with our parents, our 
husband and wife, our children. If we can detach in our 
family, then everything is gonna be okay. We still can 
get enlightened - something like that. 

Can you share more about this matter? 
Trả lời: 
In Myanmar, there are many meditation centers and 

meditation retreats. It was because it’s not easy to practice 
at home together with our family members. Most of the 
people in the society are difficult to practice at home with 
their family members. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   341RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   341 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

341 
 

lớn các trung tâm Thabarwa được thành lập cũng là từ trong 
các vấn đề. Chính vì những khó khăn, thảm họa và nội chiến 
của đất nước, tôi mới cần thành lập thêm các trung tâm mới, 
các nơi cứu trợ mới, và cả các bệnh viện mới. 

Vì vậy, đối với Thabarwa, chúng tôi có kỹ năng để sử 
dụng chính những vấn đề, khó khăn làm con đường hành 
thiện đúng đắn. 

Question 3:  

Through Buddhist literature and through some 
books, we know that there were - and there are - some 
lay people who got enlightened, despite the fact that 
they stayed in the family. They still got enlightened. So, 
can you share about that? 

Some teachers said that the family is the best 
meditation center. We can learn many things when we 
stay in the family, when we live with our parents, our 
husband and wife, our children. If we can detach in our 
family, then everything is gonna be okay. We still can 
get enlightened - something like that. 

Can you share more about this matter? 
Trả lời: 
In Myanmar, there are many meditation centers and 

meditation retreats. It was because it’s not easy to practice 
at home together with our family members. Most of the 
people in the society are difficult to practice at home with 
their family members. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

340 
 

Còn với tôi, tôi đã và đang giải quyết những vấn đề như 
vậy không chỉ cho riêng mình, mà còn cho rất nhiều người 
- hàng ngàn, hàng chục ngàn, thậm chí hàng trăm ngàn 
người. Tôi phải đưa ra quyết định cho rất nhiều trường hợp 
như thế. Do đó, tôi đã có kinh nghiệm và trở nên thuần thục 
trong việc giải quyết những vấn đề liên quan đến gia đình 
và con người. 

Cho nên, không có vấn đề gì quá nghiêm trọng cả. Dù 
có vấn đề xảy ra, nếu bạn có thể xả ly, thì vấn đề đó cũng 
không còn là vấn đề lớn nữa. Ngược lại, nếu có sự dính 
mắc, thì vấn đề đó sẽ trở nên nghiêm trọng. Vì vậy, xả ly 
hay dính mắc chính là yếu tố quyết định mức độ nặng nhẹ 
của một vấn đề. Vấn đề có thể rất to lớn - nhưng nếu có xả 
ly, nó sẽ không còn to lớn nữa. 

Có rất nhiều cách để giải quyết vấn đề - không chỉ trong 
một gia đình, mà cả trong phạm vi toàn quốc gia. Tôi đang 
sử dụng trung tâm Thabarwa để phục vụ cho cả đất nước. 
Do đó, trung tâm Thabarwa có sự tự do trong việc làm rất 
nhiều việc khác nhau. Thậm chí, có những cảnh sát cũng đi 
theo con đường của tôi - họ tìm đến tôi để hỏi ý kiến khi họ 
không biết phải làm gì cho đúng. 

Và nhờ vậy, tôi có thể hướng dẫn họ giải quyết vấn đề - 
không phải bằng luật lệ hay quy định, mà bằng cách tích 
lũy phước báu. Cho nên, đối với trung tâm Thabarwa, việc 
giải quyết vấn đề không phải là điều quá khó khăn. Chúng 
tôi đang làm việc đó mỗi ngày. 

Trong suốt 17 năm qua, chúng tôi đã giải quyết gần như 
toàn bộ những vấn đề, từ nhỏ đến lớn, liên quan đến trung 
tâm Thabarwa và những người sống tại đó. Thực tế là, phần 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   340RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   340 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   341RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   341 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



342

Sayadaw Ashin Ottamathara 

343 
 

Ở tại đất nước Miến Điện có nhiều trung tâm thiền và 
nhiều khóa thiền, bởi không dễ dàng để thực hành thiền tại 
gia với những thành viên trong gia đình. Phần lớn mọi 
người khó thực hành tại gia giữa các thành viên trong gia 
đình. Do đó, chúng ta phải mở nhiều khóa thiền và thành 
lập ngày một nhiều trung tâm thiền hơn ở trong nước. 

Bây giờ, trong lời dạy của tôi, tôi chú trọng vào thực 
hành trong đời sống hàng ngày. Người Việt Nam sống tại 
Việt Nam và tại Mỹ cũng ngày càng thực hành nhiều hơn 
trong đời sống hàng ngày. 

Nếu họ có thể thực hành thiền tại gia, thì giữa các thành 
viên trong gia đình - vợ chồng, cha mẹ, con cái - sẽ thấu 
hiểu nhau hơn, sẽ thân thiện với nhau hơn. Điều này là chắc 
chắn. 

Thực hành thiền là giải pháp cho mọi gia đình, mọi xã 
hội. 

Nếu các thành viên trong gia đình thực hành thiền tại 
gia thì đó sẽ là một “gia đình pháp”. Chúng ta đều liên quan 
đến pháp, đều có mối quan hệ với pháp, và chúng ta có thể 
trở thành những thành viên trong gia đình đích thực. Điều 
này là chắc chắn. 

 

Question 4:  

Sayadaw said as a mediator, we should know what 
we should do, what we should not do, and we should 
know that not getting married is better. I didn't know 
about meditation before getting married. I was thinking 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   343RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   343 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

343 
 

Ở tại đất nước Miến Điện có nhiều trung tâm thiền và 
nhiều khóa thiền, bởi không dễ dàng để thực hành thiền tại 
gia với những thành viên trong gia đình. Phần lớn mọi 
người khó thực hành tại gia giữa các thành viên trong gia 
đình. Do đó, chúng ta phải mở nhiều khóa thiền và thành 
lập ngày một nhiều trung tâm thiền hơn ở trong nước. 

Bây giờ, trong lời dạy của tôi, tôi chú trọng vào thực 
hành trong đời sống hàng ngày. Người Việt Nam sống tại 
Việt Nam và tại Mỹ cũng ngày càng thực hành nhiều hơn 
trong đời sống hàng ngày. 

Nếu họ có thể thực hành thiền tại gia, thì giữa các thành 
viên trong gia đình - vợ chồng, cha mẹ, con cái - sẽ thấu 
hiểu nhau hơn, sẽ thân thiện với nhau hơn. Điều này là chắc 
chắn. 

Thực hành thiền là giải pháp cho mọi gia đình, mọi xã 
hội. 

Nếu các thành viên trong gia đình thực hành thiền tại 
gia thì đó sẽ là một “gia đình pháp”. Chúng ta đều liên quan 
đến pháp, đều có mối quan hệ với pháp, và chúng ta có thể 
trở thành những thành viên trong gia đình đích thực. Điều 
này là chắc chắn. 

 

Question 4:  

Sayadaw said as a mediator, we should know what 
we should do, what we should not do, and we should 
know that not getting married is better. I didn't know 
about meditation before getting married. I was thinking 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

342 
 

Therefore, we have to conduct many meditation retreats 
and establish more and more meditation centers in the 
country. 

Now, in my teaching, I emphasize practicing in our 
daily life. Vietnamese in Vietnam and America are also 
practicing more and more in their daily life. 

If they are able to practice meditation in their daily life, 
family members - wives and husbands, parents and children 
- will be more understanding with each other, more friendly 
with each other, for sure. 

Practicing meditation is the solution - for everyone and 
everywhere. 

If we are practicing meditation at home, and then our 
family members… family members will be Dhamma 
family members. If we are dealing with the Dhamma, we 
can be real family members - for sure. 

Câu hỏi 3: Qua Kinh điển cũng như là qua một số 
sách vở, thì chúng con được biết là vẫn có những vị cư 
sĩ đắc đạo, thành tựu, giác ngộ khi mà họ sống ở trong 
gia đình. 

Một số những vị thầy đương đại nói rằng: Gia đình 
là một trường thiền tuyệt vời - thậm chí là trường thiền 
tuyệt vời nhất. Khi mà mình sống với cha mẹ, con cái, 
nếu mình có thể chánh niệm và xả ly, thì mình vẫn có 
thể có những cái thấy biết sâu sắc - thậm chí mình có 
thể giác ngộ. 

Con mong Ngài chia sẻ thêm về điều này. 
Trả lời: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   342RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   342 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   342RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   342 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



343

Sayadaw Ashin Ottamathara 

343 
 

Ở tại đất nước Miến Điện có nhiều trung tâm thiền và 
nhiều khóa thiền, bởi không dễ dàng để thực hành thiền tại 
gia với những thành viên trong gia đình. Phần lớn mọi 
người khó thực hành tại gia giữa các thành viên trong gia 
đình. Do đó, chúng ta phải mở nhiều khóa thiền và thành 
lập ngày một nhiều trung tâm thiền hơn ở trong nước. 

Bây giờ, trong lời dạy của tôi, tôi chú trọng vào thực 
hành trong đời sống hàng ngày. Người Việt Nam sống tại 
Việt Nam và tại Mỹ cũng ngày càng thực hành nhiều hơn 
trong đời sống hàng ngày. 

Nếu họ có thể thực hành thiền tại gia, thì giữa các thành 
viên trong gia đình - vợ chồng, cha mẹ, con cái - sẽ thấu 
hiểu nhau hơn, sẽ thân thiện với nhau hơn. Điều này là chắc 
chắn. 

Thực hành thiền là giải pháp cho mọi gia đình, mọi xã 
hội. 

Nếu các thành viên trong gia đình thực hành thiền tại 
gia thì đó sẽ là một “gia đình pháp”. Chúng ta đều liên quan 
đến pháp, đều có mối quan hệ với pháp, và chúng ta có thể 
trở thành những thành viên trong gia đình đích thực. Điều 
này là chắc chắn. 

 

Question 4:  

Sayadaw said as a mediator, we should know what 
we should do, what we should not do, and we should 
know that not getting married is better. I didn't know 
about meditation before getting married. I was thinking 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   343RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   343 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

343 
 

Ở tại đất nước Miến Điện có nhiều trung tâm thiền và 
nhiều khóa thiền, bởi không dễ dàng để thực hành thiền tại 
gia với những thành viên trong gia đình. Phần lớn mọi 
người khó thực hành tại gia giữa các thành viên trong gia 
đình. Do đó, chúng ta phải mở nhiều khóa thiền và thành 
lập ngày một nhiều trung tâm thiền hơn ở trong nước. 

Bây giờ, trong lời dạy của tôi, tôi chú trọng vào thực 
hành trong đời sống hàng ngày. Người Việt Nam sống tại 
Việt Nam và tại Mỹ cũng ngày càng thực hành nhiều hơn 
trong đời sống hàng ngày. 

Nếu họ có thể thực hành thiền tại gia, thì giữa các thành 
viên trong gia đình - vợ chồng, cha mẹ, con cái - sẽ thấu 
hiểu nhau hơn, sẽ thân thiện với nhau hơn. Điều này là chắc 
chắn. 

Thực hành thiền là giải pháp cho mọi gia đình, mọi xã 
hội. 

Nếu các thành viên trong gia đình thực hành thiền tại 
gia thì đó sẽ là một “gia đình pháp”. Chúng ta đều liên quan 
đến pháp, đều có mối quan hệ với pháp, và chúng ta có thể 
trở thành những thành viên trong gia đình đích thực. Điều 
này là chắc chắn. 

 

Question 4:  

Sayadaw said as a mediator, we should know what 
we should do, what we should not do, and we should 
know that not getting married is better. I didn't know 
about meditation before getting married. I was thinking 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

342 
 

Therefore, we have to conduct many meditation retreats 
and establish more and more meditation centers in the 
country. 

Now, in my teaching, I emphasize practicing in our 
daily life. Vietnamese in Vietnam and America are also 
practicing more and more in their daily life. 

If they are able to practice meditation in their daily life, 
family members - wives and husbands, parents and children 
- will be more understanding with each other, more friendly 
with each other, for sure. 

Practicing meditation is the solution - for everyone and 
everywhere. 

If we are practicing meditation at home, and then our 
family members… family members will be Dhamma 
family members. If we are dealing with the Dhamma, we 
can be real family members - for sure. 

Câu hỏi 3: Qua Kinh điển cũng như là qua một số 
sách vở, thì chúng con được biết là vẫn có những vị cư 
sĩ đắc đạo, thành tựu, giác ngộ khi mà họ sống ở trong 
gia đình. 

Một số những vị thầy đương đại nói rằng: Gia đình 
là một trường thiền tuyệt vời - thậm chí là trường thiền 
tuyệt vời nhất. Khi mà mình sống với cha mẹ, con cái, 
nếu mình có thể chánh niệm và xả ly, thì mình vẫn có 
thể có những cái thấy biết sâu sắc - thậm chí mình có 
thể giác ngộ. 

Con mong Ngài chia sẻ thêm về điều này. 
Trả lời: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   342RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   342 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   343RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   343 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



344

Sayadaw Ashin Ottamathara 

345 
 

I know I suffered more than him, he knew what he 
was doing, and I didn't know what I was doing. So, I 
suffered more, but I would like to listen to Sayadaw's 
teaching. 

Answer: 
We need both. We must be able to know the truth, and 

then we must be able to apply the truth in our life. For him, 
he knows the truth, but he cannot apply it in his life. You 
don't know the truth, therefore you cannot apply the truth 
in your life in the past. Therefore, you are making more 
mistakes. Because he knows that's why he tries not to attach 
too much to loving each other and getting married. But you 
don't know, that's why you may attach more to loving each 
other and get married. That’s why you have to suffer more. 

In fact, to know the truth is not easy. Even if we know 
the truth, applying it in our daily life is more difficult. That's 
why not applying the truth is common for the people, 
especially in Myanmar they know the truth, they are 
Buddhist. That's why they learn a lot of Buddhist teachings, 
but they cannot apply them in their life. That's why I have 
to emphasize the use of Dharma in our daily activities. 

I need it not only for me, but also for many Myanmar 
people. That's why the Thabarwa Center develops very 
quickly. Because we can fulfill the needs of the people in 
the country. As a meditator and meditation teacher, I know 
that loving each other is very easy. If we understand like 
this, we will not have a problem concerning feeling alone 
or feeling disappointed by ourselves like this. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   345RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   345 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

345 
 

I know I suffered more than him, he knew what he 
was doing, and I didn't know what I was doing. So, I 
suffered more, but I would like to listen to Sayadaw's 
teaching. 

Answer: 
We need both. We must be able to know the truth, and 

then we must be able to apply the truth in our life. For him, 
he knows the truth, but he cannot apply it in his life. You 
don't know the truth, therefore you cannot apply the truth 
in your life in the past. Therefore, you are making more 
mistakes. Because he knows that's why he tries not to attach 
too much to loving each other and getting married. But you 
don't know, that's why you may attach more to loving each 
other and get married. That’s why you have to suffer more. 

In fact, to know the truth is not easy. Even if we know 
the truth, applying it in our daily life is more difficult. That's 
why not applying the truth is common for the people, 
especially in Myanmar they know the truth, they are 
Buddhist. That's why they learn a lot of Buddhist teachings, 
but they cannot apply them in their life. That's why I have 
to emphasize the use of Dharma in our daily activities. 

I need it not only for me, but also for many Myanmar 
people. That's why the Thabarwa Center develops very 
quickly. Because we can fulfill the needs of the people in 
the country. As a meditator and meditation teacher, I know 
that loving each other is very easy. If we understand like 
this, we will not have a problem concerning feeling alone 
or feeling disappointed by ourselves like this. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

344 
 

about love in a very romantic way, like it would last 
forever. 

I have asked my husband: do you love me? He didn't 
answer, and he was thinking for a long time because I 
kept asking many times. One day he said yes, but I 
didn't know the meaning. The understanding of loving 
in his mind is different from mine. I didn't know that. 
After that, we got married, but I need to be responsible 
for my ignorance. 

In the whole first year after getting married, I feel 
something different, I feel something not the same as my 
understanding before. I feel like love is not like that, 
maybe he is not loving me like I think. Therefore, I often 
ask him, "Do you love me and what is love?" 

He gave me the answer, but I couldn't understand. 
He said that if you want to love, you have no greed, no 
anger like that. I didn't understand yet. Because of my 
ignorance, I chose to get married. 

In my country, they say “if you don't know, you are 
not wrong”, but as I know, if I don't know everything I 
do, everything I make a decision can be wrong, can be 
regret, I can suffer. 

He was a mediator, but he chose to get married. I 
didn't know about meditation, so I chose to get married. 
For the people who know and choose doing, and the 
people who don't know and choose doing. Which one is 
more stupid? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   344RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   344 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   344RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   344 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



345

Sayadaw Ashin Ottamathara 

345 
 

I know I suffered more than him, he knew what he 
was doing, and I didn't know what I was doing. So, I 
suffered more, but I would like to listen to Sayadaw's 
teaching. 

Answer: 
We need both. We must be able to know the truth, and 

then we must be able to apply the truth in our life. For him, 
he knows the truth, but he cannot apply it in his life. You 
don't know the truth, therefore you cannot apply the truth 
in your life in the past. Therefore, you are making more 
mistakes. Because he knows that's why he tries not to attach 
too much to loving each other and getting married. But you 
don't know, that's why you may attach more to loving each 
other and get married. That’s why you have to suffer more. 

In fact, to know the truth is not easy. Even if we know 
the truth, applying it in our daily life is more difficult. That's 
why not applying the truth is common for the people, 
especially in Myanmar they know the truth, they are 
Buddhist. That's why they learn a lot of Buddhist teachings, 
but they cannot apply them in their life. That's why I have 
to emphasize the use of Dharma in our daily activities. 

I need it not only for me, but also for many Myanmar 
people. That's why the Thabarwa Center develops very 
quickly. Because we can fulfill the needs of the people in 
the country. As a meditator and meditation teacher, I know 
that loving each other is very easy. If we understand like 
this, we will not have a problem concerning feeling alone 
or feeling disappointed by ourselves like this. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   345RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   345 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

345 
 

I know I suffered more than him, he knew what he 
was doing, and I didn't know what I was doing. So, I 
suffered more, but I would like to listen to Sayadaw's 
teaching. 

Answer: 
We need both. We must be able to know the truth, and 

then we must be able to apply the truth in our life. For him, 
he knows the truth, but he cannot apply it in his life. You 
don't know the truth, therefore you cannot apply the truth 
in your life in the past. Therefore, you are making more 
mistakes. Because he knows that's why he tries not to attach 
too much to loving each other and getting married. But you 
don't know, that's why you may attach more to loving each 
other and get married. That’s why you have to suffer more. 

In fact, to know the truth is not easy. Even if we know 
the truth, applying it in our daily life is more difficult. That's 
why not applying the truth is common for the people, 
especially in Myanmar they know the truth, they are 
Buddhist. That's why they learn a lot of Buddhist teachings, 
but they cannot apply them in their life. That's why I have 
to emphasize the use of Dharma in our daily activities. 

I need it not only for me, but also for many Myanmar 
people. That's why the Thabarwa Center develops very 
quickly. Because we can fulfill the needs of the people in 
the country. As a meditator and meditation teacher, I know 
that loving each other is very easy. If we understand like 
this, we will not have a problem concerning feeling alone 
or feeling disappointed by ourselves like this. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

344 
 

about love in a very romantic way, like it would last 
forever. 

I have asked my husband: do you love me? He didn't 
answer, and he was thinking for a long time because I 
kept asking many times. One day he said yes, but I 
didn't know the meaning. The understanding of loving 
in his mind is different from mine. I didn't know that. 
After that, we got married, but I need to be responsible 
for my ignorance. 

In the whole first year after getting married, I feel 
something different, I feel something not the same as my 
understanding before. I feel like love is not like that, 
maybe he is not loving me like I think. Therefore, I often 
ask him, "Do you love me and what is love?" 

He gave me the answer, but I couldn't understand. 
He said that if you want to love, you have no greed, no 
anger like that. I didn't understand yet. Because of my 
ignorance, I chose to get married. 

In my country, they say “if you don't know, you are 
not wrong”, but as I know, if I don't know everything I 
do, everything I make a decision can be wrong, can be 
regret, I can suffer. 

He was a mediator, but he chose to get married. I 
didn't know about meditation, so I chose to get married. 
For the people who know and choose doing, and the 
people who don't know and choose doing. Which one is 
more stupid? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   344RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   344 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   345RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   345 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



346

Sayadaw Ashin Ottamathara 

347 
 

điều gì là không nên làm, và chúng ta nên biết rằng việc 
không kết hôn thì sẽ tốt hơn là kết hôn.  

Nhưng trước khi kết hôn thì con vẫn chưa biết gì về 
thực hành thiền. Tại thời điểm đó con vẫn nghĩ về tình 
yêu theo cách lãng mạn. Vì con không biết nên con đã 
chọn kết hôn. Bởi vậy sau khi kết hôn con đã phải trả 
giá- con đã đau khổ, con phải chịu trách nhiệm cho sự 
vô minh của mình. Chồng con đã là một thiền sinh trước 
khi kết hôn, nhưng anh ấy vẫn chọn kết hôn.  

Vậy xin Ngài cho con hỏi: Giữa một người vì không 
biết, nên họ chọn làm hành động ấy; và một người biết-
nhưng vẫn chọn làm hành động ấy, thì ai ngu ngốc hơn? 
Con thường hay nghe mọi người nói: “Không biết thì 
không có tội”, nhưng với cái hiểu của con thì khi không 
biết, mọi quyết định mình đưa ra có thể gây sai lầm, gây 
hối tiếc. Chồng con biết anh ấy đang làm gì nên anh ấy 
ít đau khổ hơn. Còn con đã không biết mình đang làm 
gì nên con đã đau khổ hơn. Cái hiểu của con là vậy, 
nhưng con vẫn muốn nghe lời dạy của Ngài. 

Trả lời: 
Chúng ta cần cả hai: phải biết sự thật và phải có khả 

năng áp dụng sự thật vào cuộc sống. Đối với anh ấy, anh ấy 
biết sự thật nhưng không thể áp dụng được vào cuộc sống 
của mình. Còn bạn thì không biết sự thật, nên trước đây bạn 
cũng không thể áp dụng được. Vì vậy bạn đã phạm phải 
nhiều sai lầm hơn. 

Vì anh ấy biết nên anh ấy cố gắng không quá dính mắc 
vào chuyện yêu đương và kết hôn. Còn bạn thì chưa biết, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   347RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   347 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

347 
 

điều gì là không nên làm, và chúng ta nên biết rằng việc 
không kết hôn thì sẽ tốt hơn là kết hôn.  

Nhưng trước khi kết hôn thì con vẫn chưa biết gì về 
thực hành thiền. Tại thời điểm đó con vẫn nghĩ về tình 
yêu theo cách lãng mạn. Vì con không biết nên con đã 
chọn kết hôn. Bởi vậy sau khi kết hôn con đã phải trả 
giá- con đã đau khổ, con phải chịu trách nhiệm cho sự 
vô minh của mình. Chồng con đã là một thiền sinh trước 
khi kết hôn, nhưng anh ấy vẫn chọn kết hôn.  

Vậy xin Ngài cho con hỏi: Giữa một người vì không 
biết, nên họ chọn làm hành động ấy; và một người biết-
nhưng vẫn chọn làm hành động ấy, thì ai ngu ngốc hơn? 
Con thường hay nghe mọi người nói: “Không biết thì 
không có tội”, nhưng với cái hiểu của con thì khi không 
biết, mọi quyết định mình đưa ra có thể gây sai lầm, gây 
hối tiếc. Chồng con biết anh ấy đang làm gì nên anh ấy 
ít đau khổ hơn. Còn con đã không biết mình đang làm 
gì nên con đã đau khổ hơn. Cái hiểu của con là vậy, 
nhưng con vẫn muốn nghe lời dạy của Ngài. 

Trả lời: 
Chúng ta cần cả hai: phải biết sự thật và phải có khả 

năng áp dụng sự thật vào cuộc sống. Đối với anh ấy, anh ấy 
biết sự thật nhưng không thể áp dụng được vào cuộc sống 
của mình. Còn bạn thì không biết sự thật, nên trước đây bạn 
cũng không thể áp dụng được. Vì vậy bạn đã phạm phải 
nhiều sai lầm hơn. 

Vì anh ấy biết nên anh ấy cố gắng không quá dính mắc 
vào chuyện yêu đương và kết hôn. Còn bạn thì chưa biết, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

346 
 

Because of not knowing, it is difficult in everything to 
find a partner or to find a girl or a boyfriend, to have 
problems with each other. All these are because of 
ignorance. If we understand the truth, nothing is difficult to 
get success in everything, such as business, politics, family, 
life, helping people, and practicing meditation. Nothing 
will be difficult if you have the right understanding. 

Therefore, I'm teaching many people to emphasize 
doing good deeds instead of loving each other and getting 
married. We cannot stop loving each other, but we can stop 
getting married, and we can stop sexual conduct for sure. 

Because loving is concerned with our habit or hobby. 
Therefore, there are foods that we like. Likewise, there are 
people that we like and people that we dislike. There are 
also places that we like and places that we dislike. Because 
of our habit, the more we eat, the more we like. The less we 
eat, the less we like. 

The more we are together, the more we will like each 
other. The more we stay away, the more we will not like 
each other. Very simple. Because of this, I can solve many 
problems for young men and women. They have a problem 
with loving each other. 

There are many meditators, but it is difficult to 
understand like this, to have the right understanding like 
this. If we don't have the right understanding like this, we 
may give up practicing meditation, or we may follow the 
wrong way. That is really dangerous. 

Câu hỏi 4: Bạch Sayadaw, Ngài nói với con rằng đã 
là một thiền sinh chúng ta nên biết điều gì là nên làm, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   346RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   346 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   346RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   346 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



347

Sayadaw Ashin Ottamathara 

347 
 

điều gì là không nên làm, và chúng ta nên biết rằng việc 
không kết hôn thì sẽ tốt hơn là kết hôn.  

Nhưng trước khi kết hôn thì con vẫn chưa biết gì về 
thực hành thiền. Tại thời điểm đó con vẫn nghĩ về tình 
yêu theo cách lãng mạn. Vì con không biết nên con đã 
chọn kết hôn. Bởi vậy sau khi kết hôn con đã phải trả 
giá- con đã đau khổ, con phải chịu trách nhiệm cho sự 
vô minh của mình. Chồng con đã là một thiền sinh trước 
khi kết hôn, nhưng anh ấy vẫn chọn kết hôn.  

Vậy xin Ngài cho con hỏi: Giữa một người vì không 
biết, nên họ chọn làm hành động ấy; và một người biết-
nhưng vẫn chọn làm hành động ấy, thì ai ngu ngốc hơn? 
Con thường hay nghe mọi người nói: “Không biết thì 
không có tội”, nhưng với cái hiểu của con thì khi không 
biết, mọi quyết định mình đưa ra có thể gây sai lầm, gây 
hối tiếc. Chồng con biết anh ấy đang làm gì nên anh ấy 
ít đau khổ hơn. Còn con đã không biết mình đang làm 
gì nên con đã đau khổ hơn. Cái hiểu của con là vậy, 
nhưng con vẫn muốn nghe lời dạy của Ngài. 

Trả lời: 
Chúng ta cần cả hai: phải biết sự thật và phải có khả 

năng áp dụng sự thật vào cuộc sống. Đối với anh ấy, anh ấy 
biết sự thật nhưng không thể áp dụng được vào cuộc sống 
của mình. Còn bạn thì không biết sự thật, nên trước đây bạn 
cũng không thể áp dụng được. Vì vậy bạn đã phạm phải 
nhiều sai lầm hơn. 

Vì anh ấy biết nên anh ấy cố gắng không quá dính mắc 
vào chuyện yêu đương và kết hôn. Còn bạn thì chưa biết, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   347RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   347 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

347 
 

điều gì là không nên làm, và chúng ta nên biết rằng việc 
không kết hôn thì sẽ tốt hơn là kết hôn.  

Nhưng trước khi kết hôn thì con vẫn chưa biết gì về 
thực hành thiền. Tại thời điểm đó con vẫn nghĩ về tình 
yêu theo cách lãng mạn. Vì con không biết nên con đã 
chọn kết hôn. Bởi vậy sau khi kết hôn con đã phải trả 
giá- con đã đau khổ, con phải chịu trách nhiệm cho sự 
vô minh của mình. Chồng con đã là một thiền sinh trước 
khi kết hôn, nhưng anh ấy vẫn chọn kết hôn.  

Vậy xin Ngài cho con hỏi: Giữa một người vì không 
biết, nên họ chọn làm hành động ấy; và một người biết-
nhưng vẫn chọn làm hành động ấy, thì ai ngu ngốc hơn? 
Con thường hay nghe mọi người nói: “Không biết thì 
không có tội”, nhưng với cái hiểu của con thì khi không 
biết, mọi quyết định mình đưa ra có thể gây sai lầm, gây 
hối tiếc. Chồng con biết anh ấy đang làm gì nên anh ấy 
ít đau khổ hơn. Còn con đã không biết mình đang làm 
gì nên con đã đau khổ hơn. Cái hiểu của con là vậy, 
nhưng con vẫn muốn nghe lời dạy của Ngài. 

Trả lời: 
Chúng ta cần cả hai: phải biết sự thật và phải có khả 

năng áp dụng sự thật vào cuộc sống. Đối với anh ấy, anh ấy 
biết sự thật nhưng không thể áp dụng được vào cuộc sống 
của mình. Còn bạn thì không biết sự thật, nên trước đây bạn 
cũng không thể áp dụng được. Vì vậy bạn đã phạm phải 
nhiều sai lầm hơn. 

Vì anh ấy biết nên anh ấy cố gắng không quá dính mắc 
vào chuyện yêu đương và kết hôn. Còn bạn thì chưa biết, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

346 
 

Because of not knowing, it is difficult in everything to 
find a partner or to find a girl or a boyfriend, to have 
problems with each other. All these are because of 
ignorance. If we understand the truth, nothing is difficult to 
get success in everything, such as business, politics, family, 
life, helping people, and practicing meditation. Nothing 
will be difficult if you have the right understanding. 

Therefore, I'm teaching many people to emphasize 
doing good deeds instead of loving each other and getting 
married. We cannot stop loving each other, but we can stop 
getting married, and we can stop sexual conduct for sure. 

Because loving is concerned with our habit or hobby. 
Therefore, there are foods that we like. Likewise, there are 
people that we like and people that we dislike. There are 
also places that we like and places that we dislike. Because 
of our habit, the more we eat, the more we like. The less we 
eat, the less we like. 

The more we are together, the more we will like each 
other. The more we stay away, the more we will not like 
each other. Very simple. Because of this, I can solve many 
problems for young men and women. They have a problem 
with loving each other. 

There are many meditators, but it is difficult to 
understand like this, to have the right understanding like 
this. If we don't have the right understanding like this, we 
may give up practicing meditation, or we may follow the 
wrong way. That is really dangerous. 

Câu hỏi 4: Bạch Sayadaw, Ngài nói với con rằng đã 
là một thiền sinh chúng ta nên biết điều gì là nên làm, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   346RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   346 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   347RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   347 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



348

Sayadaw Ashin Ottamathara 

349 
 

Vì vậy, tôi đang giảng dạy cho nhiều người tập trung 
vào việc làm thiện pháp thay vì yêu nhau và kết hôn. Chúng 
ta không thể ngừng việc yêu thương nhau, nhưng chúng ta 
chắc chắn có thể ngừng việc kết hôn, và có thể ngừng hành 
vi tình dục. 

Bởi vì việc yêu thương liên quan đến thói quen hoặc sở 
thích của chúng ta, cũng giống như có món ăn mà chúng ta 
thích, thì cũng có những người chúng ta thích, không thích. 
Có những nơi ta thích, không thích. Do thói quen, ăn càng 
nhiều thì càng thích thú, ăn càng ít thì càng giảm sự thích 
thú. 

Chúng ta càng ở gần nhau, thì càng dễ yêu thương nhau. 
Càng xa nhau, thì tình cảm sẽ nhạt dần. Rất đơn giản. Vì 
hiểu như vậy, tôi đã giải quyết được nhiều vấn đề của những 
thanh niên nam nữ những người gặp khó khăn trong việc 
yêu nhau. 

Có rất nhiều người hành thiền, nhưng lại khó có được 
sự hiểu biết đúng đắn như thế này. Nếu không có sự hiểu 
biết đúng, họ có thể từ bỏ việc hành thiền, hoặc đi sai 
đường. Điều đó thật sự nguy hiểm. 

 
 

Question 5:  

I am married and I would like to ask you how to use 
this relationship with my husband in the right way? 

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   349RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   349 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

349 
 

Vì vậy, tôi đang giảng dạy cho nhiều người tập trung 
vào việc làm thiện pháp thay vì yêu nhau và kết hôn. Chúng 
ta không thể ngừng việc yêu thương nhau, nhưng chúng ta 
chắc chắn có thể ngừng việc kết hôn, và có thể ngừng hành 
vi tình dục. 

Bởi vì việc yêu thương liên quan đến thói quen hoặc sở 
thích của chúng ta, cũng giống như có món ăn mà chúng ta 
thích, thì cũng có những người chúng ta thích, không thích. 
Có những nơi ta thích, không thích. Do thói quen, ăn càng 
nhiều thì càng thích thú, ăn càng ít thì càng giảm sự thích 
thú. 

Chúng ta càng ở gần nhau, thì càng dễ yêu thương nhau. 
Càng xa nhau, thì tình cảm sẽ nhạt dần. Rất đơn giản. Vì 
hiểu như vậy, tôi đã giải quyết được nhiều vấn đề của những 
thanh niên nam nữ những người gặp khó khăn trong việc 
yêu nhau. 

Có rất nhiều người hành thiền, nhưng lại khó có được 
sự hiểu biết đúng đắn như thế này. Nếu không có sự hiểu 
biết đúng, họ có thể từ bỏ việc hành thiền, hoặc đi sai 
đường. Điều đó thật sự nguy hiểm. 

 
 

Question 5:  

I am married and I would like to ask you how to use 
this relationship with my husband in the right way? 

Answer: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

348 
 

nên bạn có thể sẽ dính mắc nhiều hơn vào việc yêu nhau và 
đi đến kết hôn. Vì thế bạn sẽ phải đau khổ nhiều hơn. 

Thật ra, để biết sự thật không phải là điều dễ dàng. Ngay 
cả khi chúng ta biết sự thật, thì việc áp dụng nó vào cuộc 
sống hằng ngày lại càng khó hơn. Đó là lý do vì sao việc 
không áp dụng sự thật là chuyện phổ biến đối với mọi 
người, đặc biệt là ở Myanmar - nhiều người là Phật tử, họ 
học rất nhiều giáo lý Phật giáo, nhưng lại không thể áp dụng 
vào cuộc sống. Vì vậy, tôi phải nhấn mạnh việc sử dụng 
Pháp trong các hoạt động hằng ngày. 

Tôi cần điều này không chỉ cho bản thân mình, mà còn 
cho nhiều người Myanmar. Đó là lý do vì sao trung tâm 
Thabarwa phát triển rất nhanh - vì chúng tôi có thể đáp ứng 
được nhu cầu của người dân trong nước. 

Là một thiền sinh và giáo viên dạy thiền, tôi hiểu rằng 
việc yêu thương nhau là rất dễ dàng. Nếu chúng ta hiểu như 
vậy, chúng ta sẽ không gặp vấn đề với cảm giác cô đơn hay 
thất vọng về bản thân mình như thế này. 

Bởi vì không hiểu biết, chúng ta gặp khó khăn trong mọi 
việc - từ việc tìm một người bạn đời, tìm bạn gái hay bạn 
trai, cho đến những mâu thuẫn với nhau. Tất cả những điều 
này đều xuất phát từ sự vô minh. 

Nếu chúng ta hiểu được sự thật, thì không có gì là khó 
khăn để thành công trong mọi lĩnh vực - từ kinh doanh, 
chính trị, gia đình, cuộc sống, giúp đỡ người khác cho đến 
thực hành thiền định. Không gì là khó nếu bạn có sự hiểu 
biết đúng đắn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   348RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   348 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   348RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   348 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



349

Sayadaw Ashin Ottamathara 

349 
 

Vì vậy, tôi đang giảng dạy cho nhiều người tập trung 
vào việc làm thiện pháp thay vì yêu nhau và kết hôn. Chúng 
ta không thể ngừng việc yêu thương nhau, nhưng chúng ta 
chắc chắn có thể ngừng việc kết hôn, và có thể ngừng hành 
vi tình dục. 

Bởi vì việc yêu thương liên quan đến thói quen hoặc sở 
thích của chúng ta, cũng giống như có món ăn mà chúng ta 
thích, thì cũng có những người chúng ta thích, không thích. 
Có những nơi ta thích, không thích. Do thói quen, ăn càng 
nhiều thì càng thích thú, ăn càng ít thì càng giảm sự thích 
thú. 

Chúng ta càng ở gần nhau, thì càng dễ yêu thương nhau. 
Càng xa nhau, thì tình cảm sẽ nhạt dần. Rất đơn giản. Vì 
hiểu như vậy, tôi đã giải quyết được nhiều vấn đề của những 
thanh niên nam nữ những người gặp khó khăn trong việc 
yêu nhau. 

Có rất nhiều người hành thiền, nhưng lại khó có được 
sự hiểu biết đúng đắn như thế này. Nếu không có sự hiểu 
biết đúng, họ có thể từ bỏ việc hành thiền, hoặc đi sai 
đường. Điều đó thật sự nguy hiểm. 

 
 

Question 5:  

I am married and I would like to ask you how to use 
this relationship with my husband in the right way? 

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   349RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   349 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

349 
 

Vì vậy, tôi đang giảng dạy cho nhiều người tập trung 
vào việc làm thiện pháp thay vì yêu nhau và kết hôn. Chúng 
ta không thể ngừng việc yêu thương nhau, nhưng chúng ta 
chắc chắn có thể ngừng việc kết hôn, và có thể ngừng hành 
vi tình dục. 

Bởi vì việc yêu thương liên quan đến thói quen hoặc sở 
thích của chúng ta, cũng giống như có món ăn mà chúng ta 
thích, thì cũng có những người chúng ta thích, không thích. 
Có những nơi ta thích, không thích. Do thói quen, ăn càng 
nhiều thì càng thích thú, ăn càng ít thì càng giảm sự thích 
thú. 

Chúng ta càng ở gần nhau, thì càng dễ yêu thương nhau. 
Càng xa nhau, thì tình cảm sẽ nhạt dần. Rất đơn giản. Vì 
hiểu như vậy, tôi đã giải quyết được nhiều vấn đề của những 
thanh niên nam nữ những người gặp khó khăn trong việc 
yêu nhau. 

Có rất nhiều người hành thiền, nhưng lại khó có được 
sự hiểu biết đúng đắn như thế này. Nếu không có sự hiểu 
biết đúng, họ có thể từ bỏ việc hành thiền, hoặc đi sai 
đường. Điều đó thật sự nguy hiểm. 

 
 

Question 5:  

I am married and I would like to ask you how to use 
this relationship with my husband in the right way? 

Answer: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

348 
 

nên bạn có thể sẽ dính mắc nhiều hơn vào việc yêu nhau và 
đi đến kết hôn. Vì thế bạn sẽ phải đau khổ nhiều hơn. 

Thật ra, để biết sự thật không phải là điều dễ dàng. Ngay 
cả khi chúng ta biết sự thật, thì việc áp dụng nó vào cuộc 
sống hằng ngày lại càng khó hơn. Đó là lý do vì sao việc 
không áp dụng sự thật là chuyện phổ biến đối với mọi 
người, đặc biệt là ở Myanmar - nhiều người là Phật tử, họ 
học rất nhiều giáo lý Phật giáo, nhưng lại không thể áp dụng 
vào cuộc sống. Vì vậy, tôi phải nhấn mạnh việc sử dụng 
Pháp trong các hoạt động hằng ngày. 

Tôi cần điều này không chỉ cho bản thân mình, mà còn 
cho nhiều người Myanmar. Đó là lý do vì sao trung tâm 
Thabarwa phát triển rất nhanh - vì chúng tôi có thể đáp ứng 
được nhu cầu của người dân trong nước. 

Là một thiền sinh và giáo viên dạy thiền, tôi hiểu rằng 
việc yêu thương nhau là rất dễ dàng. Nếu chúng ta hiểu như 
vậy, chúng ta sẽ không gặp vấn đề với cảm giác cô đơn hay 
thất vọng về bản thân mình như thế này. 

Bởi vì không hiểu biết, chúng ta gặp khó khăn trong mọi 
việc - từ việc tìm một người bạn đời, tìm bạn gái hay bạn 
trai, cho đến những mâu thuẫn với nhau. Tất cả những điều 
này đều xuất phát từ sự vô minh. 

Nếu chúng ta hiểu được sự thật, thì không có gì là khó 
khăn để thành công trong mọi lĩnh vực - từ kinh doanh, 
chính trị, gia đình, cuộc sống, giúp đỡ người khác cho đến 
thực hành thiền định. Không gì là khó nếu bạn có sự hiểu 
biết đúng đắn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   348RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   348 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   349RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   349 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



350

Sayadaw Ashin Ottamathara 

351 
 

Câu hỏi 5: Con đã kết hôn và con muốn hỏi Ngài làm 
sao để sử dụng mối quan hệ hôn nhân với chồng mình 
một cách đúng đắn?  

Trả lời: 
Dưới góc độ của người hành thiền hay thiền sư, kết hôn 

chính là cơ hội để thực hành chánh niệm và xả ly trong mối 
quan hệ giữa vợ và chồng, hay cha mẹ và con cái. Việc hành 
thiền hay chánh niệm và xả ly hoặc làm thiện pháp là điều 
quan trọng nhất. Nếu chúng ta thực hành chánh niệm và xả 
ly, thì việc kết hôn hay không kết hôn không quá quan 
trọng, việc có con hay không có con cũng không quá quan 
trọng, ly hôn hay không ly hôn cũng vậy. 

Điều mấu chốt là tiếp tục thực hành chánh niệm và xả 
ly giữa những biến động của cuộc sống - bao gồm việc thay 
đổi về thời gian, địa điểm và hoàn cảnh mà chúng ta đang 
có. Bằng cách này, chúng ta có thể hướng dẫn các cặp đôi, 
các thành viên trong gia đình, và cả những người độc thân 
áp dụng chánh niệm và xả ly trong mọi khía cạnh của đời 
sống và các sinh hoạt hằng ngày. 

Vì không thực hành chánh niệm và xả ly, nên đã có rất 
nhiều vấn đề xảy ra - giữa vợ và chồng, cha mẹ và con cái, 
thầy cô và học trò, lãnh đạo và nhân viên. Thậm chí bạn bè 
trong xã hội cũng phát sinh nhiều vấn đề do thiếu vắng sự 
thực hành này. 

Vì vậy, đối với người hành thiền, dù kết hôn hay không 
kết hôn, có con hay không có con, mục đích vẫn là để tiếp 
tục thực hành bằng cách tận dụng mọi điều kiện luôn biến 
đổi của cuộc sống như những cơ hội tu tập. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   351RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   351 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

351 
 

Câu hỏi 5: Con đã kết hôn và con muốn hỏi Ngài làm 
sao để sử dụng mối quan hệ hôn nhân với chồng mình 
một cách đúng đắn?  

Trả lời: 
Dưới góc độ của người hành thiền hay thiền sư, kết hôn 

chính là cơ hội để thực hành chánh niệm và xả ly trong mối 
quan hệ giữa vợ và chồng, hay cha mẹ và con cái. Việc hành 
thiền hay chánh niệm và xả ly hoặc làm thiện pháp là điều 
quan trọng nhất. Nếu chúng ta thực hành chánh niệm và xả 
ly, thì việc kết hôn hay không kết hôn không quá quan 
trọng, việc có con hay không có con cũng không quá quan 
trọng, ly hôn hay không ly hôn cũng vậy. 

Điều mấu chốt là tiếp tục thực hành chánh niệm và xả 
ly giữa những biến động của cuộc sống - bao gồm việc thay 
đổi về thời gian, địa điểm và hoàn cảnh mà chúng ta đang 
có. Bằng cách này, chúng ta có thể hướng dẫn các cặp đôi, 
các thành viên trong gia đình, và cả những người độc thân 
áp dụng chánh niệm và xả ly trong mọi khía cạnh của đời 
sống và các sinh hoạt hằng ngày. 

Vì không thực hành chánh niệm và xả ly, nên đã có rất 
nhiều vấn đề xảy ra - giữa vợ và chồng, cha mẹ và con cái, 
thầy cô và học trò, lãnh đạo và nhân viên. Thậm chí bạn bè 
trong xã hội cũng phát sinh nhiều vấn đề do thiếu vắng sự 
thực hành này. 

Vì vậy, đối với người hành thiền, dù kết hôn hay không 
kết hôn, có con hay không có con, mục đích vẫn là để tiếp 
tục thực hành bằng cách tận dụng mọi điều kiện luôn biến 
đổi của cuộc sống như những cơ hội tu tập. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

350 
 

For the mediator and meditation teacher, getting 
married is to practice mindfulness and detachment between 
wife and husband, or parents and children. Practicing 
meditation or mindfulness and detachment, or doing all 
kinds of good deeds, is the most important of all. If we are 
practicing mindfulness and detachment, getting married or 
not getting married is not much important, having babies or 
not having babies is not much important, getting divorced 
or not getting divorced is not much important. 

The key is to continue the practice of mindfulness and 
detachment by using the changing conditions of life, time, 
place, and the conditions we are using now. In this way, we 
can guide couples, family members, and single persons to 
practice mindfulness and detachment in all aspects of their 
daily life and activities.  

Because of not practicing mindfulness and detachment, 
there are many problems between wife and husband, 
parents and children, teachers and students, leaders and 
followers. Even among friends in the society, there are 
problems that arise because of not practicing mindfulness 
and detachment.  
That is why the aim of getting married or not, having a baby 
or not, for the meditator, is to continue the practice by using 
every changing condition of life. This is a way of educating 
people in society - educating the couples, parents and 
children, teachers and students, leaders and followers. This 
is the right view or understanding regarding getting married 
as husband and wife. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   350RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   350 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   350RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   350 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



351

Sayadaw Ashin Ottamathara 

351 
 

Câu hỏi 5: Con đã kết hôn và con muốn hỏi Ngài làm 
sao để sử dụng mối quan hệ hôn nhân với chồng mình 
một cách đúng đắn?  

Trả lời: 
Dưới góc độ của người hành thiền hay thiền sư, kết hôn 

chính là cơ hội để thực hành chánh niệm và xả ly trong mối 
quan hệ giữa vợ và chồng, hay cha mẹ và con cái. Việc hành 
thiền hay chánh niệm và xả ly hoặc làm thiện pháp là điều 
quan trọng nhất. Nếu chúng ta thực hành chánh niệm và xả 
ly, thì việc kết hôn hay không kết hôn không quá quan 
trọng, việc có con hay không có con cũng không quá quan 
trọng, ly hôn hay không ly hôn cũng vậy. 

Điều mấu chốt là tiếp tục thực hành chánh niệm và xả 
ly giữa những biến động của cuộc sống - bao gồm việc thay 
đổi về thời gian, địa điểm và hoàn cảnh mà chúng ta đang 
có. Bằng cách này, chúng ta có thể hướng dẫn các cặp đôi, 
các thành viên trong gia đình, và cả những người độc thân 
áp dụng chánh niệm và xả ly trong mọi khía cạnh của đời 
sống và các sinh hoạt hằng ngày. 

Vì không thực hành chánh niệm và xả ly, nên đã có rất 
nhiều vấn đề xảy ra - giữa vợ và chồng, cha mẹ và con cái, 
thầy cô và học trò, lãnh đạo và nhân viên. Thậm chí bạn bè 
trong xã hội cũng phát sinh nhiều vấn đề do thiếu vắng sự 
thực hành này. 

Vì vậy, đối với người hành thiền, dù kết hôn hay không 
kết hôn, có con hay không có con, mục đích vẫn là để tiếp 
tục thực hành bằng cách tận dụng mọi điều kiện luôn biến 
đổi của cuộc sống như những cơ hội tu tập. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   351RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   351 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

351 
 

Câu hỏi 5: Con đã kết hôn và con muốn hỏi Ngài làm 
sao để sử dụng mối quan hệ hôn nhân với chồng mình 
một cách đúng đắn?  

Trả lời: 
Dưới góc độ của người hành thiền hay thiền sư, kết hôn 

chính là cơ hội để thực hành chánh niệm và xả ly trong mối 
quan hệ giữa vợ và chồng, hay cha mẹ và con cái. Việc hành 
thiền hay chánh niệm và xả ly hoặc làm thiện pháp là điều 
quan trọng nhất. Nếu chúng ta thực hành chánh niệm và xả 
ly, thì việc kết hôn hay không kết hôn không quá quan 
trọng, việc có con hay không có con cũng không quá quan 
trọng, ly hôn hay không ly hôn cũng vậy. 

Điều mấu chốt là tiếp tục thực hành chánh niệm và xả 
ly giữa những biến động của cuộc sống - bao gồm việc thay 
đổi về thời gian, địa điểm và hoàn cảnh mà chúng ta đang 
có. Bằng cách này, chúng ta có thể hướng dẫn các cặp đôi, 
các thành viên trong gia đình, và cả những người độc thân 
áp dụng chánh niệm và xả ly trong mọi khía cạnh của đời 
sống và các sinh hoạt hằng ngày. 

Vì không thực hành chánh niệm và xả ly, nên đã có rất 
nhiều vấn đề xảy ra - giữa vợ và chồng, cha mẹ và con cái, 
thầy cô và học trò, lãnh đạo và nhân viên. Thậm chí bạn bè 
trong xã hội cũng phát sinh nhiều vấn đề do thiếu vắng sự 
thực hành này. 

Vì vậy, đối với người hành thiền, dù kết hôn hay không 
kết hôn, có con hay không có con, mục đích vẫn là để tiếp 
tục thực hành bằng cách tận dụng mọi điều kiện luôn biến 
đổi của cuộc sống như những cơ hội tu tập. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

350 
 

For the mediator and meditation teacher, getting 
married is to practice mindfulness and detachment between 
wife and husband, or parents and children. Practicing 
meditation or mindfulness and detachment, or doing all 
kinds of good deeds, is the most important of all. If we are 
practicing mindfulness and detachment, getting married or 
not getting married is not much important, having babies or 
not having babies is not much important, getting divorced 
or not getting divorced is not much important. 

The key is to continue the practice of mindfulness and 
detachment by using the changing conditions of life, time, 
place, and the conditions we are using now. In this way, we 
can guide couples, family members, and single persons to 
practice mindfulness and detachment in all aspects of their 
daily life and activities.  

Because of not practicing mindfulness and detachment, 
there are many problems between wife and husband, 
parents and children, teachers and students, leaders and 
followers. Even among friends in the society, there are 
problems that arise because of not practicing mindfulness 
and detachment.  
That is why the aim of getting married or not, having a baby 
or not, for the meditator, is to continue the practice by using 
every changing condition of life. This is a way of educating 
people in society - educating the couples, parents and 
children, teachers and students, leaders and followers. This 
is the right view or understanding regarding getting married 
as husband and wife. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   350RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   350 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   351RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   351 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



352

Sayadaw Ashin Ottamathara 

353 
 

I use social activities within Thabarwa center in order to 
detach from alcohol, drug and sexual conduct. We need to 
be busy with doing something good. If not, we may attach 
to alcohol, drugs or sexual conduct. In this way, we may be 
in trouble because of our attachment to doing something 
bad like sexual conduct, using alcohol. 

Câu hỏi 6: Hệ quả của việc quan hệ nam nữ với 
người bình thường là như thế nào?  

Trả lời: 
Hệ quả đó chính là nếu như họ chú ý quá nhiều vào tình 

dục thì họ sẽ dính mắc nhiều hơn vào nó và có thể tạo ra rất 
là nhiều lỗi lầm liên quan đến nó. 

Ở trong xã hội thì thường xảy ra như vậy. Hầu hết mọi 
người ở trong xã hội không thể xả ly khỏi tình dục. Thay vì  
có sự dính mắc mạnh mẽ vào tình dục thì tốt hơn là nên 
dính mắc vào giáo dục, suy nghĩ, làm việc ngủ nghỉ và hành 
thiền.  

Nếu như chúng ta có thể làm thiện pháp liên tục và 
nghiêm túc, chúng ta có thể dính mắc vào việc làm thiện 
pháp hay hành thiền. Bằng cách này thì chúng ta sẽ có thể 
xả ly khỏi tình dục. 

Là một thiền sư, tôi phải đối diện với rất nhiều vấn đề 
liên quan đến nó. Vì có rất nhiều người, thậm chí là cả tu 
sĩ, họ có sự dính mắc mạnh mẽ với tình dục. Vì thế mà 
chúng tôi cần phải bận rộn với việc hành thiền và giúp đỡ 
người khác. 

Bởi vì hành thiền thì đôi khi khá khó nên giúp đỡ người 
khác thì dễ làm hơn. Vì vậy tôi đã sử dụng cách này trong 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   353RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   353 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

353 
 

I use social activities within Thabarwa center in order to 
detach from alcohol, drug and sexual conduct. We need to 
be busy with doing something good. If not, we may attach 
to alcohol, drugs or sexual conduct. In this way, we may be 
in trouble because of our attachment to doing something 
bad like sexual conduct, using alcohol. 

Câu hỏi 6: Hệ quả của việc quan hệ nam nữ với 
người bình thường là như thế nào?  

Trả lời: 
Hệ quả đó chính là nếu như họ chú ý quá nhiều vào tình 

dục thì họ sẽ dính mắc nhiều hơn vào nó và có thể tạo ra rất 
là nhiều lỗi lầm liên quan đến nó. 

Ở trong xã hội thì thường xảy ra như vậy. Hầu hết mọi 
người ở trong xã hội không thể xả ly khỏi tình dục. Thay vì  
có sự dính mắc mạnh mẽ vào tình dục thì tốt hơn là nên 
dính mắc vào giáo dục, suy nghĩ, làm việc ngủ nghỉ và hành 
thiền.  

Nếu như chúng ta có thể làm thiện pháp liên tục và 
nghiêm túc, chúng ta có thể dính mắc vào việc làm thiện 
pháp hay hành thiền. Bằng cách này thì chúng ta sẽ có thể 
xả ly khỏi tình dục. 

Là một thiền sư, tôi phải đối diện với rất nhiều vấn đề 
liên quan đến nó. Vì có rất nhiều người, thậm chí là cả tu 
sĩ, họ có sự dính mắc mạnh mẽ với tình dục. Vì thế mà 
chúng tôi cần phải bận rộn với việc hành thiền và giúp đỡ 
người khác. 

Bởi vì hành thiền thì đôi khi khá khó nên giúp đỡ người 
khác thì dễ làm hơn. Vì vậy tôi đã sử dụng cách này trong 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

352 
 

Đây cũng cách để giáo dục mọi người trong xã hội - giáo 
dục các cặp vợ chồng, cha mẹ và con cái, thầy cô và học 
sinh, lãnh đạo và nhân viên. Đây chính là chánh kiến hay 
sự hiểu biết đúng đắn về mục đích của hôn nhân giữa vợ và 
chồng. 

Question 6:  

Dear Sayadaw, concerned with the lay person, what 
is the side effect of having sex for normal people? 

Answer: 
The side effect is if they pay attention to sexual conduct, 

there will be more attachment to sexual conduct. And then 
there will be many mistakes concerning sexual conduct. 

In society, it used to happen like this. Most of the lay 
people in the society cannot detach from sexual conduct. 
Instead of having strong attachment to sexual conduct, it is 
better to have attachment to education or thinking or 
working, sleeping, meditation. 

If we are doing good deeds continuously and seriously, 
we can attach on doing good deeds or practicing 
meditation. In this way, we can detach from sexual conduct. 

As a meditation teacher, I have been facing with this 
kind of problem concerned with sexual conduct. Some of 
the volunteers or meditators or monks or nuns have strong 
attachment on sexual conduct. Therefore, we need to be 
busy practicing meditation or helping people. Practicing 
meditation is the most difficult to practice. Helping people 
or helping Thabarwa center is more easy to do. That’s why 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   352RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   352 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   352RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   352 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



353

Sayadaw Ashin Ottamathara 

353 
 

I use social activities within Thabarwa center in order to 
detach from alcohol, drug and sexual conduct. We need to 
be busy with doing something good. If not, we may attach 
to alcohol, drugs or sexual conduct. In this way, we may be 
in trouble because of our attachment to doing something 
bad like sexual conduct, using alcohol. 

Câu hỏi 6: Hệ quả của việc quan hệ nam nữ với 
người bình thường là như thế nào?  

Trả lời: 
Hệ quả đó chính là nếu như họ chú ý quá nhiều vào tình 

dục thì họ sẽ dính mắc nhiều hơn vào nó và có thể tạo ra rất 
là nhiều lỗi lầm liên quan đến nó. 

Ở trong xã hội thì thường xảy ra như vậy. Hầu hết mọi 
người ở trong xã hội không thể xả ly khỏi tình dục. Thay vì  
có sự dính mắc mạnh mẽ vào tình dục thì tốt hơn là nên 
dính mắc vào giáo dục, suy nghĩ, làm việc ngủ nghỉ và hành 
thiền.  

Nếu như chúng ta có thể làm thiện pháp liên tục và 
nghiêm túc, chúng ta có thể dính mắc vào việc làm thiện 
pháp hay hành thiền. Bằng cách này thì chúng ta sẽ có thể 
xả ly khỏi tình dục. 

Là một thiền sư, tôi phải đối diện với rất nhiều vấn đề 
liên quan đến nó. Vì có rất nhiều người, thậm chí là cả tu 
sĩ, họ có sự dính mắc mạnh mẽ với tình dục. Vì thế mà 
chúng tôi cần phải bận rộn với việc hành thiền và giúp đỡ 
người khác. 

Bởi vì hành thiền thì đôi khi khá khó nên giúp đỡ người 
khác thì dễ làm hơn. Vì vậy tôi đã sử dụng cách này trong 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   353RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   353 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

353 
 

I use social activities within Thabarwa center in order to 
detach from alcohol, drug and sexual conduct. We need to 
be busy with doing something good. If not, we may attach 
to alcohol, drugs or sexual conduct. In this way, we may be 
in trouble because of our attachment to doing something 
bad like sexual conduct, using alcohol. 

Câu hỏi 6: Hệ quả của việc quan hệ nam nữ với 
người bình thường là như thế nào?  

Trả lời: 
Hệ quả đó chính là nếu như họ chú ý quá nhiều vào tình 

dục thì họ sẽ dính mắc nhiều hơn vào nó và có thể tạo ra rất 
là nhiều lỗi lầm liên quan đến nó. 

Ở trong xã hội thì thường xảy ra như vậy. Hầu hết mọi 
người ở trong xã hội không thể xả ly khỏi tình dục. Thay vì  
có sự dính mắc mạnh mẽ vào tình dục thì tốt hơn là nên 
dính mắc vào giáo dục, suy nghĩ, làm việc ngủ nghỉ và hành 
thiền.  

Nếu như chúng ta có thể làm thiện pháp liên tục và 
nghiêm túc, chúng ta có thể dính mắc vào việc làm thiện 
pháp hay hành thiền. Bằng cách này thì chúng ta sẽ có thể 
xả ly khỏi tình dục. 

Là một thiền sư, tôi phải đối diện với rất nhiều vấn đề 
liên quan đến nó. Vì có rất nhiều người, thậm chí là cả tu 
sĩ, họ có sự dính mắc mạnh mẽ với tình dục. Vì thế mà 
chúng tôi cần phải bận rộn với việc hành thiền và giúp đỡ 
người khác. 

Bởi vì hành thiền thì đôi khi khá khó nên giúp đỡ người 
khác thì dễ làm hơn. Vì vậy tôi đã sử dụng cách này trong 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

352 
 

Đây cũng cách để giáo dục mọi người trong xã hội - giáo 
dục các cặp vợ chồng, cha mẹ và con cái, thầy cô và học 
sinh, lãnh đạo và nhân viên. Đây chính là chánh kiến hay 
sự hiểu biết đúng đắn về mục đích của hôn nhân giữa vợ và 
chồng. 

Question 6:  

Dear Sayadaw, concerned with the lay person, what 
is the side effect of having sex for normal people? 

Answer: 
The side effect is if they pay attention to sexual conduct, 

there will be more attachment to sexual conduct. And then 
there will be many mistakes concerning sexual conduct. 

In society, it used to happen like this. Most of the lay 
people in the society cannot detach from sexual conduct. 
Instead of having strong attachment to sexual conduct, it is 
better to have attachment to education or thinking or 
working, sleeping, meditation. 

If we are doing good deeds continuously and seriously, 
we can attach on doing good deeds or practicing 
meditation. In this way, we can detach from sexual conduct. 

As a meditation teacher, I have been facing with this 
kind of problem concerned with sexual conduct. Some of 
the volunteers or meditators or monks or nuns have strong 
attachment on sexual conduct. Therefore, we need to be 
busy practicing meditation or helping people. Practicing 
meditation is the most difficult to practice. Helping people 
or helping Thabarwa center is more easy to do. That’s why 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   352RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   352 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   353RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   353 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



354

Sayadaw Ashin Ottamathara 

355 
 

cannot stop past mistakes, we can stop making them in the 
present, that is possible. So I work very hard to not disrobe 
or get married. If someone disrobes or gets married, it can 
be really difficult to ordain again or to get divorced and 
become free, because marriage involves two people. 
Divorce or doing good deeds together as Dhamma friends 
also needs agreement from both sides. If one side doesn’t 
agree, freedom is not possible. We can use our past 
mistakes to avoid present and future ones, this is also doing 
good deeds. If we can do this, we can do more and more 
difficult good deeds and solve more difficult problems. 

As meditators, nothing is new, we’ve already gotten 
married many times in past lives. If we keep continuing, it 
will never end. That’s why we should try to stop as soon as 
possible. If the new generation knows this, they may not 
make mistakes in this life and be free to do good deeds. For 
me, I started practicing meditation in 1999 when I was 29 
years old. That’s why I can detach from my desire to be a 
good husband or father. If I hadn’t meditated, I probably 
would have gotten married, and then I wouldn’t have been 
free, I would be busy with my family. 

Continue to share: I used to blame my husband for 
not telling me that he was a meditator. If I had known, 
I might not have married him. Sometimes we argued 
over small things, and I always expected him to detach 
more. But now I understand that I can also be the one 
to let go. I used to think he had to be better than me but 
now I know I have that choice too and I feel more free 
with this new understanding. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   355RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   355 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

355 
 

cannot stop past mistakes, we can stop making them in the 
present, that is possible. So I work very hard to not disrobe 
or get married. If someone disrobes or gets married, it can 
be really difficult to ordain again or to get divorced and 
become free, because marriage involves two people. 
Divorce or doing good deeds together as Dhamma friends 
also needs agreement from both sides. If one side doesn’t 
agree, freedom is not possible. We can use our past 
mistakes to avoid present and future ones, this is also doing 
good deeds. If we can do this, we can do more and more 
difficult good deeds and solve more difficult problems. 

As meditators, nothing is new, we’ve already gotten 
married many times in past lives. If we keep continuing, it 
will never end. That’s why we should try to stop as soon as 
possible. If the new generation knows this, they may not 
make mistakes in this life and be free to do good deeds. For 
me, I started practicing meditation in 1999 when I was 29 
years old. That’s why I can detach from my desire to be a 
good husband or father. If I hadn’t meditated, I probably 
would have gotten married, and then I wouldn’t have been 
free, I would be busy with my family. 

Continue to share: I used to blame my husband for 
not telling me that he was a meditator. If I had known, 
I might not have married him. Sometimes we argued 
over small things, and I always expected him to detach 
more. But now I understand that I can also be the one 
to let go. I used to think he had to be better than me but 
now I know I have that choice too and I feel more free 
with this new understanding. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

354 
 

xã hội, sử dụng nó trong trung tâm Thabarwa để có thể giúp 
mọi người xả ly khỏi ham muốn của họ về tình dục hay là 
sử dụng các chất gây nghiện hay là uống rượu.  

Chúng ta cần phải bận rộn với việc làm thiện pháp. Nếu 
như chúng ta có thể bận rộn với việc làm thiện pháp thì 
chúng ta sẽ không bị ảnh hưởng quá nhiều và có quá nhiều 
dính mắc về việc ham muốn về tình dục, uống rượu hay 
những ham muốn không tốt. Bởi vì nếu chúng ta có những 
ham muốn không tốt đó thì chúng ta sẽ gặp rất nhiều rắc rối 
liên quan đến vấn đề tà dâm, uống rượu hay là sử dụng chất 
kích thích. 

 

Question 7: 

 Dear Sayadaw, if I had learned meditation sooner, 
or practiced as a meditator like my husband, I would 
not have gotten married. Both my husband and I agreed 
that if we had known the truth about marriage, we 
wouldn’t have gotten married, not because we were 
afraid of suffering, but because not getting married 
would be a wiser choice based on wisdom. I’m sharing 
it with my Dhamma friends so that they can be more 
mindful and careful when it comes to marriage. 

Answer:  
I have been learning many lessons from both my own 

mistakes and the others, and I try to make use of those 
lessons, not to make mistakes for others. This is possible 
when we see things from the selfless view as no I, no you, 
only action and reaction, cause and effect. Even if we 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   354RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   354 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   354RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   354 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



355

Sayadaw Ashin Ottamathara 

355 
 

cannot stop past mistakes, we can stop making them in the 
present, that is possible. So I work very hard to not disrobe 
or get married. If someone disrobes or gets married, it can 
be really difficult to ordain again or to get divorced and 
become free, because marriage involves two people. 
Divorce or doing good deeds together as Dhamma friends 
also needs agreement from both sides. If one side doesn’t 
agree, freedom is not possible. We can use our past 
mistakes to avoid present and future ones, this is also doing 
good deeds. If we can do this, we can do more and more 
difficult good deeds and solve more difficult problems. 

As meditators, nothing is new, we’ve already gotten 
married many times in past lives. If we keep continuing, it 
will never end. That’s why we should try to stop as soon as 
possible. If the new generation knows this, they may not 
make mistakes in this life and be free to do good deeds. For 
me, I started practicing meditation in 1999 when I was 29 
years old. That’s why I can detach from my desire to be a 
good husband or father. If I hadn’t meditated, I probably 
would have gotten married, and then I wouldn’t have been 
free, I would be busy with my family. 

Continue to share: I used to blame my husband for 
not telling me that he was a meditator. If I had known, 
I might not have married him. Sometimes we argued 
over small things, and I always expected him to detach 
more. But now I understand that I can also be the one 
to let go. I used to think he had to be better than me but 
now I know I have that choice too and I feel more free 
with this new understanding. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   355RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   355 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

355 
 

cannot stop past mistakes, we can stop making them in the 
present, that is possible. So I work very hard to not disrobe 
or get married. If someone disrobes or gets married, it can 
be really difficult to ordain again or to get divorced and 
become free, because marriage involves two people. 
Divorce or doing good deeds together as Dhamma friends 
also needs agreement from both sides. If one side doesn’t 
agree, freedom is not possible. We can use our past 
mistakes to avoid present and future ones, this is also doing 
good deeds. If we can do this, we can do more and more 
difficult good deeds and solve more difficult problems. 

As meditators, nothing is new, we’ve already gotten 
married many times in past lives. If we keep continuing, it 
will never end. That’s why we should try to stop as soon as 
possible. If the new generation knows this, they may not 
make mistakes in this life and be free to do good deeds. For 
me, I started practicing meditation in 1999 when I was 29 
years old. That’s why I can detach from my desire to be a 
good husband or father. If I hadn’t meditated, I probably 
would have gotten married, and then I wouldn’t have been 
free, I would be busy with my family. 

Continue to share: I used to blame my husband for 
not telling me that he was a meditator. If I had known, 
I might not have married him. Sometimes we argued 
over small things, and I always expected him to detach 
more. But now I understand that I can also be the one 
to let go. I used to think he had to be better than me but 
now I know I have that choice too and I feel more free 
with this new understanding. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

354 
 

xã hội, sử dụng nó trong trung tâm Thabarwa để có thể giúp 
mọi người xả ly khỏi ham muốn của họ về tình dục hay là 
sử dụng các chất gây nghiện hay là uống rượu.  

Chúng ta cần phải bận rộn với việc làm thiện pháp. Nếu 
như chúng ta có thể bận rộn với việc làm thiện pháp thì 
chúng ta sẽ không bị ảnh hưởng quá nhiều và có quá nhiều 
dính mắc về việc ham muốn về tình dục, uống rượu hay 
những ham muốn không tốt. Bởi vì nếu chúng ta có những 
ham muốn không tốt đó thì chúng ta sẽ gặp rất nhiều rắc rối 
liên quan đến vấn đề tà dâm, uống rượu hay là sử dụng chất 
kích thích. 

 

Question 7: 

 Dear Sayadaw, if I had learned meditation sooner, 
or practiced as a meditator like my husband, I would 
not have gotten married. Both my husband and I agreed 
that if we had known the truth about marriage, we 
wouldn’t have gotten married, not because we were 
afraid of suffering, but because not getting married 
would be a wiser choice based on wisdom. I’m sharing 
it with my Dhamma friends so that they can be more 
mindful and careful when it comes to marriage. 

Answer:  
I have been learning many lessons from both my own 

mistakes and the others, and I try to make use of those 
lessons, not to make mistakes for others. This is possible 
when we see things from the selfless view as no I, no you, 
only action and reaction, cause and effect. Even if we 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   354RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   354 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   355RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   355 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



356

Sayadaw Ashin Ottamathara 

357 
 

Continue to share: My husband once said that he 
married me simply because I was the only woman who 
appeared at that time and asked for marriage. I didn’t 
think much about it back then, but now I realize that 
just one question, one glance, or even one small action 
can lead to serious consequences,  it can take our life in 
a direction we never expected. But now that I’ve 
accepted it was my mistake, I feel freer.  

Sayadaw: 
The truth is really powerful. If we know the truth, there 

is power in that knowing. But if we think, "I am right and 
the other person is wrong," then that is not right 
understanding, it’s not complete understanding. So we 
cannot be truly satisfied just by knowing the mistakes of 
others. We will find it is more and more difficult to know 
our mistakes.  

Besides, the more we blame others, the more blame we 
will receive from different people for sure. Only when we 
stop blaming others, will we start to experience less and less 
blame from others. This is not much difficult to test, to 
practice, and to know whether it’s right or wrong. 

By accepting our own mistakes and our past karma, we 
can reduce our bad deeds. This is the result of our past 
unwholesome actions. In the past, we didn’t understand like 
this, that’s why we increase our bad deeds. If now, we can 
understand and accept things, in this way, we can gradually 
reduce our bad deeds. Then, success in whatever we do will 
come more easily. Without paying back our past bad karma, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   357RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   357 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

357 
 

Continue to share: My husband once said that he 
married me simply because I was the only woman who 
appeared at that time and asked for marriage. I didn’t 
think much about it back then, but now I realize that 
just one question, one glance, or even one small action 
can lead to serious consequences,  it can take our life in 
a direction we never expected. But now that I’ve 
accepted it was my mistake, I feel freer.  

Sayadaw: 
The truth is really powerful. If we know the truth, there 

is power in that knowing. But if we think, "I am right and 
the other person is wrong," then that is not right 
understanding, it’s not complete understanding. So we 
cannot be truly satisfied just by knowing the mistakes of 
others. We will find it is more and more difficult to know 
our mistakes.  

Besides, the more we blame others, the more blame we 
will receive from different people for sure. Only when we 
stop blaming others, will we start to experience less and less 
blame from others. This is not much difficult to test, to 
practice, and to know whether it’s right or wrong. 

By accepting our own mistakes and our past karma, we 
can reduce our bad deeds. This is the result of our past 
unwholesome actions. In the past, we didn’t understand like 
this, that’s why we increase our bad deeds. If now, we can 
understand and accept things, in this way, we can gradually 
reduce our bad deeds. Then, success in whatever we do will 
come more easily. Without paying back our past bad karma, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

356 
 

Sayadaw:  
You need to stop or detach from seeing from one side, 

if you see from your side or his side, that’s not fully right. 
It's better to see only the cause and effect or action and 
reaction of the selfless impermanent nature. Whatever he 
has done and is doing now is the same as what you have 
done and doing now, in past lives and in this life - same 
mistakes. Many people are making the same mistakes, so 
we have to face the same reaction.  

The self is not real, only action and reaction or cause 
and effect are truly real more than someone or something. 
If we keep solving problems from one side, from the side 
of one self, the problems will never end. But if we solve 
them from the selfless impermanent nature, the problems 
will surely be solved. 

This is how I have been solving all my problems and I 
help others to solve theirs. In this way, if they can 
understand and practice, there will be no problem between 
people. We are together, we are making the same mistake, 
that is why we meet each other now.  

This is a difficult practice, I have been teaching this to 
many people, but most cannot see from the selfless view 
because they can not detach from the self-view. Some 
couples find it difficult to divorce, so they are not yet free 
to follow their own path. I’m also helping others to be free 
to follow their way, this is also doing good deeds. Without 
enough merit, nothing is easy, even getting married or 
getting a divorce is difficult. If we can save more and more 
merit, then nothing is too difficult. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   356RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   356 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   356RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   356 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



357

Sayadaw Ashin Ottamathara 

357 
 

Continue to share: My husband once said that he 
married me simply because I was the only woman who 
appeared at that time and asked for marriage. I didn’t 
think much about it back then, but now I realize that 
just one question, one glance, or even one small action 
can lead to serious consequences,  it can take our life in 
a direction we never expected. But now that I’ve 
accepted it was my mistake, I feel freer.  

Sayadaw: 
The truth is really powerful. If we know the truth, there 

is power in that knowing. But if we think, "I am right and 
the other person is wrong," then that is not right 
understanding, it’s not complete understanding. So we 
cannot be truly satisfied just by knowing the mistakes of 
others. We will find it is more and more difficult to know 
our mistakes.  

Besides, the more we blame others, the more blame we 
will receive from different people for sure. Only when we 
stop blaming others, will we start to experience less and less 
blame from others. This is not much difficult to test, to 
practice, and to know whether it’s right or wrong. 

By accepting our own mistakes and our past karma, we 
can reduce our bad deeds. This is the result of our past 
unwholesome actions. In the past, we didn’t understand like 
this, that’s why we increase our bad deeds. If now, we can 
understand and accept things, in this way, we can gradually 
reduce our bad deeds. Then, success in whatever we do will 
come more easily. Without paying back our past bad karma, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   357RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   357 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

357 
 

Continue to share: My husband once said that he 
married me simply because I was the only woman who 
appeared at that time and asked for marriage. I didn’t 
think much about it back then, but now I realize that 
just one question, one glance, or even one small action 
can lead to serious consequences,  it can take our life in 
a direction we never expected. But now that I’ve 
accepted it was my mistake, I feel freer.  

Sayadaw: 
The truth is really powerful. If we know the truth, there 

is power in that knowing. But if we think, "I am right and 
the other person is wrong," then that is not right 
understanding, it’s not complete understanding. So we 
cannot be truly satisfied just by knowing the mistakes of 
others. We will find it is more and more difficult to know 
our mistakes.  

Besides, the more we blame others, the more blame we 
will receive from different people for sure. Only when we 
stop blaming others, will we start to experience less and less 
blame from others. This is not much difficult to test, to 
practice, and to know whether it’s right or wrong. 

By accepting our own mistakes and our past karma, we 
can reduce our bad deeds. This is the result of our past 
unwholesome actions. In the past, we didn’t understand like 
this, that’s why we increase our bad deeds. If now, we can 
understand and accept things, in this way, we can gradually 
reduce our bad deeds. Then, success in whatever we do will 
come more easily. Without paying back our past bad karma, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

356 
 

Sayadaw:  
You need to stop or detach from seeing from one side, 

if you see from your side or his side, that’s not fully right. 
It's better to see only the cause and effect or action and 
reaction of the selfless impermanent nature. Whatever he 
has done and is doing now is the same as what you have 
done and doing now, in past lives and in this life - same 
mistakes. Many people are making the same mistakes, so 
we have to face the same reaction.  

The self is not real, only action and reaction or cause 
and effect are truly real more than someone or something. 
If we keep solving problems from one side, from the side 
of one self, the problems will never end. But if we solve 
them from the selfless impermanent nature, the problems 
will surely be solved. 

This is how I have been solving all my problems and I 
help others to solve theirs. In this way, if they can 
understand and practice, there will be no problem between 
people. We are together, we are making the same mistake, 
that is why we meet each other now.  

This is a difficult practice, I have been teaching this to 
many people, but most cannot see from the selfless view 
because they can not detach from the self-view. Some 
couples find it difficult to divorce, so they are not yet free 
to follow their own path. I’m also helping others to be free 
to follow their way, this is also doing good deeds. Without 
enough merit, nothing is easy, even getting married or 
getting a divorce is difficult. If we can save more and more 
merit, then nothing is too difficult. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   356RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   356 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   357RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   357 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



358

Sayadaw Ashin Ottamathara 

359 
 

to speak badly, not to think negatively about others. This is 
the best prevention for ourselves. 

Câu hỏi 7:  Kính bạch Sayadaw, nếu con biết đến 
thiền sớm hơn, hoặc con là thiền sinh giống như chồng 
con, thì có lẽ con đã không lập gia đình. Chúng đều đồng 
ý rằng, nếu hai đứa con hiểu rõ sự thật về hôn nhân từ 
trước, thì đã không kết hôn. Không phải vì sợ khổ đau, 
mà bởi vì không kết hôn là một lựa chọn sáng suốt dựa 
trên trí tuệ. Con chia sẻ điều này với các bạn đồng tu để 
họ có thể chánh niệm và thận trọng hơn trước khi đi đến 
hôn nhân. 

Trả lời: 
Tôi đã thấy ra nhiều bài học từ lỗi lầm của mình và 

người khác, vì vậy tôi đã sử dụng những bài học đó để 
không tiếp tục gây lỗi lầm cho người khác. Điều đó khả thi 
nếu bạn nhìn mọi việc từ góc nhìn của vô ngã - không có 
tôi, không có bạn, chỉ có hành động và quả của hành động 
hay nhân và quả. 
Dù không thể thay đổi lỗi lầm trong quá khứ, ta vẫn có thể 
ngăn phạm lỗi trong hiện tại - điều đó hoàn toàn khả thi. Vì 
vậy, tôi quyết tâm không hoàn tục hoặc kết hôn. Nếu ai đó 
hoàn tục hay kết hôn, thì việc xuất gia trở lại hay việc ly 
hôn để được tự do sẽ rất khó, vì hôn nhân là sự ràng buộc 
giữa hai người. 

 Ly hôn, hay cùng nhau làm thiện pháp như hai người 
bạn, cũng cần có sự đồng thuận từ hai phía. Nếu một bên 
không đồng ý, sẽ mất tự do. Chúng ta có thể học hỏi từ 
những lỗi lầm trong quá khứ để tránh tái phạm trong hiện 
tại và tương lai, đó cũng là một cách làm thiện pháp. Khi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   359RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   359 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

359 
 

to speak badly, not to think negatively about others. This is 
the best prevention for ourselves. 

Câu hỏi 7:  Kính bạch Sayadaw, nếu con biết đến 
thiền sớm hơn, hoặc con là thiền sinh giống như chồng 
con, thì có lẽ con đã không lập gia đình. Chúng đều đồng 
ý rằng, nếu hai đứa con hiểu rõ sự thật về hôn nhân từ 
trước, thì đã không kết hôn. Không phải vì sợ khổ đau, 
mà bởi vì không kết hôn là một lựa chọn sáng suốt dựa 
trên trí tuệ. Con chia sẻ điều này với các bạn đồng tu để 
họ có thể chánh niệm và thận trọng hơn trước khi đi đến 
hôn nhân. 

Trả lời: 
Tôi đã thấy ra nhiều bài học từ lỗi lầm của mình và 

người khác, vì vậy tôi đã sử dụng những bài học đó để 
không tiếp tục gây lỗi lầm cho người khác. Điều đó khả thi 
nếu bạn nhìn mọi việc từ góc nhìn của vô ngã - không có 
tôi, không có bạn, chỉ có hành động và quả của hành động 
hay nhân và quả. 
Dù không thể thay đổi lỗi lầm trong quá khứ, ta vẫn có thể 
ngăn phạm lỗi trong hiện tại - điều đó hoàn toàn khả thi. Vì 
vậy, tôi quyết tâm không hoàn tục hoặc kết hôn. Nếu ai đó 
hoàn tục hay kết hôn, thì việc xuất gia trở lại hay việc ly 
hôn để được tự do sẽ rất khó, vì hôn nhân là sự ràng buộc 
giữa hai người. 

 Ly hôn, hay cùng nhau làm thiện pháp như hai người 
bạn, cũng cần có sự đồng thuận từ hai phía. Nếu một bên 
không đồng ý, sẽ mất tự do. Chúng ta có thể học hỏi từ 
những lỗi lầm trong quá khứ để tránh tái phạm trong hiện 
tại và tương lai, đó cũng là một cách làm thiện pháp. Khi 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

358 
 

it will be very difficult to succeed in anything we are doing 
now. 

For me, I’ve been able to practice meditation and help 
people continuously for many years. Besides, I've also been 
able to do good deeds with teamwork since 2007 until now. 
All of these are really difficult. Doing good deeds only for 
some times is already not easy, doing them continuously is 
impossible. Doing good deeds with only one is easier, but 
doing them together with others is more difficult. I’m able 
to do it because I don’t blame others. I accept whatever 
blame or disturbance that comes from others as the result 
of my past karma. In this way, I can reduce my own bad 
karma and also the karma of the Thabarwa center. 

I will try to continue doing good deeds, one after 
another. If I cannot teach here, I will teach somewhere else. 
If I cannot help one person, I will try to help another. I 
emphasize on the practice without grasping to any one 
person, one thing, one time, or one place. That’s why I’ve 
been able to do greater good deeds continuously for many 
years. I learn many lessons from others, so I can control 
myself not to blame others, not to disturb their actions, and 
not to speak badly about them. This is the best protection 
for me and for the Thabarwa center. 

What I understand is that the bad actions, speech, and 
thoughts of others come from our own past and present 
karma. So if I continue reacting with bad speech, thoughts, 
or actions now, the cycle will never end. With this right 
understanding, I try to control myself and my followers not 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   358RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   358 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   358RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   358 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



359

Sayadaw Ashin Ottamathara 

359 
 

to speak badly, not to think negatively about others. This is 
the best prevention for ourselves. 

Câu hỏi 7:  Kính bạch Sayadaw, nếu con biết đến 
thiền sớm hơn, hoặc con là thiền sinh giống như chồng 
con, thì có lẽ con đã không lập gia đình. Chúng đều đồng 
ý rằng, nếu hai đứa con hiểu rõ sự thật về hôn nhân từ 
trước, thì đã không kết hôn. Không phải vì sợ khổ đau, 
mà bởi vì không kết hôn là một lựa chọn sáng suốt dựa 
trên trí tuệ. Con chia sẻ điều này với các bạn đồng tu để 
họ có thể chánh niệm và thận trọng hơn trước khi đi đến 
hôn nhân. 

Trả lời: 
Tôi đã thấy ra nhiều bài học từ lỗi lầm của mình và 

người khác, vì vậy tôi đã sử dụng những bài học đó để 
không tiếp tục gây lỗi lầm cho người khác. Điều đó khả thi 
nếu bạn nhìn mọi việc từ góc nhìn của vô ngã - không có 
tôi, không có bạn, chỉ có hành động và quả của hành động 
hay nhân và quả. 
Dù không thể thay đổi lỗi lầm trong quá khứ, ta vẫn có thể 
ngăn phạm lỗi trong hiện tại - điều đó hoàn toàn khả thi. Vì 
vậy, tôi quyết tâm không hoàn tục hoặc kết hôn. Nếu ai đó 
hoàn tục hay kết hôn, thì việc xuất gia trở lại hay việc ly 
hôn để được tự do sẽ rất khó, vì hôn nhân là sự ràng buộc 
giữa hai người. 

 Ly hôn, hay cùng nhau làm thiện pháp như hai người 
bạn, cũng cần có sự đồng thuận từ hai phía. Nếu một bên 
không đồng ý, sẽ mất tự do. Chúng ta có thể học hỏi từ 
những lỗi lầm trong quá khứ để tránh tái phạm trong hiện 
tại và tương lai, đó cũng là một cách làm thiện pháp. Khi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   359RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   359 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

359 
 

to speak badly, not to think negatively about others. This is 
the best prevention for ourselves. 

Câu hỏi 7:  Kính bạch Sayadaw, nếu con biết đến 
thiền sớm hơn, hoặc con là thiền sinh giống như chồng 
con, thì có lẽ con đã không lập gia đình. Chúng đều đồng 
ý rằng, nếu hai đứa con hiểu rõ sự thật về hôn nhân từ 
trước, thì đã không kết hôn. Không phải vì sợ khổ đau, 
mà bởi vì không kết hôn là một lựa chọn sáng suốt dựa 
trên trí tuệ. Con chia sẻ điều này với các bạn đồng tu để 
họ có thể chánh niệm và thận trọng hơn trước khi đi đến 
hôn nhân. 

Trả lời: 
Tôi đã thấy ra nhiều bài học từ lỗi lầm của mình và 

người khác, vì vậy tôi đã sử dụng những bài học đó để 
không tiếp tục gây lỗi lầm cho người khác. Điều đó khả thi 
nếu bạn nhìn mọi việc từ góc nhìn của vô ngã - không có 
tôi, không có bạn, chỉ có hành động và quả của hành động 
hay nhân và quả. 
Dù không thể thay đổi lỗi lầm trong quá khứ, ta vẫn có thể 
ngăn phạm lỗi trong hiện tại - điều đó hoàn toàn khả thi. Vì 
vậy, tôi quyết tâm không hoàn tục hoặc kết hôn. Nếu ai đó 
hoàn tục hay kết hôn, thì việc xuất gia trở lại hay việc ly 
hôn để được tự do sẽ rất khó, vì hôn nhân là sự ràng buộc 
giữa hai người. 

 Ly hôn, hay cùng nhau làm thiện pháp như hai người 
bạn, cũng cần có sự đồng thuận từ hai phía. Nếu một bên 
không đồng ý, sẽ mất tự do. Chúng ta có thể học hỏi từ 
những lỗi lầm trong quá khứ để tránh tái phạm trong hiện 
tại và tương lai, đó cũng là một cách làm thiện pháp. Khi 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

358 
 

it will be very difficult to succeed in anything we are doing 
now. 

For me, I’ve been able to practice meditation and help 
people continuously for many years. Besides, I've also been 
able to do good deeds with teamwork since 2007 until now. 
All of these are really difficult. Doing good deeds only for 
some times is already not easy, doing them continuously is 
impossible. Doing good deeds with only one is easier, but 
doing them together with others is more difficult. I’m able 
to do it because I don’t blame others. I accept whatever 
blame or disturbance that comes from others as the result 
of my past karma. In this way, I can reduce my own bad 
karma and also the karma of the Thabarwa center. 

I will try to continue doing good deeds, one after 
another. If I cannot teach here, I will teach somewhere else. 
If I cannot help one person, I will try to help another. I 
emphasize on the practice without grasping to any one 
person, one thing, one time, or one place. That’s why I’ve 
been able to do greater good deeds continuously for many 
years. I learn many lessons from others, so I can control 
myself not to blame others, not to disturb their actions, and 
not to speak badly about them. This is the best protection 
for me and for the Thabarwa center. 

What I understand is that the bad actions, speech, and 
thoughts of others come from our own past and present 
karma. So if I continue reacting with bad speech, thoughts, 
or actions now, the cycle will never end. With this right 
understanding, I try to control myself and my followers not 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   358RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   358 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   359RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   359 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



360

Sayadaw Ashin Ottamathara 

361 
 

giống như những gì bạn đã từng làm và đang làm, cả trong 
quá khứ lẫn hiện tại, đều là những lỗi lầm lặp lại. Nhiều 
người đang tạo ra những lỗi lầm giống nhau, nên phải đối 
diện với những quả báo giống nhau. 

Cái ngã vốn không có thật, chỉ có hành động và phản 
ứng hay nhân và quả - là sự thật hơn bất kỳ ai đó hay cái gì 
đó. Nếu ta cứ giải quyết vấn đề từ một phía, từ cái thấy của 
tự ngã, thì vấn đề sẽ không bao giờ chấm dứt. Nhưng nếu 
ta giải quyết từ cái thấy của vô ngã, vô thường, thì vấn đề 
chắc chắn sẽ được giải quyết. 

Tôi đã và đang tháo gỡ mọi vấn đề của mình theo cách 
đó, và tôi cũng giúp người khác làm như vậy. Nếu họ hiểu 
và thực hành đúng, sẽ không còn khúc mắc giữa con người 
với nhau. Chúng ta gặp nhau hôm nay vì cùng đang tạo ra 
những lỗi giống nhau. Pháp hành này rất khó, tôi đã dạy 
điều này cho nhiều người, nhưng phần lớn không thể thấy 
theo chiều hướng của vô ngã, vì họ vẫn còn dính mắc vào 
cái tôi. 

Một số cặp vợ chồng cảm thấy khó ly hôn, nên họ chưa 
thể tự do đi theo con đường của riêng mình. Tôi cũng đang 
giúp người khác có được sự tự do để đi theo con đường của 
họ, và đó cũng là một thiện pháp. Không có đủ phước báu 
thì chẳng có điều gì dễ dàng cả, ngay cả kết hôn hay ly hôn 
cũng vậy. Nếu ta có được nhiều phước báu hơn, thì không 
có gì là quá khó. 

Tiếp tục chia sẻ: Chồng con từng nói rằng anh ấy lấy 
con chỉ vì lúc đó con là người duy nhất xuất hiện và ngỏ 
lời. Khi ấy con không nghĩ nhiều, nhưng bây giờ con 
nhận ra rằng chỉ một câu nói, một ánh nhìn, hay một 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   361RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   361 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

361 
 

giống như những gì bạn đã từng làm và đang làm, cả trong 
quá khứ lẫn hiện tại, đều là những lỗi lầm lặp lại. Nhiều 
người đang tạo ra những lỗi lầm giống nhau, nên phải đối 
diện với những quả báo giống nhau. 

Cái ngã vốn không có thật, chỉ có hành động và phản 
ứng hay nhân và quả - là sự thật hơn bất kỳ ai đó hay cái gì 
đó. Nếu ta cứ giải quyết vấn đề từ một phía, từ cái thấy của 
tự ngã, thì vấn đề sẽ không bao giờ chấm dứt. Nhưng nếu 
ta giải quyết từ cái thấy của vô ngã, vô thường, thì vấn đề 
chắc chắn sẽ được giải quyết. 

Tôi đã và đang tháo gỡ mọi vấn đề của mình theo cách 
đó, và tôi cũng giúp người khác làm như vậy. Nếu họ hiểu 
và thực hành đúng, sẽ không còn khúc mắc giữa con người 
với nhau. Chúng ta gặp nhau hôm nay vì cùng đang tạo ra 
những lỗi giống nhau. Pháp hành này rất khó, tôi đã dạy 
điều này cho nhiều người, nhưng phần lớn không thể thấy 
theo chiều hướng của vô ngã, vì họ vẫn còn dính mắc vào 
cái tôi. 

Một số cặp vợ chồng cảm thấy khó ly hôn, nên họ chưa 
thể tự do đi theo con đường của riêng mình. Tôi cũng đang 
giúp người khác có được sự tự do để đi theo con đường của 
họ, và đó cũng là một thiện pháp. Không có đủ phước báu 
thì chẳng có điều gì dễ dàng cả, ngay cả kết hôn hay ly hôn 
cũng vậy. Nếu ta có được nhiều phước báu hơn, thì không 
có gì là quá khó. 

Tiếp tục chia sẻ: Chồng con từng nói rằng anh ấy lấy 
con chỉ vì lúc đó con là người duy nhất xuất hiện và ngỏ 
lời. Khi ấy con không nghĩ nhiều, nhưng bây giờ con 
nhận ra rằng chỉ một câu nói, một ánh nhìn, hay một 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

360 
 

bạn có thể làm điều đó, bạn sẽ có khả năng làm những thiện 
pháp khó hơn và giải quyết những vấn đề phức tạp hơn. 

Là những thiền sinh, chúng ta hiểu rằng chẳng có gì mới 
mẻ, chúng ta đã từng kết hôn vô số lần trong vô lượng kiếp. 
Nếu cứ tiếp tục như vậy, vòng luân hồi sẽ không bao giờ 
chấm dứt. Vì thế, tốt nhất là nên dừng lại càng sớm càng 
tốt. Nếu thế hệ trẻ hiểu được điều này, có thể họ sẽ không 
phạm sai lầm trong hiện tại và thoải mái làm các thiện pháp. 

Về phần tôi, tôi bắt đầu thực hành thiền vào năm 1999, 
khi tôi 29 tuổi. Nhờ đó, tôi có thể buông xả ước muốn trở 
thành một người chồng hay người cha tốt. Nếu tôi không 
hành thiền, có lẽ tôi đã lập gia đình, và khi đó tôi sẽ không 
được tự do, mà sẽ bị ràng buộc với đời sống gia đình. 

Tiếp tục chia sẻ: Trước đây, con thường trách chồng 
con vì không nói cho con biết rằng anh ấy là một thiền 
sinh. Nếu con biết trước, có thể con đã không kết hôn 
với anh. Đôi khi hai đứa con tranh cãi vì những vụn vặt, 
và con luôn mong anh ấy sẽ xả ly nhiều hơn. Nhưng giờ 
đây con hiểu rằng chính con cũng có thể là người buông 
xuống. Trước kia con nghĩ rằng anh ấy phải tu tập giỏi 
hơn con, nhưng giờ con biết rằng con cũng có quyền 
chọn xả ly như thế, và điều đó khiến con cảm thấy nhẹ 
nhàng, tự do hơn. 

Sayadaw: 
Bạn cần xả ly cái thấy chỉ từ một phía. Nếu bạn thấy từ 

góc độ của bạn hoặc của chồng bạn, thì đó chưa phải là 
chánh kiến hoàn toàn. Tốt hơn hết là nên chỉ hiểu nhân và 
quả hay hành động và hệ quả theo sau của bản chất vô ngã 
vô thường. Những gì anh ấy đã làm và đang làm, cũng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   360RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   360 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   360RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   360 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



361

Sayadaw Ashin Ottamathara 

361 
 

giống như những gì bạn đã từng làm và đang làm, cả trong 
quá khứ lẫn hiện tại, đều là những lỗi lầm lặp lại. Nhiều 
người đang tạo ra những lỗi lầm giống nhau, nên phải đối 
diện với những quả báo giống nhau. 

Cái ngã vốn không có thật, chỉ có hành động và phản 
ứng hay nhân và quả - là sự thật hơn bất kỳ ai đó hay cái gì 
đó. Nếu ta cứ giải quyết vấn đề từ một phía, từ cái thấy của 
tự ngã, thì vấn đề sẽ không bao giờ chấm dứt. Nhưng nếu 
ta giải quyết từ cái thấy của vô ngã, vô thường, thì vấn đề 
chắc chắn sẽ được giải quyết. 

Tôi đã và đang tháo gỡ mọi vấn đề của mình theo cách 
đó, và tôi cũng giúp người khác làm như vậy. Nếu họ hiểu 
và thực hành đúng, sẽ không còn khúc mắc giữa con người 
với nhau. Chúng ta gặp nhau hôm nay vì cùng đang tạo ra 
những lỗi giống nhau. Pháp hành này rất khó, tôi đã dạy 
điều này cho nhiều người, nhưng phần lớn không thể thấy 
theo chiều hướng của vô ngã, vì họ vẫn còn dính mắc vào 
cái tôi. 

Một số cặp vợ chồng cảm thấy khó ly hôn, nên họ chưa 
thể tự do đi theo con đường của riêng mình. Tôi cũng đang 
giúp người khác có được sự tự do để đi theo con đường của 
họ, và đó cũng là một thiện pháp. Không có đủ phước báu 
thì chẳng có điều gì dễ dàng cả, ngay cả kết hôn hay ly hôn 
cũng vậy. Nếu ta có được nhiều phước báu hơn, thì không 
có gì là quá khó. 

Tiếp tục chia sẻ: Chồng con từng nói rằng anh ấy lấy 
con chỉ vì lúc đó con là người duy nhất xuất hiện và ngỏ 
lời. Khi ấy con không nghĩ nhiều, nhưng bây giờ con 
nhận ra rằng chỉ một câu nói, một ánh nhìn, hay một 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   361RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   361 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

361 
 

giống như những gì bạn đã từng làm và đang làm, cả trong 
quá khứ lẫn hiện tại, đều là những lỗi lầm lặp lại. Nhiều 
người đang tạo ra những lỗi lầm giống nhau, nên phải đối 
diện với những quả báo giống nhau. 

Cái ngã vốn không có thật, chỉ có hành động và phản 
ứng hay nhân và quả - là sự thật hơn bất kỳ ai đó hay cái gì 
đó. Nếu ta cứ giải quyết vấn đề từ một phía, từ cái thấy của 
tự ngã, thì vấn đề sẽ không bao giờ chấm dứt. Nhưng nếu 
ta giải quyết từ cái thấy của vô ngã, vô thường, thì vấn đề 
chắc chắn sẽ được giải quyết. 

Tôi đã và đang tháo gỡ mọi vấn đề của mình theo cách 
đó, và tôi cũng giúp người khác làm như vậy. Nếu họ hiểu 
và thực hành đúng, sẽ không còn khúc mắc giữa con người 
với nhau. Chúng ta gặp nhau hôm nay vì cùng đang tạo ra 
những lỗi giống nhau. Pháp hành này rất khó, tôi đã dạy 
điều này cho nhiều người, nhưng phần lớn không thể thấy 
theo chiều hướng của vô ngã, vì họ vẫn còn dính mắc vào 
cái tôi. 

Một số cặp vợ chồng cảm thấy khó ly hôn, nên họ chưa 
thể tự do đi theo con đường của riêng mình. Tôi cũng đang 
giúp người khác có được sự tự do để đi theo con đường của 
họ, và đó cũng là một thiện pháp. Không có đủ phước báu 
thì chẳng có điều gì dễ dàng cả, ngay cả kết hôn hay ly hôn 
cũng vậy. Nếu ta có được nhiều phước báu hơn, thì không 
có gì là quá khó. 

Tiếp tục chia sẻ: Chồng con từng nói rằng anh ấy lấy 
con chỉ vì lúc đó con là người duy nhất xuất hiện và ngỏ 
lời. Khi ấy con không nghĩ nhiều, nhưng bây giờ con 
nhận ra rằng chỉ một câu nói, một ánh nhìn, hay một 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

360 
 

bạn có thể làm điều đó, bạn sẽ có khả năng làm những thiện 
pháp khó hơn và giải quyết những vấn đề phức tạp hơn. 

Là những thiền sinh, chúng ta hiểu rằng chẳng có gì mới 
mẻ, chúng ta đã từng kết hôn vô số lần trong vô lượng kiếp. 
Nếu cứ tiếp tục như vậy, vòng luân hồi sẽ không bao giờ 
chấm dứt. Vì thế, tốt nhất là nên dừng lại càng sớm càng 
tốt. Nếu thế hệ trẻ hiểu được điều này, có thể họ sẽ không 
phạm sai lầm trong hiện tại và thoải mái làm các thiện pháp. 

Về phần tôi, tôi bắt đầu thực hành thiền vào năm 1999, 
khi tôi 29 tuổi. Nhờ đó, tôi có thể buông xả ước muốn trở 
thành một người chồng hay người cha tốt. Nếu tôi không 
hành thiền, có lẽ tôi đã lập gia đình, và khi đó tôi sẽ không 
được tự do, mà sẽ bị ràng buộc với đời sống gia đình. 

Tiếp tục chia sẻ: Trước đây, con thường trách chồng 
con vì không nói cho con biết rằng anh ấy là một thiền 
sinh. Nếu con biết trước, có thể con đã không kết hôn 
với anh. Đôi khi hai đứa con tranh cãi vì những vụn vặt, 
và con luôn mong anh ấy sẽ xả ly nhiều hơn. Nhưng giờ 
đây con hiểu rằng chính con cũng có thể là người buông 
xuống. Trước kia con nghĩ rằng anh ấy phải tu tập giỏi 
hơn con, nhưng giờ con biết rằng con cũng có quyền 
chọn xả ly như thế, và điều đó khiến con cảm thấy nhẹ 
nhàng, tự do hơn. 

Sayadaw: 
Bạn cần xả ly cái thấy chỉ từ một phía. Nếu bạn thấy từ 

góc độ của bạn hoặc của chồng bạn, thì đó chưa phải là 
chánh kiến hoàn toàn. Tốt hơn hết là nên chỉ hiểu nhân và 
quả hay hành động và hệ quả theo sau của bản chất vô ngã 
vô thường. Những gì anh ấy đã làm và đang làm, cũng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   360RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   360 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   361RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   361 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



362

Sayadaw Ashin Ottamathara 

363 
 

ngắn đã khó, duy trì liên tục còn khó hơn. Làm một mình 
thì dễ hơn, còn làm cùng người khác thì khó hơn nhiều. Tôi 
làm được là vì tôi không trách móc cho ai. Tôi chấp nhận 
mọi chỉ trích hay phiền não đến từ người khác như là quả 
của nghiệp cũ. Nhờ đó, tôi có thể giảm bớt nghiệp xấu của 
bản thân và của trung tâm Thabarwa. 

Tôi sẽ cố gắng tiếp tục làm thiện pháp, hết việc này đến 
việc khác. Nếu không thể dạy ở đây, tôi sẽ dạy ở nơi khác. 
Nếu không thể giúp người này, tôi sẽ giúp người khác. Tôi 
chú trọng thực hành mà không dính mắc vào bất kì ai hay 
việc gì đó, thời gian hay một nơi chốn nào. Nhờ vậy mà tôi 
có thể làm những thiện pháp thù thắng và lâu dài hơn qua 
nhiều năm. 

Tôi đúc kết được nhiều bài học từ người khác, nhờ đó 
tôi biết kiểm soát bản thân, không trách móc người khác, 
không can thiệp vào hành động của họ, không nói xấu về 
họ. Đó là sự bảo hộ tốt nhất cho tôi và cho trung tâm 
Thabarwa. 

Theo tôi hiểu, những hành động, lời nói và suy nghĩ xấu 
xa bởi người khác là từ quả nghiệp của chính chúng ta, cả 
trong quá khứ lẫn hiện tại. Nếu giờ đây tôi tiếp tục phản 
ứng bằng lời nói, hành vi hay suy nghĩ bất thiện, thì vòng 
luân hồi đó sẽ không bao giờ chấm dứt. Với chánh kiến này, 
tôi giữ tâm mình và hướng dẫn đệ tử tránh ác khẩu và không 
khởi bất thiện với bất cứ ai. Đây là sự bảo hộ tốt nhất cho 
chính chúng ta. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   363RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   363 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

363 
 

ngắn đã khó, duy trì liên tục còn khó hơn. Làm một mình 
thì dễ hơn, còn làm cùng người khác thì khó hơn nhiều. Tôi 
làm được là vì tôi không trách móc cho ai. Tôi chấp nhận 
mọi chỉ trích hay phiền não đến từ người khác như là quả 
của nghiệp cũ. Nhờ đó, tôi có thể giảm bớt nghiệp xấu của 
bản thân và của trung tâm Thabarwa. 

Tôi sẽ cố gắng tiếp tục làm thiện pháp, hết việc này đến 
việc khác. Nếu không thể dạy ở đây, tôi sẽ dạy ở nơi khác. 
Nếu không thể giúp người này, tôi sẽ giúp người khác. Tôi 
chú trọng thực hành mà không dính mắc vào bất kì ai hay 
việc gì đó, thời gian hay một nơi chốn nào. Nhờ vậy mà tôi 
có thể làm những thiện pháp thù thắng và lâu dài hơn qua 
nhiều năm. 

Tôi đúc kết được nhiều bài học từ người khác, nhờ đó 
tôi biết kiểm soát bản thân, không trách móc người khác, 
không can thiệp vào hành động của họ, không nói xấu về 
họ. Đó là sự bảo hộ tốt nhất cho tôi và cho trung tâm 
Thabarwa. 

Theo tôi hiểu, những hành động, lời nói và suy nghĩ xấu 
xa bởi người khác là từ quả nghiệp của chính chúng ta, cả 
trong quá khứ lẫn hiện tại. Nếu giờ đây tôi tiếp tục phản 
ứng bằng lời nói, hành vi hay suy nghĩ bất thiện, thì vòng 
luân hồi đó sẽ không bao giờ chấm dứt. Với chánh kiến này, 
tôi giữ tâm mình và hướng dẫn đệ tử tránh ác khẩu và không 
khởi bất thiện với bất cứ ai. Đây là sự bảo hộ tốt nhất cho 
chính chúng ta. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

362 
 

hành động nhỏ thôi cũng có thể dẫn đến hậu quả lớn - 
làm thay đổi hướng đi của cả cuộc đời. Nhưng giờ đây, 
khi con đã chấp nhận rằng đó là lỗi của chính mình, con 
cảm thấy tự do hơn. 

Sayadaw: 
Sự thật vốn đầy năng lực. Khi bạn biết được sự thật, 

trong sự hiểu biết đó đã có sức mạnh rồi. Nhưng nếu bạn 
nghĩ rằng “tôi đúng, người kia sai”, thì đó chưa phải là 
chánh kiến, chưa phải là sự hiểu biết trọn vẹn. Vì thế, bạn 
sẽ không thật sự trọn vẹn hài lòng hay thỏa mãn nếu chỉ 
thấy lỗi của người khác. Rồi bạn sẽ thấy rằng để biết lỗi của 
chính mình lại là điều khó hơn rất nhiều. 

Hơn nữa, càng đổ lỗi cho người khác, bạn sẽ càng nhận 
lại sự trách móc từ nhiều phía - chắc chắn là như vậy. Chỉ 
khi bạn ngừng đổ lỗi cho người khác, sự trách móc từ người 
khác cũng giảm dần. Việc này không quá khó để kiểm 
nghiệm, thực hành, và nhận ra đúng sai. 

Khi biết nhận lỗi và chấp nhận nghiệp cũ, ta sẽ dần giảm 
bớt các bất thiện nghiệp trong hiện tại. Đây là kết quả từ 
những hành động bất thiện trong quá khứ. Vì trước kia 
không hiểu, nên chúng ta đã tạo thêm nhiều ác nghiệp. Nếu 
bây giờ có thể hiểu và chấp nhận như thế, thì ta sẽ dần dần 
giảm bớt ác nghiệp. Khi đó, mọi việc sẽ đến dễ dàng thành 
công hơn. Nếu không trả bớt các ác nghiệp trong quá khứ, 
thì rất khó thành công trong bất kỳ việc gì ở hiện tại. 

Còn tôi, tôi đã thực hành thiền và giúp đỡ người khác 
liên tục trong nhiều năm qua. Ngoài ra, từ năm 2007 đến 
nay, tôi cũng có thể làm thiện pháp cùng với đội nhóm, điều 
này thật sự rất khó. Làm thiện pháp trong một thời gian 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   362RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   362 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   362RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   362 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



363

Sayadaw Ashin Ottamathara 

363 
 

ngắn đã khó, duy trì liên tục còn khó hơn. Làm một mình 
thì dễ hơn, còn làm cùng người khác thì khó hơn nhiều. Tôi 
làm được là vì tôi không trách móc cho ai. Tôi chấp nhận 
mọi chỉ trích hay phiền não đến từ người khác như là quả 
của nghiệp cũ. Nhờ đó, tôi có thể giảm bớt nghiệp xấu của 
bản thân và của trung tâm Thabarwa. 

Tôi sẽ cố gắng tiếp tục làm thiện pháp, hết việc này đến 
việc khác. Nếu không thể dạy ở đây, tôi sẽ dạy ở nơi khác. 
Nếu không thể giúp người này, tôi sẽ giúp người khác. Tôi 
chú trọng thực hành mà không dính mắc vào bất kì ai hay 
việc gì đó, thời gian hay một nơi chốn nào. Nhờ vậy mà tôi 
có thể làm những thiện pháp thù thắng và lâu dài hơn qua 
nhiều năm. 

Tôi đúc kết được nhiều bài học từ người khác, nhờ đó 
tôi biết kiểm soát bản thân, không trách móc người khác, 
không can thiệp vào hành động của họ, không nói xấu về 
họ. Đó là sự bảo hộ tốt nhất cho tôi và cho trung tâm 
Thabarwa. 

Theo tôi hiểu, những hành động, lời nói và suy nghĩ xấu 
xa bởi người khác là từ quả nghiệp của chính chúng ta, cả 
trong quá khứ lẫn hiện tại. Nếu giờ đây tôi tiếp tục phản 
ứng bằng lời nói, hành vi hay suy nghĩ bất thiện, thì vòng 
luân hồi đó sẽ không bao giờ chấm dứt. Với chánh kiến này, 
tôi giữ tâm mình và hướng dẫn đệ tử tránh ác khẩu và không 
khởi bất thiện với bất cứ ai. Đây là sự bảo hộ tốt nhất cho 
chính chúng ta. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   363RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   363 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

363 
 

ngắn đã khó, duy trì liên tục còn khó hơn. Làm một mình 
thì dễ hơn, còn làm cùng người khác thì khó hơn nhiều. Tôi 
làm được là vì tôi không trách móc cho ai. Tôi chấp nhận 
mọi chỉ trích hay phiền não đến từ người khác như là quả 
của nghiệp cũ. Nhờ đó, tôi có thể giảm bớt nghiệp xấu của 
bản thân và của trung tâm Thabarwa. 

Tôi sẽ cố gắng tiếp tục làm thiện pháp, hết việc này đến 
việc khác. Nếu không thể dạy ở đây, tôi sẽ dạy ở nơi khác. 
Nếu không thể giúp người này, tôi sẽ giúp người khác. Tôi 
chú trọng thực hành mà không dính mắc vào bất kì ai hay 
việc gì đó, thời gian hay một nơi chốn nào. Nhờ vậy mà tôi 
có thể làm những thiện pháp thù thắng và lâu dài hơn qua 
nhiều năm. 

Tôi đúc kết được nhiều bài học từ người khác, nhờ đó 
tôi biết kiểm soát bản thân, không trách móc người khác, 
không can thiệp vào hành động của họ, không nói xấu về 
họ. Đó là sự bảo hộ tốt nhất cho tôi và cho trung tâm 
Thabarwa. 

Theo tôi hiểu, những hành động, lời nói và suy nghĩ xấu 
xa bởi người khác là từ quả nghiệp của chính chúng ta, cả 
trong quá khứ lẫn hiện tại. Nếu giờ đây tôi tiếp tục phản 
ứng bằng lời nói, hành vi hay suy nghĩ bất thiện, thì vòng 
luân hồi đó sẽ không bao giờ chấm dứt. Với chánh kiến này, 
tôi giữ tâm mình và hướng dẫn đệ tử tránh ác khẩu và không 
khởi bất thiện với bất cứ ai. Đây là sự bảo hộ tốt nhất cho 
chính chúng ta. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

362 
 

hành động nhỏ thôi cũng có thể dẫn đến hậu quả lớn - 
làm thay đổi hướng đi của cả cuộc đời. Nhưng giờ đây, 
khi con đã chấp nhận rằng đó là lỗi của chính mình, con 
cảm thấy tự do hơn. 

Sayadaw: 
Sự thật vốn đầy năng lực. Khi bạn biết được sự thật, 

trong sự hiểu biết đó đã có sức mạnh rồi. Nhưng nếu bạn 
nghĩ rằng “tôi đúng, người kia sai”, thì đó chưa phải là 
chánh kiến, chưa phải là sự hiểu biết trọn vẹn. Vì thế, bạn 
sẽ không thật sự trọn vẹn hài lòng hay thỏa mãn nếu chỉ 
thấy lỗi của người khác. Rồi bạn sẽ thấy rằng để biết lỗi của 
chính mình lại là điều khó hơn rất nhiều. 

Hơn nữa, càng đổ lỗi cho người khác, bạn sẽ càng nhận 
lại sự trách móc từ nhiều phía - chắc chắn là như vậy. Chỉ 
khi bạn ngừng đổ lỗi cho người khác, sự trách móc từ người 
khác cũng giảm dần. Việc này không quá khó để kiểm 
nghiệm, thực hành, và nhận ra đúng sai. 

Khi biết nhận lỗi và chấp nhận nghiệp cũ, ta sẽ dần giảm 
bớt các bất thiện nghiệp trong hiện tại. Đây là kết quả từ 
những hành động bất thiện trong quá khứ. Vì trước kia 
không hiểu, nên chúng ta đã tạo thêm nhiều ác nghiệp. Nếu 
bây giờ có thể hiểu và chấp nhận như thế, thì ta sẽ dần dần 
giảm bớt ác nghiệp. Khi đó, mọi việc sẽ đến dễ dàng thành 
công hơn. Nếu không trả bớt các ác nghiệp trong quá khứ, 
thì rất khó thành công trong bất kỳ việc gì ở hiện tại. 

Còn tôi, tôi đã thực hành thiền và giúp đỡ người khác 
liên tục trong nhiều năm qua. Ngoài ra, từ năm 2007 đến 
nay, tôi cũng có thể làm thiện pháp cùng với đội nhóm, điều 
này thật sự rất khó. Làm thiện pháp trong một thời gian 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   362RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   362 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   363RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   363 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



364

Sayadaw Ashin Ottamathara 

365 
 

 
 RELATIONSHIPS WITH OTHERS AND 

TEAMWORK 
MỐI QUAN HỆ VỚI NGƯỜI KHÁC VÀ ĐỘI 

NHÓM 

Question 1:  

How can we work together as a team, in the roles of 
volunteers who are responsible for supporting others 
during trips like this? 

Answer:  
I can understand clearly, but you will understand later, 

the power of understanding, not the power of speaking. I 
don't need to speak too much because we are practitioners. 
If we are students, we need to explain a lot. But we are 
practitioners; we are doing good deeds, that's why we can 
understand, sooner or later. 

If they don't understand, they will not follow. But more 
and more people will follow, so there is no need to worry. 
In the past, there were many misunderstandings between 
Vietnamese and Malaysian people. At that time, one 
Malaysian nun and one Vietnamese nun stayed in the 
Thabarwa Center in the U.S. and worked together, but they 
had pressure with each other. In this way, they may have 
left the Thabarwa Center. But that was a long time ago. 

At that time, I was busy opening new Thabarwa Centers 
in other countries. That's why I was busy with the Centers, 
so I could not emphasize teaching meditation and solving 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   365RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   365 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

365 
 

 
 RELATIONSHIPS WITH OTHERS AND 

TEAMWORK 
MỐI QUAN HỆ VỚI NGƯỜI KHÁC VÀ ĐỘI 

NHÓM 

Question 1:  

How can we work together as a team, in the roles of 
volunteers who are responsible for supporting others 
during trips like this? 

Answer:  
I can understand clearly, but you will understand later, 

the power of understanding, not the power of speaking. I 
don't need to speak too much because we are practitioners. 
If we are students, we need to explain a lot. But we are 
practitioners; we are doing good deeds, that's why we can 
understand, sooner or later. 

If they don't understand, they will not follow. But more 
and more people will follow, so there is no need to worry. 
In the past, there were many misunderstandings between 
Vietnamese and Malaysian people. At that time, one 
Malaysian nun and one Vietnamese nun stayed in the 
Thabarwa Center in the U.S. and worked together, but they 
had pressure with each other. In this way, they may have 
left the Thabarwa Center. But that was a long time ago. 

At that time, I was busy opening new Thabarwa Centers 
in other countries. That's why I was busy with the Centers, 
so I could not emphasize teaching meditation and solving 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

364 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   364RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   364 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   364RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   364 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



365

Sayadaw Ashin Ottamathara 

365 
 

 
 RELATIONSHIPS WITH OTHERS AND 

TEAMWORK 
MỐI QUAN HỆ VỚI NGƯỜI KHÁC VÀ ĐỘI 

NHÓM 

Question 1:  

How can we work together as a team, in the roles of 
volunteers who are responsible for supporting others 
during trips like this? 

Answer:  
I can understand clearly, but you will understand later, 

the power of understanding, not the power of speaking. I 
don't need to speak too much because we are practitioners. 
If we are students, we need to explain a lot. But we are 
practitioners; we are doing good deeds, that's why we can 
understand, sooner or later. 

If they don't understand, they will not follow. But more 
and more people will follow, so there is no need to worry. 
In the past, there were many misunderstandings between 
Vietnamese and Malaysian people. At that time, one 
Malaysian nun and one Vietnamese nun stayed in the 
Thabarwa Center in the U.S. and worked together, but they 
had pressure with each other. In this way, they may have 
left the Thabarwa Center. But that was a long time ago. 

At that time, I was busy opening new Thabarwa Centers 
in other countries. That's why I was busy with the Centers, 
so I could not emphasize teaching meditation and solving 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   365RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   365 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

365 
 

 
 RELATIONSHIPS WITH OTHERS AND 

TEAMWORK 
MỐI QUAN HỆ VỚI NGƯỜI KHÁC VÀ ĐỘI 

NHÓM 

Question 1:  

How can we work together as a team, in the roles of 
volunteers who are responsible for supporting others 
during trips like this? 

Answer:  
I can understand clearly, but you will understand later, 

the power of understanding, not the power of speaking. I 
don't need to speak too much because we are practitioners. 
If we are students, we need to explain a lot. But we are 
practitioners; we are doing good deeds, that's why we can 
understand, sooner or later. 

If they don't understand, they will not follow. But more 
and more people will follow, so there is no need to worry. 
In the past, there were many misunderstandings between 
Vietnamese and Malaysian people. At that time, one 
Malaysian nun and one Vietnamese nun stayed in the 
Thabarwa Center in the U.S. and worked together, but they 
had pressure with each other. In this way, they may have 
left the Thabarwa Center. But that was a long time ago. 

At that time, I was busy opening new Thabarwa Centers 
in other countries. That's why I was busy with the Centers, 
so I could not emphasize teaching meditation and solving 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

364 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   364RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   364 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   365RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   365 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



366

Sayadaw Ashin Ottamathara 

367 
 

I tried to do more and more difficult good deeds. In this 
way, I believed the problems would be solved. 

I tried to fulfill the needs of others who were concerned 
with me. In this way, my need to open new Thabarwa 
Centers in other countries would be fulfilled. This is the 
cause and effect I use all the time.  

But my followers may not understand it like this, that's 
why they tried their way to open the Thabarwa Center. But 
if they used the traditional way, it was not easy to establish 
a Thabarwa Center. Even if the Thabarwa Center started, it 
might not last long because they were not learning much or 
doing good deeds like me. That's why they could not get 
success for sure. 

Because of learning from many people who are doing 
good deeds now and in the past - through past experiences 
and by reading, in this way I could understand what is the 
cause of success. I applied that knowledge to open the 
Thabarwa Center. In this way, it became my own 
experience. 

I am not urgent to get enlightenment like other 
meditators. Most meditators are urgent to get 
enlightenment, that's why they are far away from 
enlightenment. For me, I emphasize continuing to teach 
meditation retreats and opening new Thabarwa Centers. 
This is the foundation, the preparation for the future. 

If we have our own meditation center, we can practice 
freely in our center. In this way, enlightenment will not be 
difficult. If we don't have our own center, it is really 
difficult to use other monasteries or meditation centers. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   367RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   367 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

367 
 

I tried to do more and more difficult good deeds. In this 
way, I believed the problems would be solved. 

I tried to fulfill the needs of others who were concerned 
with me. In this way, my need to open new Thabarwa 
Centers in other countries would be fulfilled. This is the 
cause and effect I use all the time.  

But my followers may not understand it like this, that's 
why they tried their way to open the Thabarwa Center. But 
if they used the traditional way, it was not easy to establish 
a Thabarwa Center. Even if the Thabarwa Center started, it 
might not last long because they were not learning much or 
doing good deeds like me. That's why they could not get 
success for sure. 

Because of learning from many people who are doing 
good deeds now and in the past - through past experiences 
and by reading, in this way I could understand what is the 
cause of success. I applied that knowledge to open the 
Thabarwa Center. In this way, it became my own 
experience. 

I am not urgent to get enlightenment like other 
meditators. Most meditators are urgent to get 
enlightenment, that's why they are far away from 
enlightenment. For me, I emphasize continuing to teach 
meditation retreats and opening new Thabarwa Centers. 
This is the foundation, the preparation for the future. 

If we have our own meditation center, we can practice 
freely in our center. In this way, enlightenment will not be 
difficult. If we don't have our own center, it is really 
difficult to use other monasteries or meditation centers. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

366 
 

problems between people. Now, the Thabarwa Centers 
have become more stable, so I have more time to solve 
problems of misunderstanding between people. 

Many people got the chance to do good deeds together, 
but they could not detach from making mistakes and 
misunderstandings. In this way, they left teamwork. They 
continued doing good deeds by themselves. But for me, I 
learned a lot of lessons from others. In this way, I could 
continue with teamwork and become a leader in teamwork. 

There is an end for everything, so learning has an end, 
teaching has an end. We just need to be patient to reach the 
end naturally. If we are not patient, we will end it by 
ourselves, that is not the right or real ending. If there is a 
problem, there will be an end to the problem for sure, we 
just need to be patient. We don't need to stop the problems 
forcefully. 

I am not rejecting solving the problem intentionally but 
I don't emphasize it. I allow my followers or devotees to 
solve the problem as much as they can. But I am patient 
enough to let the problem end naturally. 

In the beginning of foreign trips like this, teaching in 
Thailand, Malaysia, Singapore, Europe, at that time, there 
was no Thabarwa Center. That's why I learned a lot about 
the difficulties of visiting and teaching in other countries.  

In Vietnam, I also went and taught meditation retreats 
but I learned a lot about the difficulties of conducting 
meditation retreats there. Those problems mostly 
concerned me because I was teaching meditation. So I 
emphasized teaching meditation freely to the public. Then 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   366RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   366 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   366RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   366 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



367

Sayadaw Ashin Ottamathara 

367 
 

I tried to do more and more difficult good deeds. In this 
way, I believed the problems would be solved. 

I tried to fulfill the needs of others who were concerned 
with me. In this way, my need to open new Thabarwa 
Centers in other countries would be fulfilled. This is the 
cause and effect I use all the time.  

But my followers may not understand it like this, that's 
why they tried their way to open the Thabarwa Center. But 
if they used the traditional way, it was not easy to establish 
a Thabarwa Center. Even if the Thabarwa Center started, it 
might not last long because they were not learning much or 
doing good deeds like me. That's why they could not get 
success for sure. 

Because of learning from many people who are doing 
good deeds now and in the past - through past experiences 
and by reading, in this way I could understand what is the 
cause of success. I applied that knowledge to open the 
Thabarwa Center. In this way, it became my own 
experience. 

I am not urgent to get enlightenment like other 
meditators. Most meditators are urgent to get 
enlightenment, that's why they are far away from 
enlightenment. For me, I emphasize continuing to teach 
meditation retreats and opening new Thabarwa Centers. 
This is the foundation, the preparation for the future. 

If we have our own meditation center, we can practice 
freely in our center. In this way, enlightenment will not be 
difficult. If we don't have our own center, it is really 
difficult to use other monasteries or meditation centers. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   367RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   367 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

367 
 

I tried to do more and more difficult good deeds. In this 
way, I believed the problems would be solved. 

I tried to fulfill the needs of others who were concerned 
with me. In this way, my need to open new Thabarwa 
Centers in other countries would be fulfilled. This is the 
cause and effect I use all the time.  

But my followers may not understand it like this, that's 
why they tried their way to open the Thabarwa Center. But 
if they used the traditional way, it was not easy to establish 
a Thabarwa Center. Even if the Thabarwa Center started, it 
might not last long because they were not learning much or 
doing good deeds like me. That's why they could not get 
success for sure. 

Because of learning from many people who are doing 
good deeds now and in the past - through past experiences 
and by reading, in this way I could understand what is the 
cause of success. I applied that knowledge to open the 
Thabarwa Center. In this way, it became my own 
experience. 

I am not urgent to get enlightenment like other 
meditators. Most meditators are urgent to get 
enlightenment, that's why they are far away from 
enlightenment. For me, I emphasize continuing to teach 
meditation retreats and opening new Thabarwa Centers. 
This is the foundation, the preparation for the future. 

If we have our own meditation center, we can practice 
freely in our center. In this way, enlightenment will not be 
difficult. If we don't have our own center, it is really 
difficult to use other monasteries or meditation centers. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

366 
 

problems between people. Now, the Thabarwa Centers 
have become more stable, so I have more time to solve 
problems of misunderstanding between people. 

Many people got the chance to do good deeds together, 
but they could not detach from making mistakes and 
misunderstandings. In this way, they left teamwork. They 
continued doing good deeds by themselves. But for me, I 
learned a lot of lessons from others. In this way, I could 
continue with teamwork and become a leader in teamwork. 

There is an end for everything, so learning has an end, 
teaching has an end. We just need to be patient to reach the 
end naturally. If we are not patient, we will end it by 
ourselves, that is not the right or real ending. If there is a 
problem, there will be an end to the problem for sure, we 
just need to be patient. We don't need to stop the problems 
forcefully. 

I am not rejecting solving the problem intentionally but 
I don't emphasize it. I allow my followers or devotees to 
solve the problem as much as they can. But I am patient 
enough to let the problem end naturally. 

In the beginning of foreign trips like this, teaching in 
Thailand, Malaysia, Singapore, Europe, at that time, there 
was no Thabarwa Center. That's why I learned a lot about 
the difficulties of visiting and teaching in other countries.  

In Vietnam, I also went and taught meditation retreats 
but I learned a lot about the difficulties of conducting 
meditation retreats there. Those problems mostly 
concerned me because I was teaching meditation. So I 
emphasized teaching meditation freely to the public. Then 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   366RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   366 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   367RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   367 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



368

Sayadaw Ashin Ottamathara 

369 
 

lầm nên họ đã rời bỏ đội nhóm. Họ tiếp tục làm thiện pháp 
một mình. Nhưng với tôi, tôi đã học được nhiều bài học từ 
người khác. Nhờ đó tôi có thể tiếp tục làm việc đội nhóm 
trên cương vị là người dẫn dắt hội chúng. 

Mọi thứ đều có kết thúc, nên học tập cũng có kết thúc, 
việc giảng dạy cũng vậy. Chúng ta chỉ cần kiên nhẫn để mọi 
việc đi đến hồi kết một cách tự nhiên. Nếu thiếu kiên nhẫn, 
chúng ta sẽ tự tạo ra một cái kết không đúng Pháp, không 
chân thực. Nếu có vấn đề thì ắt hẳn sẽ có lúc vấn đề ấy chấm 
dứt. Điều cần thiết là kiên nhẫn, không nên cưỡng cầu dập 
tắt vấn đề một cách vội vàng. 

Tôi không phủ nhận việc giải quyết vấn đề một cách có 
chủ đích, nhưng tôi không chú trọng vào nó. Tôi để cho các 
đệ tử hay học trò của mình tự giải quyết vấn đề trong khả 
năng của họ. Nhưng tôi đủ kiên nhẫn để cho vấn đề kết thúc 
một cách tự nhiên. 

Khi bắt đầu những chuyến hoằng Pháp ở nước ngoài 
như thế này - giảng dạy ở Thái Lan, Malaysia, Singapore, 
châu Âu, lúc đó chưa có Trung tâm Thabarwa. Đó là lý do 
tôi đã học được rất nhiều từ những khó khăn khi đi thăm và 
giảng dạy ở các quốc gia khác.  

Ở Việt Nam, tôi cũng đã đến và giảng dạy các khóa 
thiền, và tôi đã học hỏi được rất nhiều từ những thử thách 
khi tổ chức các khóa thiền ở đó. Những vấn đề phần lớn 
liên quan đến tôi vì tôi là người hướng dẫn thiền. Cho nên 
tôi luôn nhấn mạnh vào việc giảng dạy miễn phí cho đại 
chúng. Đồng thời, tôi cũng cố gắng làm những thiện pháp 
khó hơn. Do đó tôi tin rằng các vấn đề sẽ được tháo gỡ. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   369RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   369 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

369 
 

lầm nên họ đã rời bỏ đội nhóm. Họ tiếp tục làm thiện pháp 
một mình. Nhưng với tôi, tôi đã học được nhiều bài học từ 
người khác. Nhờ đó tôi có thể tiếp tục làm việc đội nhóm 
trên cương vị là người dẫn dắt hội chúng. 

Mọi thứ đều có kết thúc, nên học tập cũng có kết thúc, 
việc giảng dạy cũng vậy. Chúng ta chỉ cần kiên nhẫn để mọi 
việc đi đến hồi kết một cách tự nhiên. Nếu thiếu kiên nhẫn, 
chúng ta sẽ tự tạo ra một cái kết không đúng Pháp, không 
chân thực. Nếu có vấn đề thì ắt hẳn sẽ có lúc vấn đề ấy chấm 
dứt. Điều cần thiết là kiên nhẫn, không nên cưỡng cầu dập 
tắt vấn đề một cách vội vàng. 

Tôi không phủ nhận việc giải quyết vấn đề một cách có 
chủ đích, nhưng tôi không chú trọng vào nó. Tôi để cho các 
đệ tử hay học trò của mình tự giải quyết vấn đề trong khả 
năng của họ. Nhưng tôi đủ kiên nhẫn để cho vấn đề kết thúc 
một cách tự nhiên. 

Khi bắt đầu những chuyến hoằng Pháp ở nước ngoài 
như thế này - giảng dạy ở Thái Lan, Malaysia, Singapore, 
châu Âu, lúc đó chưa có Trung tâm Thabarwa. Đó là lý do 
tôi đã học được rất nhiều từ những khó khăn khi đi thăm và 
giảng dạy ở các quốc gia khác.  

Ở Việt Nam, tôi cũng đã đến và giảng dạy các khóa 
thiền, và tôi đã học hỏi được rất nhiều từ những thử thách 
khi tổ chức các khóa thiền ở đó. Những vấn đề phần lớn 
liên quan đến tôi vì tôi là người hướng dẫn thiền. Cho nên 
tôi luôn nhấn mạnh vào việc giảng dạy miễn phí cho đại 
chúng. Đồng thời, tôi cũng cố gắng làm những thiện pháp 
khó hơn. Do đó tôi tin rằng các vấn đề sẽ được tháo gỡ. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

368 
 

Establishing new Thabarwa Centers is saving merits, in this 
way, it is easier to know the truth. 

Câu hỏi 1: Làm thế nào để chúng con có thể làm việc 
đội nhóm, với vai trò là những tình nguyện viên hỗ trợ 
người khác trong những chuyến đi như thế này? 

 Trả lời:  
Tôi có thể hiểu rất rõ, nhưng về sau các bạn sẽ hiểu, đây 

là sức mạnh của sự hiểu biết, chứ không phải sức mạnh của 
lời nói. Tôi không cần phải nói quá nhiều vì chúng ta là 
những người hành đạo. Nếu là người học đạo, thì cần phải 
giải thích nhiều. Nhưng chúng ta là người thực hành, chúng 
ta đang làm thiện pháp, vì vậy sớm muộn gì chúng ta cũng 
sẽ hiểu.  
Nếu mọi người không hiểu, họ sẽ không tiếp tục đồng hành. 
Nhưng ngày càng có nhiều người cùng đi theo, vậy nên 
không cần phải lo lắng. Trong quá khứ, đã có nhiều sự hiểu 
lầm giữa người Việt Nam và người Malaysia. Khi đó, một 
tu nữ người Malaysia và một tu nữ người Việt Nam đã ở 
Trung tâm Thabarwa tại Mỹ, cùng làm việc, nhưng giữa họ 
nảy sinh sự áp lực. Vì vậy, có thể họ đã rời bỏ Trung tâm 
Thabarwa. Nhưng đó là chuyện từ rất lâu rồi. 

Lúc đó, tôi đang bận rộn mở các Trung tâm Thabarwa 
mới tại các quốc gia khác. Đó là lý do tôi không đủ thời 
gian để chú trọng vào việc giảng dạy thiền và giải quyết các 
mâu thuẫn giữa mọi người. Nay các Trung tâm Thabarwa 
đã dần ổn định, nên tôi có nhiều thời gian hơn để giải quyết 
những hiểu lầm giữa mọi người. 

Nhiều người đã có duyên cùng nhau làm thiện pháp, 
nhưng họ không thể tránh khỏi việc mắc sai lầm và hiểu 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   368RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   368 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   368RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   368 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



369

Sayadaw Ashin Ottamathara 

369 
 

lầm nên họ đã rời bỏ đội nhóm. Họ tiếp tục làm thiện pháp 
một mình. Nhưng với tôi, tôi đã học được nhiều bài học từ 
người khác. Nhờ đó tôi có thể tiếp tục làm việc đội nhóm 
trên cương vị là người dẫn dắt hội chúng. 

Mọi thứ đều có kết thúc, nên học tập cũng có kết thúc, 
việc giảng dạy cũng vậy. Chúng ta chỉ cần kiên nhẫn để mọi 
việc đi đến hồi kết một cách tự nhiên. Nếu thiếu kiên nhẫn, 
chúng ta sẽ tự tạo ra một cái kết không đúng Pháp, không 
chân thực. Nếu có vấn đề thì ắt hẳn sẽ có lúc vấn đề ấy chấm 
dứt. Điều cần thiết là kiên nhẫn, không nên cưỡng cầu dập 
tắt vấn đề một cách vội vàng. 

Tôi không phủ nhận việc giải quyết vấn đề một cách có 
chủ đích, nhưng tôi không chú trọng vào nó. Tôi để cho các 
đệ tử hay học trò của mình tự giải quyết vấn đề trong khả 
năng của họ. Nhưng tôi đủ kiên nhẫn để cho vấn đề kết thúc 
một cách tự nhiên. 

Khi bắt đầu những chuyến hoằng Pháp ở nước ngoài 
như thế này - giảng dạy ở Thái Lan, Malaysia, Singapore, 
châu Âu, lúc đó chưa có Trung tâm Thabarwa. Đó là lý do 
tôi đã học được rất nhiều từ những khó khăn khi đi thăm và 
giảng dạy ở các quốc gia khác.  

Ở Việt Nam, tôi cũng đã đến và giảng dạy các khóa 
thiền, và tôi đã học hỏi được rất nhiều từ những thử thách 
khi tổ chức các khóa thiền ở đó. Những vấn đề phần lớn 
liên quan đến tôi vì tôi là người hướng dẫn thiền. Cho nên 
tôi luôn nhấn mạnh vào việc giảng dạy miễn phí cho đại 
chúng. Đồng thời, tôi cũng cố gắng làm những thiện pháp 
khó hơn. Do đó tôi tin rằng các vấn đề sẽ được tháo gỡ. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   369RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   369 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

369 
 

lầm nên họ đã rời bỏ đội nhóm. Họ tiếp tục làm thiện pháp 
một mình. Nhưng với tôi, tôi đã học được nhiều bài học từ 
người khác. Nhờ đó tôi có thể tiếp tục làm việc đội nhóm 
trên cương vị là người dẫn dắt hội chúng. 

Mọi thứ đều có kết thúc, nên học tập cũng có kết thúc, 
việc giảng dạy cũng vậy. Chúng ta chỉ cần kiên nhẫn để mọi 
việc đi đến hồi kết một cách tự nhiên. Nếu thiếu kiên nhẫn, 
chúng ta sẽ tự tạo ra một cái kết không đúng Pháp, không 
chân thực. Nếu có vấn đề thì ắt hẳn sẽ có lúc vấn đề ấy chấm 
dứt. Điều cần thiết là kiên nhẫn, không nên cưỡng cầu dập 
tắt vấn đề một cách vội vàng. 

Tôi không phủ nhận việc giải quyết vấn đề một cách có 
chủ đích, nhưng tôi không chú trọng vào nó. Tôi để cho các 
đệ tử hay học trò của mình tự giải quyết vấn đề trong khả 
năng của họ. Nhưng tôi đủ kiên nhẫn để cho vấn đề kết thúc 
một cách tự nhiên. 

Khi bắt đầu những chuyến hoằng Pháp ở nước ngoài 
như thế này - giảng dạy ở Thái Lan, Malaysia, Singapore, 
châu Âu, lúc đó chưa có Trung tâm Thabarwa. Đó là lý do 
tôi đã học được rất nhiều từ những khó khăn khi đi thăm và 
giảng dạy ở các quốc gia khác.  

Ở Việt Nam, tôi cũng đã đến và giảng dạy các khóa 
thiền, và tôi đã học hỏi được rất nhiều từ những thử thách 
khi tổ chức các khóa thiền ở đó. Những vấn đề phần lớn 
liên quan đến tôi vì tôi là người hướng dẫn thiền. Cho nên 
tôi luôn nhấn mạnh vào việc giảng dạy miễn phí cho đại 
chúng. Đồng thời, tôi cũng cố gắng làm những thiện pháp 
khó hơn. Do đó tôi tin rằng các vấn đề sẽ được tháo gỡ. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

368 
 

Establishing new Thabarwa Centers is saving merits, in this 
way, it is easier to know the truth. 

Câu hỏi 1: Làm thế nào để chúng con có thể làm việc 
đội nhóm, với vai trò là những tình nguyện viên hỗ trợ 
người khác trong những chuyến đi như thế này? 

 Trả lời:  
Tôi có thể hiểu rất rõ, nhưng về sau các bạn sẽ hiểu, đây 

là sức mạnh của sự hiểu biết, chứ không phải sức mạnh của 
lời nói. Tôi không cần phải nói quá nhiều vì chúng ta là 
những người hành đạo. Nếu là người học đạo, thì cần phải 
giải thích nhiều. Nhưng chúng ta là người thực hành, chúng 
ta đang làm thiện pháp, vì vậy sớm muộn gì chúng ta cũng 
sẽ hiểu.  
Nếu mọi người không hiểu, họ sẽ không tiếp tục đồng hành. 
Nhưng ngày càng có nhiều người cùng đi theo, vậy nên 
không cần phải lo lắng. Trong quá khứ, đã có nhiều sự hiểu 
lầm giữa người Việt Nam và người Malaysia. Khi đó, một 
tu nữ người Malaysia và một tu nữ người Việt Nam đã ở 
Trung tâm Thabarwa tại Mỹ, cùng làm việc, nhưng giữa họ 
nảy sinh sự áp lực. Vì vậy, có thể họ đã rời bỏ Trung tâm 
Thabarwa. Nhưng đó là chuyện từ rất lâu rồi. 

Lúc đó, tôi đang bận rộn mở các Trung tâm Thabarwa 
mới tại các quốc gia khác. Đó là lý do tôi không đủ thời 
gian để chú trọng vào việc giảng dạy thiền và giải quyết các 
mâu thuẫn giữa mọi người. Nay các Trung tâm Thabarwa 
đã dần ổn định, nên tôi có nhiều thời gian hơn để giải quyết 
những hiểu lầm giữa mọi người. 

Nhiều người đã có duyên cùng nhau làm thiện pháp, 
nhưng họ không thể tránh khỏi việc mắc sai lầm và hiểu 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   368RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   368 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   369RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   369 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



370

Sayadaw Ashin Ottamathara 

371 
 

Question 2:  

Dear Sayadaw, when I was speaking with Sayalay 
Tien, she shared with me about the concept of the 
collective mind. I found it very interesting, and I would 
like to learn more about it. 

Could you kindly explain more about what the 
collective mind is? How should we practice to be aware 
of the collective mind and not be unconsciously 
influenced by it, especially in group situations where 
people's minds may influence one another? 

Answer:  
Teamwork in society concerns the people, how many 

people in a country, a company, or an organization, but 
most of them don’t know about the collective mind.  

For me, I emphasize more on the mind than on living 
beings or human beings. If there are many people, the 
quality of the collective mind will be lower and lower. If 
there are only a few people, the collective mind will be 
higher. 

Concerning the Thabarwa Center, there is freedom to be 
together. Anyone can stay in the Thabarwa Center. Also, 
anyone can follow the trip. That’s why it is difficult to know 
about the Thabarwa Center - because of not much 
controlling people, not much controlling limits. 

Therefore, most people in society find it difficult to 
know about the Thabarwa Center. And also, they find it 
difficult to know about me. Because of the freedom in the 
Thabarwa Center, So, there are many unknown people in 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   371RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   371 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

371 
 

Question 2:  

Dear Sayadaw, when I was speaking with Sayalay 
Tien, she shared with me about the concept of the 
collective mind. I found it very interesting, and I would 
like to learn more about it. 

Could you kindly explain more about what the 
collective mind is? How should we practice to be aware 
of the collective mind and not be unconsciously 
influenced by it, especially in group situations where 
people's minds may influence one another? 

Answer:  
Teamwork in society concerns the people, how many 

people in a country, a company, or an organization, but 
most of them don’t know about the collective mind.  

For me, I emphasize more on the mind than on living 
beings or human beings. If there are many people, the 
quality of the collective mind will be lower and lower. If 
there are only a few people, the collective mind will be 
higher. 

Concerning the Thabarwa Center, there is freedom to be 
together. Anyone can stay in the Thabarwa Center. Also, 
anyone can follow the trip. That’s why it is difficult to know 
about the Thabarwa Center - because of not much 
controlling people, not much controlling limits. 

Therefore, most people in society find it difficult to 
know about the Thabarwa Center. And also, they find it 
difficult to know about me. Because of the freedom in the 
Thabarwa Center, So, there are many unknown people in 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

370 
 

Tôi đã cố gắng đáp ứng nhu cầu của những người hữu 
duyên. Nhờ vậy, nhu cầu thành lập các Trung tâm 
Thabarwa mới ở các quốc gia khác của tôi sẽ được viên 
mãn. Đây là nhân quả mà tôi luôn áp dụng.  

Nhưng các học trò của tôi có thể chưa thấy ra được, nên 
họ tự tìm cách riêng để mở trung tâm. Nhưng nếu họ đi theo 
lối mòn truyền thống, việc mở một trung tâm không phải 
dễ. Giả sử có mở được, trung tâm ấy cũng khó tồn tại lâu 
dài nếu họ chưa học hỏi hoặc làm thiện pháp đủ nhiều như 
tôi. Bởi thế, họ khó có thể đạt được thành tựu. 

Nhờ học hỏi nhiều người đang làm thiện pháp từ xưa 
đến nay cũng như từ kinh nghiệm trước đó hay qua việc 
nghiên cứu sách vở, tôi đã có thể hiểu được yếu tố đưa đến 
thành công. Tôi áp dụng kiến thức đó để mở Trung tâm 
Thabarwa, nhờ vậy, điều đó đã trở thành kinh nghiệm của 
riêng tôi. 

Tôi không nôn nóng tìm cầu giác ngộ như nhiều hành 
giả khác. Bởi lẽ phần nhiều người thực hành thiền lại nôn 
nóng muốn chứng đắc, nên họ càng xa rời giác ngộ. Đối với 
tôi, tôi nhấn mạnh vào việc tiếp tục giảng dạy các khóa 
thiền và mở các Trung tâm Thabarwa mới. Đây là nền tảng, 
sự chuẩn bị cho tương lai. 

Nếu chúng ta có trung tâm thiền của riêng mình, chúng 
ta có thể thực hành tự do trong chính nơi đó. Khi ấy, giác 
ngộ sẽ không còn xa vời. Nếu chúng ta không có trung tâm 
riêng, thực sự rất khó khăn khi nương nhờ vào các thiền 
viện hoặc trung tâm thiền của người khác. Việc thành lập 
các Trung tâm Thabarwa mới cũng chính là đang tích lũy 
phước báu. Nhờ vậy, sẽ dễ dàng hơn để thấy ra sự thật. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   370RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   370 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   370RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   370 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



371

Sayadaw Ashin Ottamathara 

371 
 

Question 2:  

Dear Sayadaw, when I was speaking with Sayalay 
Tien, she shared with me about the concept of the 
collective mind. I found it very interesting, and I would 
like to learn more about it. 

Could you kindly explain more about what the 
collective mind is? How should we practice to be aware 
of the collective mind and not be unconsciously 
influenced by it, especially in group situations where 
people's minds may influence one another? 

Answer:  
Teamwork in society concerns the people, how many 

people in a country, a company, or an organization, but 
most of them don’t know about the collective mind.  

For me, I emphasize more on the mind than on living 
beings or human beings. If there are many people, the 
quality of the collective mind will be lower and lower. If 
there are only a few people, the collective mind will be 
higher. 

Concerning the Thabarwa Center, there is freedom to be 
together. Anyone can stay in the Thabarwa Center. Also, 
anyone can follow the trip. That’s why it is difficult to know 
about the Thabarwa Center - because of not much 
controlling people, not much controlling limits. 

Therefore, most people in society find it difficult to 
know about the Thabarwa Center. And also, they find it 
difficult to know about me. Because of the freedom in the 
Thabarwa Center, So, there are many unknown people in 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   371RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   371 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

371 
 

Question 2:  

Dear Sayadaw, when I was speaking with Sayalay 
Tien, she shared with me about the concept of the 
collective mind. I found it very interesting, and I would 
like to learn more about it. 

Could you kindly explain more about what the 
collective mind is? How should we practice to be aware 
of the collective mind and not be unconsciously 
influenced by it, especially in group situations where 
people's minds may influence one another? 

Answer:  
Teamwork in society concerns the people, how many 

people in a country, a company, or an organization, but 
most of them don’t know about the collective mind.  

For me, I emphasize more on the mind than on living 
beings or human beings. If there are many people, the 
quality of the collective mind will be lower and lower. If 
there are only a few people, the collective mind will be 
higher. 

Concerning the Thabarwa Center, there is freedom to be 
together. Anyone can stay in the Thabarwa Center. Also, 
anyone can follow the trip. That’s why it is difficult to know 
about the Thabarwa Center - because of not much 
controlling people, not much controlling limits. 

Therefore, most people in society find it difficult to 
know about the Thabarwa Center. And also, they find it 
difficult to know about me. Because of the freedom in the 
Thabarwa Center, So, there are many unknown people in 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

370 
 

Tôi đã cố gắng đáp ứng nhu cầu của những người hữu 
duyên. Nhờ vậy, nhu cầu thành lập các Trung tâm 
Thabarwa mới ở các quốc gia khác của tôi sẽ được viên 
mãn. Đây là nhân quả mà tôi luôn áp dụng.  

Nhưng các học trò của tôi có thể chưa thấy ra được, nên 
họ tự tìm cách riêng để mở trung tâm. Nhưng nếu họ đi theo 
lối mòn truyền thống, việc mở một trung tâm không phải 
dễ. Giả sử có mở được, trung tâm ấy cũng khó tồn tại lâu 
dài nếu họ chưa học hỏi hoặc làm thiện pháp đủ nhiều như 
tôi. Bởi thế, họ khó có thể đạt được thành tựu. 

Nhờ học hỏi nhiều người đang làm thiện pháp từ xưa 
đến nay cũng như từ kinh nghiệm trước đó hay qua việc 
nghiên cứu sách vở, tôi đã có thể hiểu được yếu tố đưa đến 
thành công. Tôi áp dụng kiến thức đó để mở Trung tâm 
Thabarwa, nhờ vậy, điều đó đã trở thành kinh nghiệm của 
riêng tôi. 

Tôi không nôn nóng tìm cầu giác ngộ như nhiều hành 
giả khác. Bởi lẽ phần nhiều người thực hành thiền lại nôn 
nóng muốn chứng đắc, nên họ càng xa rời giác ngộ. Đối với 
tôi, tôi nhấn mạnh vào việc tiếp tục giảng dạy các khóa 
thiền và mở các Trung tâm Thabarwa mới. Đây là nền tảng, 
sự chuẩn bị cho tương lai. 

Nếu chúng ta có trung tâm thiền của riêng mình, chúng 
ta có thể thực hành tự do trong chính nơi đó. Khi ấy, giác 
ngộ sẽ không còn xa vời. Nếu chúng ta không có trung tâm 
riêng, thực sự rất khó khăn khi nương nhờ vào các thiền 
viện hoặc trung tâm thiền của người khác. Việc thành lập 
các Trung tâm Thabarwa mới cũng chính là đang tích lũy 
phước báu. Nhờ vậy, sẽ dễ dàng hơn để thấy ra sự thật. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   370RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   370 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   371RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   371 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



372

Sayadaw Ashin Ottamathara 

373 
 

interested in solving the problems of the people and 
meditators. 

In this way, I can solve the problems of many meditators 
and many people in society. In this way, I can do what I 
want to do. I can get success in my job. 

So, not knowing how many people are in the Thabarwa 
Center, or how many branches the Thabarwa Center has - 
I’m not much interested. This is detachment. That’s why I 
can use the power of detachment concerning myself and the 
Thabarwa Center. 

If I did not establish my own meditation center, I could 
not use teamwork like this. Because of opening the 
Thabarwa Center one after another, I can now use limitless 
teamwork, limitless power, and limitless collective mind. 

Câu hỏi 2: Dạ kính thưa Ngài, khi con trò chuyện với 
Sư cô Tiên, cô có chia sẻ với con về khái niệm “tâm thức 
tập thể - collective mind”. Con thấy đây là một điều rất 
thú vị, và con mong được học hỏi thêm. 

Ngài có thể giải thích rõ hơn về “tâm thức tập thể” là 
gì? Chúng con nên thực hành như thế nào để nhận diện 
và không bị cuốn theo những ảnh hưởng đó một cách vô 
thức, đặc biệt là khi sống hoặc làm việc trong tập thể, 
nơi mà tâm người này dễ ảnh hưởng đến người khác? 

Chúng con nên thực hành như thế nào để nhận diện 
và không bị cuốn theo những ảnh hưởng đó một cách vô 
thức? 

Trả lời: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   373RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   373 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

373 
 

interested in solving the problems of the people and 
meditators. 

In this way, I can solve the problems of many meditators 
and many people in society. In this way, I can do what I 
want to do. I can get success in my job. 

So, not knowing how many people are in the Thabarwa 
Center, or how many branches the Thabarwa Center has - 
I’m not much interested. This is detachment. That’s why I 
can use the power of detachment concerning myself and the 
Thabarwa Center. 

If I did not establish my own meditation center, I could 
not use teamwork like this. Because of opening the 
Thabarwa Center one after another, I can now use limitless 
teamwork, limitless power, and limitless collective mind. 

Câu hỏi 2: Dạ kính thưa Ngài, khi con trò chuyện với 
Sư cô Tiên, cô có chia sẻ với con về khái niệm “tâm thức 
tập thể - collective mind”. Con thấy đây là một điều rất 
thú vị, và con mong được học hỏi thêm. 

Ngài có thể giải thích rõ hơn về “tâm thức tập thể” là 
gì? Chúng con nên thực hành như thế nào để nhận diện 
và không bị cuốn theo những ảnh hưởng đó một cách vô 
thức, đặc biệt là khi sống hoặc làm việc trong tập thể, 
nơi mà tâm người này dễ ảnh hưởng đến người khác? 

Chúng con nên thực hành như thế nào để nhận diện 
và không bị cuốn theo những ảnh hưởng đó một cách vô 
thức? 

Trả lời: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

372 
 

the Thabarwa Center. They may not show their real 
identity. 
But I allow it. I don’t want to know. I just need to fulfill 
their needs. Some people want to start a new life. They want 
to hide their past life. Then they will be ordained as monks 
or nuns, or they will stay in the meditation center. 

In most meditation centers, they may not allow that. But 
in the Thabarwa Center, I allow it. Because I emphasize the 
mind. I try to fulfill their mind. This is fulfilling the needs 
of the mind, this is not doing bad deeds. 

That’s why the collective mind of the Thabarwa Center 
is also difficult to understand. Even for me, it is difficult. 
For other people, it is even more difficult to know about the 
Thabarwa Center and the collective mind after joining the 
Thabarwa Center. 

But I’m not interested in knowing. I’m interested in 
using it in the best way. I will use anyone and any kind of 
collective mind to do good deeds. This is doing good deeds 
beyond limits. We don’t need to know who is who. We just 
need to continue doing good deeds. 

I'm not much interested in who is staying in the 
Thabarwa Center - what kind of people are staying there. 
But I'm interested in doing good deeds together, in doing 
good deeds freely, beyond limits. That’s why I am able to 
do like this. 

It is the same for me, I'm not interested in people 
knowing me or knowing who I am. I’m not interested in 
others knowing about me or the Thabarwa Center. I’m 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   372RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   372 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   372RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   372 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



373

Sayadaw Ashin Ottamathara 

373 
 

interested in solving the problems of the people and 
meditators. 

In this way, I can solve the problems of many meditators 
and many people in society. In this way, I can do what I 
want to do. I can get success in my job. 

So, not knowing how many people are in the Thabarwa 
Center, or how many branches the Thabarwa Center has - 
I’m not much interested. This is detachment. That’s why I 
can use the power of detachment concerning myself and the 
Thabarwa Center. 

If I did not establish my own meditation center, I could 
not use teamwork like this. Because of opening the 
Thabarwa Center one after another, I can now use limitless 
teamwork, limitless power, and limitless collective mind. 

Câu hỏi 2: Dạ kính thưa Ngài, khi con trò chuyện với 
Sư cô Tiên, cô có chia sẻ với con về khái niệm “tâm thức 
tập thể - collective mind”. Con thấy đây là một điều rất 
thú vị, và con mong được học hỏi thêm. 

Ngài có thể giải thích rõ hơn về “tâm thức tập thể” là 
gì? Chúng con nên thực hành như thế nào để nhận diện 
và không bị cuốn theo những ảnh hưởng đó một cách vô 
thức, đặc biệt là khi sống hoặc làm việc trong tập thể, 
nơi mà tâm người này dễ ảnh hưởng đến người khác? 

Chúng con nên thực hành như thế nào để nhận diện 
và không bị cuốn theo những ảnh hưởng đó một cách vô 
thức? 

Trả lời: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   373RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   373 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

373 
 

interested in solving the problems of the people and 
meditators. 

In this way, I can solve the problems of many meditators 
and many people in society. In this way, I can do what I 
want to do. I can get success in my job. 

So, not knowing how many people are in the Thabarwa 
Center, or how many branches the Thabarwa Center has - 
I’m not much interested. This is detachment. That’s why I 
can use the power of detachment concerning myself and the 
Thabarwa Center. 

If I did not establish my own meditation center, I could 
not use teamwork like this. Because of opening the 
Thabarwa Center one after another, I can now use limitless 
teamwork, limitless power, and limitless collective mind. 

Câu hỏi 2: Dạ kính thưa Ngài, khi con trò chuyện với 
Sư cô Tiên, cô có chia sẻ với con về khái niệm “tâm thức 
tập thể - collective mind”. Con thấy đây là một điều rất 
thú vị, và con mong được học hỏi thêm. 

Ngài có thể giải thích rõ hơn về “tâm thức tập thể” là 
gì? Chúng con nên thực hành như thế nào để nhận diện 
và không bị cuốn theo những ảnh hưởng đó một cách vô 
thức, đặc biệt là khi sống hoặc làm việc trong tập thể, 
nơi mà tâm người này dễ ảnh hưởng đến người khác? 

Chúng con nên thực hành như thế nào để nhận diện 
và không bị cuốn theo những ảnh hưởng đó một cách vô 
thức? 

Trả lời: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

372 
 

the Thabarwa Center. They may not show their real 
identity. 
But I allow it. I don’t want to know. I just need to fulfill 
their needs. Some people want to start a new life. They want 
to hide their past life. Then they will be ordained as monks 
or nuns, or they will stay in the meditation center. 

In most meditation centers, they may not allow that. But 
in the Thabarwa Center, I allow it. Because I emphasize the 
mind. I try to fulfill their mind. This is fulfilling the needs 
of the mind, this is not doing bad deeds. 

That’s why the collective mind of the Thabarwa Center 
is also difficult to understand. Even for me, it is difficult. 
For other people, it is even more difficult to know about the 
Thabarwa Center and the collective mind after joining the 
Thabarwa Center. 

But I’m not interested in knowing. I’m interested in 
using it in the best way. I will use anyone and any kind of 
collective mind to do good deeds. This is doing good deeds 
beyond limits. We don’t need to know who is who. We just 
need to continue doing good deeds. 

I'm not much interested in who is staying in the 
Thabarwa Center - what kind of people are staying there. 
But I'm interested in doing good deeds together, in doing 
good deeds freely, beyond limits. That’s why I am able to 
do like this. 

It is the same for me, I'm not interested in people 
knowing me or knowing who I am. I’m not interested in 
others knowing about me or the Thabarwa Center. I’m 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   372RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   372 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   373RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   373 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



374

Sayadaw Ashin Ottamathara 

375 
 

Do đó, cái gọi là “tâm thức tập thể” của Thabarwa cũng 
là điều khó hiểu. Ngay cả với tôi, cũng không dễ thấy hết. 
Đối với người ngoài, lại càng khó hiểu hơn khi họ tham gia 
vào Thabarwa. 

Nhưng tôi không quan tâm đến việc hiểu (các tâm). Tôi 
quan tâm đến việc sử dụng tâm ấy - bất kỳ tâm nào - theo 
cách tốt nhất. Tôi sẽ sử dụng bất kỳ ai, và bất kỳ tâm thức 
tập thể nào, để cùng nhau làm việc thiện. Đây là hành thiện 
vượt ngoài mọi giới hạn. Chúng ta không cần biết ai là ai. 
Chỉ cần tiếp tục làm điều thiện. 

Tôi không quá để ý ai đang sống trong Thabarwa - họ 
là người như thế nào. Điều tôi quan tâm là: cùng nhau hành 
thiện, cùng nhau sống tự do và không bị giới hạn trong việc 
làm thiện. Chính vì vậy, tôi mới có thể làm được như thế 
này. 

Đối với tôi cũng vậy, tôi không quan tâm người khác có 
biết tôi là ai hay không. Tôi không thấy cần thiết để người 
khác hiểu về tôi hay về trung tâm Thabarwa. Điều tôi quan 
tâm là làm sao để giúp người, giúp thiền sinh giải quyết khổ 
đau của họ. 

Chính nhờ như vậy, tôi mới có thể tháo gỡ được những 
vấn đề sâu xa trong tâm của rất nhiều thiền sinh, rất nhiều 
người trong xã hội. Và nhờ vậy, tôi có thể thực hiện được 
những gì mình cần làm. Tôi có thể thành tựu công việc của 
mình. 

Cho nên, việc không biết có bao nhiêu người đang sống 
trong Thabarwa, hay có bao nhiêu chi nhánh của Thabarwa 
- tôi không quá chú trọng đến vấn đề này. Đó chính là sự 
xả ly. Nhờ xả ly khỏi những điều đó, tôi có thể sử dụng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   375RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   375 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

375 
 

Do đó, cái gọi là “tâm thức tập thể” của Thabarwa cũng 
là điều khó hiểu. Ngay cả với tôi, cũng không dễ thấy hết. 
Đối với người ngoài, lại càng khó hiểu hơn khi họ tham gia 
vào Thabarwa. 

Nhưng tôi không quan tâm đến việc hiểu (các tâm). Tôi 
quan tâm đến việc sử dụng tâm ấy - bất kỳ tâm nào - theo 
cách tốt nhất. Tôi sẽ sử dụng bất kỳ ai, và bất kỳ tâm thức 
tập thể nào, để cùng nhau làm việc thiện. Đây là hành thiện 
vượt ngoài mọi giới hạn. Chúng ta không cần biết ai là ai. 
Chỉ cần tiếp tục làm điều thiện. 

Tôi không quá để ý ai đang sống trong Thabarwa - họ 
là người như thế nào. Điều tôi quan tâm là: cùng nhau hành 
thiện, cùng nhau sống tự do và không bị giới hạn trong việc 
làm thiện. Chính vì vậy, tôi mới có thể làm được như thế 
này. 

Đối với tôi cũng vậy, tôi không quan tâm người khác có 
biết tôi là ai hay không. Tôi không thấy cần thiết để người 
khác hiểu về tôi hay về trung tâm Thabarwa. Điều tôi quan 
tâm là làm sao để giúp người, giúp thiền sinh giải quyết khổ 
đau của họ. 

Chính nhờ như vậy, tôi mới có thể tháo gỡ được những 
vấn đề sâu xa trong tâm của rất nhiều thiền sinh, rất nhiều 
người trong xã hội. Và nhờ vậy, tôi có thể thực hiện được 
những gì mình cần làm. Tôi có thể thành tựu công việc của 
mình. 

Cho nên, việc không biết có bao nhiêu người đang sống 
trong Thabarwa, hay có bao nhiêu chi nhánh của Thabarwa 
- tôi không quá chú trọng đến vấn đề này. Đó chính là sự 
xả ly. Nhờ xả ly khỏi những điều đó, tôi có thể sử dụng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

374 
 

Làm việc chung trong xã hội thường liên quan đến con 
người - một nhóm người trong một quốc gia, một công ty 
hay một tổ chức - nhưng hầu hết họ không hiểu về “tâm 
thức tập thể” (tâm thức cộng động). 

Còn tôi, tôi đặt trọng tâm vào tâm nhiều hơn là vào con 
người hay chúng sinh. Khi có quá nhiều người, chất lượng 
của tâm thức tập thể sẽ càng ngày càng giảm. Ngược lại, 
khi chỉ có một số ít người, thì tâm thức tập thể ấy lại trở 
nên sâu sắc hơn. 

Ở Thabarwa, bạn có tự do để sống cùng nhau. Ai cũng 
có thể đến ở trong trung tâm Thabarwa. Ai cũng có thể theo 
hành trình tu tập. Chính vì vậy, nhiều người ngoài đời 
không dễ hiểu được Thabarwa - bởi vì ở đây, chúng tôi 
không kiểm soát con người, không giới hạn họ. 

Vì thế, phần lớn người đời cảm thấy khó để hiểu 
Thabarwa. Họ cũng khó hiểu được tôi. Bởi vì trong sự tự 
do của Thabarwa, có rất nhiều người sống mà không để lộ 
rõ thân phận. Họ có thể không bộc lộ danh tính thật. 

Nhưng tôi chấp nhận điều đó. Tôi không cần biết họ là 
ai. Tôi chỉ cần lắng nghe và đáp ứng nhu cầu của tâm họ. 
Có người muốn bắt đầu một cuộc đời mới. Họ muốn quên 
đi quá khứ. Vậy thì họ đến xin xuất gia, trở thành tu sĩ, hoặc 
chỉ ở lại như một thiền sinh trong trung tâm. 

Ở nhiều trung tâm thiền khác, điều đó có thể không 
được cho phép. Nhưng ở Thabarwa, tôi cho phép. Vì tôi đặt 
tâm lên hàng đầu. Tôi chỉ muốn làm dịu tâm họ. Đây là cách 
thực hành đáp ứng mong muốn của tâm, không phải là làm 
điều bất thiện. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   374RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   374 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   374RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   374 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



375

Sayadaw Ashin Ottamathara 

375 
 

Do đó, cái gọi là “tâm thức tập thể” của Thabarwa cũng 
là điều khó hiểu. Ngay cả với tôi, cũng không dễ thấy hết. 
Đối với người ngoài, lại càng khó hiểu hơn khi họ tham gia 
vào Thabarwa. 

Nhưng tôi không quan tâm đến việc hiểu (các tâm). Tôi 
quan tâm đến việc sử dụng tâm ấy - bất kỳ tâm nào - theo 
cách tốt nhất. Tôi sẽ sử dụng bất kỳ ai, và bất kỳ tâm thức 
tập thể nào, để cùng nhau làm việc thiện. Đây là hành thiện 
vượt ngoài mọi giới hạn. Chúng ta không cần biết ai là ai. 
Chỉ cần tiếp tục làm điều thiện. 

Tôi không quá để ý ai đang sống trong Thabarwa - họ 
là người như thế nào. Điều tôi quan tâm là: cùng nhau hành 
thiện, cùng nhau sống tự do và không bị giới hạn trong việc 
làm thiện. Chính vì vậy, tôi mới có thể làm được như thế 
này. 

Đối với tôi cũng vậy, tôi không quan tâm người khác có 
biết tôi là ai hay không. Tôi không thấy cần thiết để người 
khác hiểu về tôi hay về trung tâm Thabarwa. Điều tôi quan 
tâm là làm sao để giúp người, giúp thiền sinh giải quyết khổ 
đau của họ. 

Chính nhờ như vậy, tôi mới có thể tháo gỡ được những 
vấn đề sâu xa trong tâm của rất nhiều thiền sinh, rất nhiều 
người trong xã hội. Và nhờ vậy, tôi có thể thực hiện được 
những gì mình cần làm. Tôi có thể thành tựu công việc của 
mình. 

Cho nên, việc không biết có bao nhiêu người đang sống 
trong Thabarwa, hay có bao nhiêu chi nhánh của Thabarwa 
- tôi không quá chú trọng đến vấn đề này. Đó chính là sự 
xả ly. Nhờ xả ly khỏi những điều đó, tôi có thể sử dụng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   375RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   375 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

375 
 

Do đó, cái gọi là “tâm thức tập thể” của Thabarwa cũng 
là điều khó hiểu. Ngay cả với tôi, cũng không dễ thấy hết. 
Đối với người ngoài, lại càng khó hiểu hơn khi họ tham gia 
vào Thabarwa. 

Nhưng tôi không quan tâm đến việc hiểu (các tâm). Tôi 
quan tâm đến việc sử dụng tâm ấy - bất kỳ tâm nào - theo 
cách tốt nhất. Tôi sẽ sử dụng bất kỳ ai, và bất kỳ tâm thức 
tập thể nào, để cùng nhau làm việc thiện. Đây là hành thiện 
vượt ngoài mọi giới hạn. Chúng ta không cần biết ai là ai. 
Chỉ cần tiếp tục làm điều thiện. 

Tôi không quá để ý ai đang sống trong Thabarwa - họ 
là người như thế nào. Điều tôi quan tâm là: cùng nhau hành 
thiện, cùng nhau sống tự do và không bị giới hạn trong việc 
làm thiện. Chính vì vậy, tôi mới có thể làm được như thế 
này. 

Đối với tôi cũng vậy, tôi không quan tâm người khác có 
biết tôi là ai hay không. Tôi không thấy cần thiết để người 
khác hiểu về tôi hay về trung tâm Thabarwa. Điều tôi quan 
tâm là làm sao để giúp người, giúp thiền sinh giải quyết khổ 
đau của họ. 

Chính nhờ như vậy, tôi mới có thể tháo gỡ được những 
vấn đề sâu xa trong tâm của rất nhiều thiền sinh, rất nhiều 
người trong xã hội. Và nhờ vậy, tôi có thể thực hiện được 
những gì mình cần làm. Tôi có thể thành tựu công việc của 
mình. 

Cho nên, việc không biết có bao nhiêu người đang sống 
trong Thabarwa, hay có bao nhiêu chi nhánh của Thabarwa 
- tôi không quá chú trọng đến vấn đề này. Đó chính là sự 
xả ly. Nhờ xả ly khỏi những điều đó, tôi có thể sử dụng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

374 
 

Làm việc chung trong xã hội thường liên quan đến con 
người - một nhóm người trong một quốc gia, một công ty 
hay một tổ chức - nhưng hầu hết họ không hiểu về “tâm 
thức tập thể” (tâm thức cộng động). 

Còn tôi, tôi đặt trọng tâm vào tâm nhiều hơn là vào con 
người hay chúng sinh. Khi có quá nhiều người, chất lượng 
của tâm thức tập thể sẽ càng ngày càng giảm. Ngược lại, 
khi chỉ có một số ít người, thì tâm thức tập thể ấy lại trở 
nên sâu sắc hơn. 

Ở Thabarwa, bạn có tự do để sống cùng nhau. Ai cũng 
có thể đến ở trong trung tâm Thabarwa. Ai cũng có thể theo 
hành trình tu tập. Chính vì vậy, nhiều người ngoài đời 
không dễ hiểu được Thabarwa - bởi vì ở đây, chúng tôi 
không kiểm soát con người, không giới hạn họ. 

Vì thế, phần lớn người đời cảm thấy khó để hiểu 
Thabarwa. Họ cũng khó hiểu được tôi. Bởi vì trong sự tự 
do của Thabarwa, có rất nhiều người sống mà không để lộ 
rõ thân phận. Họ có thể không bộc lộ danh tính thật. 

Nhưng tôi chấp nhận điều đó. Tôi không cần biết họ là 
ai. Tôi chỉ cần lắng nghe và đáp ứng nhu cầu của tâm họ. 
Có người muốn bắt đầu một cuộc đời mới. Họ muốn quên 
đi quá khứ. Vậy thì họ đến xin xuất gia, trở thành tu sĩ, hoặc 
chỉ ở lại như một thiền sinh trong trung tâm. 

Ở nhiều trung tâm thiền khác, điều đó có thể không 
được cho phép. Nhưng ở Thabarwa, tôi cho phép. Vì tôi đặt 
tâm lên hàng đầu. Tôi chỉ muốn làm dịu tâm họ. Đây là cách 
thực hành đáp ứng mong muốn của tâm, không phải là làm 
điều bất thiện. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   374RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   374 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   375RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   375 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



376

Sayadaw Ashin Ottamathara 

377 
 

Concerning society, monks’ and nuns’ life is also a kind 
of life in society. So, concerning oneself, no one is 
complete. Nothing is complete. Therefore, you can do the 
same as the laypeople, or you can stay by yourself. You can 
do both. 

But whatever you do, there will be side effects for sure. 
If you are doing the same as lay people, there will be side 
effects. If you are not doing it together with lay people, 
there will also be side effects. 

So, in this condition, we can practice the method of 
doing only and not doing only. We may be doing together 
with the lay people, but it should be doing only with a 
detached mind. This is the solution. 

If we are not doing together with lay people, it should 
be not doing only with a detached mind from not doing or 
not following their tradition. 

In this way, we can make use of the activities in society 
in the best way. We may follow the tradition, or we may 
not follow. But it should be doing only and not doing only. 
This is solving the problem according to the Dhamma, 
according to the way of the Buddha. 

I have to do this all the time concerning the people in 
society. Because of helping people, I have to deal with 
people all the time. In the past, there were not many 
meditation retreats like this. Therefore, because many 
people and meditators are interested in other methods, other 
teachings, not my teaching, that’s why I don’t emphasize 
conducting more and more retreats like this. I can accept 
whatever happens. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   377RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   377 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

377 
 

Concerning society, monks’ and nuns’ life is also a kind 
of life in society. So, concerning oneself, no one is 
complete. Nothing is complete. Therefore, you can do the 
same as the laypeople, or you can stay by yourself. You can 
do both. 

But whatever you do, there will be side effects for sure. 
If you are doing the same as lay people, there will be side 
effects. If you are not doing it together with lay people, 
there will also be side effects. 

So, in this condition, we can practice the method of 
doing only and not doing only. We may be doing together 
with the lay people, but it should be doing only with a 
detached mind. This is the solution. 

If we are not doing together with lay people, it should 
be not doing only with a detached mind from not doing or 
not following their tradition. 

In this way, we can make use of the activities in society 
in the best way. We may follow the tradition, or we may 
not follow. But it should be doing only and not doing only. 
This is solving the problem according to the Dhamma, 
according to the way of the Buddha. 

I have to do this all the time concerning the people in 
society. Because of helping people, I have to deal with 
people all the time. In the past, there were not many 
meditation retreats like this. Therefore, because many 
people and meditators are interested in other methods, other 
teachings, not my teaching, that’s why I don’t emphasize 
conducting more and more retreats like this. I can accept 
whatever happens. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

376 
 

được năng lực của sự xả ly - đối với bản thân và đối với 
Thabarwa.  

Nếu tôi không tự mình thành lập trung tâm thiền riêng, 
tôi sẽ không thể vận dụng được cách làm việc đội nhóm như 
thế này. Chính nhờ việc thành lập các trung tâm Thabarwa 
- hết trung tâm này đến trung tâm khác - tôi mới có thể sử 
dụng được sức mạnh của làm việc đội nhóm không giới 
hạn, năng lượng không giới hạn, và cả tâm thức tập thể 
không giới hạn. 

Question 3:  

Venerable Sayadaw, in Vietnamese, there is a 
proverb that says: “When with the Buddha, wear the 
monk’s robe; when with the ghost, wear paper clothes.” 
It means that one should adjust their behavior 
depending on the people they are with. 

I would like to ask: Is it skillful or appropriate, 
according to Dhamma, to adjust our conduct based on 
the group we are interacting with? Should we be flexible 
like that? Or is there a risk that such adaptation may 
lead us to lose mindfulness, drift away from the 
Dhamma, or even commit unwholesome actions? 

Because many lay people live in different social 
situations, and they often feel pressure to adapt. I wish 
to know how we should practice wisely in such 
circumstances. 

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   376RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   376 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   376RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   376 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



377

Sayadaw Ashin Ottamathara 

377 
 

Concerning society, monks’ and nuns’ life is also a kind 
of life in society. So, concerning oneself, no one is 
complete. Nothing is complete. Therefore, you can do the 
same as the laypeople, or you can stay by yourself. You can 
do both. 

But whatever you do, there will be side effects for sure. 
If you are doing the same as lay people, there will be side 
effects. If you are not doing it together with lay people, 
there will also be side effects. 

So, in this condition, we can practice the method of 
doing only and not doing only. We may be doing together 
with the lay people, but it should be doing only with a 
detached mind. This is the solution. 

If we are not doing together with lay people, it should 
be not doing only with a detached mind from not doing or 
not following their tradition. 

In this way, we can make use of the activities in society 
in the best way. We may follow the tradition, or we may 
not follow. But it should be doing only and not doing only. 
This is solving the problem according to the Dhamma, 
according to the way of the Buddha. 

I have to do this all the time concerning the people in 
society. Because of helping people, I have to deal with 
people all the time. In the past, there were not many 
meditation retreats like this. Therefore, because many 
people and meditators are interested in other methods, other 
teachings, not my teaching, that’s why I don’t emphasize 
conducting more and more retreats like this. I can accept 
whatever happens. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   377RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   377 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

377 
 

Concerning society, monks’ and nuns’ life is also a kind 
of life in society. So, concerning oneself, no one is 
complete. Nothing is complete. Therefore, you can do the 
same as the laypeople, or you can stay by yourself. You can 
do both. 

But whatever you do, there will be side effects for sure. 
If you are doing the same as lay people, there will be side 
effects. If you are not doing it together with lay people, 
there will also be side effects. 

So, in this condition, we can practice the method of 
doing only and not doing only. We may be doing together 
with the lay people, but it should be doing only with a 
detached mind. This is the solution. 

If we are not doing together with lay people, it should 
be not doing only with a detached mind from not doing or 
not following their tradition. 

In this way, we can make use of the activities in society 
in the best way. We may follow the tradition, or we may 
not follow. But it should be doing only and not doing only. 
This is solving the problem according to the Dhamma, 
according to the way of the Buddha. 

I have to do this all the time concerning the people in 
society. Because of helping people, I have to deal with 
people all the time. In the past, there were not many 
meditation retreats like this. Therefore, because many 
people and meditators are interested in other methods, other 
teachings, not my teaching, that’s why I don’t emphasize 
conducting more and more retreats like this. I can accept 
whatever happens. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

376 
 

được năng lực của sự xả ly - đối với bản thân và đối với 
Thabarwa.  

Nếu tôi không tự mình thành lập trung tâm thiền riêng, 
tôi sẽ không thể vận dụng được cách làm việc đội nhóm như 
thế này. Chính nhờ việc thành lập các trung tâm Thabarwa 
- hết trung tâm này đến trung tâm khác - tôi mới có thể sử 
dụng được sức mạnh của làm việc đội nhóm không giới 
hạn, năng lượng không giới hạn, và cả tâm thức tập thể 
không giới hạn. 

Question 3:  

Venerable Sayadaw, in Vietnamese, there is a 
proverb that says: “When with the Buddha, wear the 
monk’s robe; when with the ghost, wear paper clothes.” 
It means that one should adjust their behavior 
depending on the people they are with. 

I would like to ask: Is it skillful or appropriate, 
according to Dhamma, to adjust our conduct based on 
the group we are interacting with? Should we be flexible 
like that? Or is there a risk that such adaptation may 
lead us to lose mindfulness, drift away from the 
Dhamma, or even commit unwholesome actions? 

Because many lay people live in different social 
situations, and they often feel pressure to adapt. I wish 
to know how we should practice wisely in such 
circumstances. 

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   376RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   376 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   377RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   377 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



378

Sayadaw Ashin Ottamathara 

379 
 

“hòa nhập”. Con muốn biết làm sao để thực hành đúng 
đắn trong những tình huống như vậy. 

Trả lời: 
Liên quan đến xã hội, đời sống của chư Tăng Ni cũng là 

một hình thức sống trong xã hội. Vì vậy, khi xét đến bản 
thân - không ai là hoàn hảo cả. Không có gì là trọn vẹn. Do 
đó, bạn có thể sống như người tại gia, hoặc có thể sống một 
mình. Bạn có thể làm cả hai. 

Nhưng dù bạn chọn làm gì, chắc chắn sẽ có những hệ 
quả kèm theo. Nếu bạn sống như người tại gia, sẽ có hệ quả 
kèm theo. Nếu bạn không cùng sống với người tại gia, cũng 
sẽ có những hệ lụy đi kèm. 

Trong hoàn cảnh như vậy, ta có thể thực hành phương 
pháp “chỉ làm” và “chỉ không làm”. Có thể bạn đang sinh 
hoạt cùng với người tại gia, nhưng điều quan trọng là nên 
“chỉ làm” với tâm xả ly. Đó chính là giải pháp. 

Nếu bạn không làm việc cùng những người khác, thì 
cũng nên “chỉ không làm” với tâm xả ly - xả ly khỏi việc 
không làm hoặc việc không theo truyền thống của họ. 

Bằng cách này, ta có thể sử dụng các hoạt động trong xã 
hội theo cách tốt nhất. Có thể ta sẽ thực hành theo truyền 
thống, hoặc không theo. Nhưng dù theo hay không, cũng 
nên thực hành “chỉ làm” và “chỉ không làm”. Đây là cách 
giải quyết vấn đề theo đúng Chánh pháp, theo đúng con 
đường của Đức Phật. 

Tôi phải liên tục áp dụng điều này trong việc tiếp xúc 
với mọi người trong xã hội. Bởi vì tôi thường xuyên hỗ trợ, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   379RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   379 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

379 
 

“hòa nhập”. Con muốn biết làm sao để thực hành đúng 
đắn trong những tình huống như vậy. 

Trả lời: 
Liên quan đến xã hội, đời sống của chư Tăng Ni cũng là 

một hình thức sống trong xã hội. Vì vậy, khi xét đến bản 
thân - không ai là hoàn hảo cả. Không có gì là trọn vẹn. Do 
đó, bạn có thể sống như người tại gia, hoặc có thể sống một 
mình. Bạn có thể làm cả hai. 

Nhưng dù bạn chọn làm gì, chắc chắn sẽ có những hệ 
quả kèm theo. Nếu bạn sống như người tại gia, sẽ có hệ quả 
kèm theo. Nếu bạn không cùng sống với người tại gia, cũng 
sẽ có những hệ lụy đi kèm. 

Trong hoàn cảnh như vậy, ta có thể thực hành phương 
pháp “chỉ làm” và “chỉ không làm”. Có thể bạn đang sinh 
hoạt cùng với người tại gia, nhưng điều quan trọng là nên 
“chỉ làm” với tâm xả ly. Đó chính là giải pháp. 

Nếu bạn không làm việc cùng những người khác, thì 
cũng nên “chỉ không làm” với tâm xả ly - xả ly khỏi việc 
không làm hoặc việc không theo truyền thống của họ. 

Bằng cách này, ta có thể sử dụng các hoạt động trong xã 
hội theo cách tốt nhất. Có thể ta sẽ thực hành theo truyền 
thống, hoặc không theo. Nhưng dù theo hay không, cũng 
nên thực hành “chỉ làm” và “chỉ không làm”. Đây là cách 
giải quyết vấn đề theo đúng Chánh pháp, theo đúng con 
đường của Đức Phật. 

Tôi phải liên tục áp dụng điều này trong việc tiếp xúc 
với mọi người trong xã hội. Bởi vì tôi thường xuyên hỗ trợ, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

378 
 

Because there are not many teachings and meditation 
retreats like this, I emphasize helping people instead. In this 
way, I became more and more skillful in helping people. 

Besides, I can use the merits of helping people to be 
skillful in teaching meditation also. And in this way, I can 
teach more and more than before. Because when I am 
helping people, I don’t emphasize on helping or not 
helping, on getting success or failure. I only emphasize: 
doing only, or not doing only. 

And that’s why I am practicing and teaching meditation 
concerning social activities. This is not easy to understand 
and practice but I have been practicing and teaching like 
this for many years. 

In fact, we cannot solve the problem if we think only 
from the side of ourselves. We cannot be satisfied. With 
problems like this, I emphasize solving from the side of the 
Dhamma. 

Câu hỏi 3: Bạch Ngài, trong tiếng Việt có một câu 
tục ngữ: “Đi với Phật mặc áo cà sa, đi với ma mặc áo 
giấy.” Ý nói rằng con người nên điều chỉnh hành vi của 
mình tùy theo người mà mình đang tiếp xúc. 

Con xin hỏi: Theo pháp hành, việc điều chỉnh hành 
vi như vậy có phải là khéo léo không ạ? Có nên linh hoạt 
theo hoàn cảnh và nhóm người xung quanh không, hay 
điều đó có thể khiến mình mất chánh niệm, xa rời 
Chánh Pháp, hoặc tạo ra những hành động bất thiện? 

Vì con thấy nhiều người cư sĩ sống trong các hoàn 
cảnh xã hội khác nhau, và thường cảm thấy áp lực phải 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   378RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   378 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   378RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   378 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



379

Sayadaw Ashin Ottamathara 

379 
 

“hòa nhập”. Con muốn biết làm sao để thực hành đúng 
đắn trong những tình huống như vậy. 

Trả lời: 
Liên quan đến xã hội, đời sống của chư Tăng Ni cũng là 

một hình thức sống trong xã hội. Vì vậy, khi xét đến bản 
thân - không ai là hoàn hảo cả. Không có gì là trọn vẹn. Do 
đó, bạn có thể sống như người tại gia, hoặc có thể sống một 
mình. Bạn có thể làm cả hai. 

Nhưng dù bạn chọn làm gì, chắc chắn sẽ có những hệ 
quả kèm theo. Nếu bạn sống như người tại gia, sẽ có hệ quả 
kèm theo. Nếu bạn không cùng sống với người tại gia, cũng 
sẽ có những hệ lụy đi kèm. 

Trong hoàn cảnh như vậy, ta có thể thực hành phương 
pháp “chỉ làm” và “chỉ không làm”. Có thể bạn đang sinh 
hoạt cùng với người tại gia, nhưng điều quan trọng là nên 
“chỉ làm” với tâm xả ly. Đó chính là giải pháp. 

Nếu bạn không làm việc cùng những người khác, thì 
cũng nên “chỉ không làm” với tâm xả ly - xả ly khỏi việc 
không làm hoặc việc không theo truyền thống của họ. 

Bằng cách này, ta có thể sử dụng các hoạt động trong xã 
hội theo cách tốt nhất. Có thể ta sẽ thực hành theo truyền 
thống, hoặc không theo. Nhưng dù theo hay không, cũng 
nên thực hành “chỉ làm” và “chỉ không làm”. Đây là cách 
giải quyết vấn đề theo đúng Chánh pháp, theo đúng con 
đường của Đức Phật. 

Tôi phải liên tục áp dụng điều này trong việc tiếp xúc 
với mọi người trong xã hội. Bởi vì tôi thường xuyên hỗ trợ, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   379RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   379 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

379 
 

“hòa nhập”. Con muốn biết làm sao để thực hành đúng 
đắn trong những tình huống như vậy. 

Trả lời: 
Liên quan đến xã hội, đời sống của chư Tăng Ni cũng là 

một hình thức sống trong xã hội. Vì vậy, khi xét đến bản 
thân - không ai là hoàn hảo cả. Không có gì là trọn vẹn. Do 
đó, bạn có thể sống như người tại gia, hoặc có thể sống một 
mình. Bạn có thể làm cả hai. 

Nhưng dù bạn chọn làm gì, chắc chắn sẽ có những hệ 
quả kèm theo. Nếu bạn sống như người tại gia, sẽ có hệ quả 
kèm theo. Nếu bạn không cùng sống với người tại gia, cũng 
sẽ có những hệ lụy đi kèm. 

Trong hoàn cảnh như vậy, ta có thể thực hành phương 
pháp “chỉ làm” và “chỉ không làm”. Có thể bạn đang sinh 
hoạt cùng với người tại gia, nhưng điều quan trọng là nên 
“chỉ làm” với tâm xả ly. Đó chính là giải pháp. 

Nếu bạn không làm việc cùng những người khác, thì 
cũng nên “chỉ không làm” với tâm xả ly - xả ly khỏi việc 
không làm hoặc việc không theo truyền thống của họ. 

Bằng cách này, ta có thể sử dụng các hoạt động trong xã 
hội theo cách tốt nhất. Có thể ta sẽ thực hành theo truyền 
thống, hoặc không theo. Nhưng dù theo hay không, cũng 
nên thực hành “chỉ làm” và “chỉ không làm”. Đây là cách 
giải quyết vấn đề theo đúng Chánh pháp, theo đúng con 
đường của Đức Phật. 

Tôi phải liên tục áp dụng điều này trong việc tiếp xúc 
với mọi người trong xã hội. Bởi vì tôi thường xuyên hỗ trợ, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

378 
 

Because there are not many teachings and meditation 
retreats like this, I emphasize helping people instead. In this 
way, I became more and more skillful in helping people. 

Besides, I can use the merits of helping people to be 
skillful in teaching meditation also. And in this way, I can 
teach more and more than before. Because when I am 
helping people, I don’t emphasize on helping or not 
helping, on getting success or failure. I only emphasize: 
doing only, or not doing only. 

And that’s why I am practicing and teaching meditation 
concerning social activities. This is not easy to understand 
and practice but I have been practicing and teaching like 
this for many years. 

In fact, we cannot solve the problem if we think only 
from the side of ourselves. We cannot be satisfied. With 
problems like this, I emphasize solving from the side of the 
Dhamma. 

Câu hỏi 3: Bạch Ngài, trong tiếng Việt có một câu 
tục ngữ: “Đi với Phật mặc áo cà sa, đi với ma mặc áo 
giấy.” Ý nói rằng con người nên điều chỉnh hành vi của 
mình tùy theo người mà mình đang tiếp xúc. 

Con xin hỏi: Theo pháp hành, việc điều chỉnh hành 
vi như vậy có phải là khéo léo không ạ? Có nên linh hoạt 
theo hoàn cảnh và nhóm người xung quanh không, hay 
điều đó có thể khiến mình mất chánh niệm, xa rời 
Chánh Pháp, hoặc tạo ra những hành động bất thiện? 

Vì con thấy nhiều người cư sĩ sống trong các hoàn 
cảnh xã hội khác nhau, và thường cảm thấy áp lực phải 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   378RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   378 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   379RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   379 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



380

Sayadaw Ashin Ottamathara 

381 
 

Question 4:  
Dear Sayadaw, while doing good deeds together, 

disagreements, conflicts, and arguments often arise, 
especially among volunteers. How should I practice 
when facing such situations, and how can I support the 
volunteers in resolving their conflicts? 

Answer:  
There’s the problem between the Buddhists - especially 

between the Buddhists, between the people who are doing 
good deeds - but with different views. Using different 
views, they will use a one-sided view. They will use the 
“oneself”, not the “non-self” view. 

In my side, I will use the “non-self” view - the selfless 
view. Therefore, in my side: ”No one is doing. Nothing is 
doing. No one is not doing. Nothing is not doing. Only 
cause and effect, or action and the same reaction of selfless 
and impermanent nature”. 

To you, there will be a misunderstanding - as long as 
there is ignorance. Most of the people who are doing good 
deeds are not free from ignorance. That’s why there are 
many misunderstandings. That’s why they may not do like 
us. They may do in their own way. That’s why they may 
not understand like us.  

Besides, they are grasping on someone or something. 
You will be grasping only Buddhist literature. If the 
teaching is not included in Buddhist literature - or different 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   381RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   381 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

381 
 

Question 4:  
Dear Sayadaw, while doing good deeds together, 

disagreements, conflicts, and arguments often arise, 
especially among volunteers. How should I practice 
when facing such situations, and how can I support the 
volunteers in resolving their conflicts? 

Answer:  
There’s the problem between the Buddhists - especially 

between the Buddhists, between the people who are doing 
good deeds - but with different views. Using different 
views, they will use a one-sided view. They will use the 
“oneself”, not the “non-self” view. 

In my side, I will use the “non-self” view - the selfless 
view. Therefore, in my side: ”No one is doing. Nothing is 
doing. No one is not doing. Nothing is not doing. Only 
cause and effect, or action and the same reaction of selfless 
and impermanent nature”. 

To you, there will be a misunderstanding - as long as 
there is ignorance. Most of the people who are doing good 
deeds are not free from ignorance. That’s why there are 
many misunderstandings. That’s why they may not do like 
us. They may do in their own way. That’s why they may 
not understand like us.  

Besides, they are grasping on someone or something. 
You will be grasping only Buddhist literature. If the 
teaching is not included in Buddhist literature - or different 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

380 
 

giúp đỡ mọi người, nên tôi phải tiếp xúc với nhiều người 
mọi lúc. 

Trước đây, không có nhiều khóa thiền như thế này. Vì 
có nhiều người và thiền sinh quan tâm đến những phương 
pháp khác, những lời dạy khác - không phải lời dạy của tôi 
- nên tôi không đặt nặng việc tổ chức thêm nhiều khóa thiền 
như vậy. Tôi có thể chấp nhận mọi tình huống xảy ra. 

Vì không có nhiều lời dạy hay khóa thiền như thế này, 
nên tôi chuyển sang đặt trọng tâm vào việc giúp đỡ mọi 
người. Và chính nhờ vậy, tôi ngày càng thành thạo hơn 
trong việc hỗ trợ người khác. 

Hơn nữa, tôi còn có thể dùng công đức từ việc giúp đỡ 
mọi người để trở nên khéo léo hơn trong việc giảng dạy 
thiền. Và bằng cách này, tôi có thể giảng dạy ngày càng 
nhiều hơn trước. 

Bởi vì khi tôi giúp đỡ mọi người, tôi không đặt nặng 
chuyện giúp hay không giúp, thành công hay thất bại. Tôi 
chỉ đặt trọng tâm vào: “chỉ làm” hoặc “chỉ không làm”. 

Vì vậy, tôi mới thực hành và giảng dạy thiền trong mối 
liên hệ với các hoạt động xã hội. Đây không phải là điều dễ 
hiểu, cũng không dễ thực hành. Nhưng tôi đã thực hành và 
giảng dạy theo cách này trong nhiều năm qua. 

Thật ra, chúng ta không thể giải quyết vấn đề nếu chỉ 
suy nghĩ từ phía bản thân mình. Như vậy, sẽ không thể có 
sự hài lòng hay thỏa mãn. Với những vấn đề như vậy, tôi 
luôn nhấn mạnh: cần giải quyết từ phía của Pháp – từ phía 
của Chánh Pháp. 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   380RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   380 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   380RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   380 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



381

Sayadaw Ashin Ottamathara 

381 
 

Question 4:  
Dear Sayadaw, while doing good deeds together, 

disagreements, conflicts, and arguments often arise, 
especially among volunteers. How should I practice 
when facing such situations, and how can I support the 
volunteers in resolving their conflicts? 

Answer:  
There’s the problem between the Buddhists - especially 

between the Buddhists, between the people who are doing 
good deeds - but with different views. Using different 
views, they will use a one-sided view. They will use the 
“oneself”, not the “non-self” view. 

In my side, I will use the “non-self” view - the selfless 
view. Therefore, in my side: ”No one is doing. Nothing is 
doing. No one is not doing. Nothing is not doing. Only 
cause and effect, or action and the same reaction of selfless 
and impermanent nature”. 

To you, there will be a misunderstanding - as long as 
there is ignorance. Most of the people who are doing good 
deeds are not free from ignorance. That’s why there are 
many misunderstandings. That’s why they may not do like 
us. They may do in their own way. That’s why they may 
not understand like us.  

Besides, they are grasping on someone or something. 
You will be grasping only Buddhist literature. If the 
teaching is not included in Buddhist literature - or different 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   381RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   381 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

381 
 

Question 4:  
Dear Sayadaw, while doing good deeds together, 

disagreements, conflicts, and arguments often arise, 
especially among volunteers. How should I practice 
when facing such situations, and how can I support the 
volunteers in resolving their conflicts? 

Answer:  
There’s the problem between the Buddhists - especially 

between the Buddhists, between the people who are doing 
good deeds - but with different views. Using different 
views, they will use a one-sided view. They will use the 
“oneself”, not the “non-self” view. 

In my side, I will use the “non-self” view - the selfless 
view. Therefore, in my side: ”No one is doing. Nothing is 
doing. No one is not doing. Nothing is not doing. Only 
cause and effect, or action and the same reaction of selfless 
and impermanent nature”. 

To you, there will be a misunderstanding - as long as 
there is ignorance. Most of the people who are doing good 
deeds are not free from ignorance. That’s why there are 
many misunderstandings. That’s why they may not do like 
us. They may do in their own way. That’s why they may 
not understand like us.  

Besides, they are grasping on someone or something. 
You will be grasping only Buddhist literature. If the 
teaching is not included in Buddhist literature - or different 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

380 
 

giúp đỡ mọi người, nên tôi phải tiếp xúc với nhiều người 
mọi lúc. 

Trước đây, không có nhiều khóa thiền như thế này. Vì 
có nhiều người và thiền sinh quan tâm đến những phương 
pháp khác, những lời dạy khác - không phải lời dạy của tôi 
- nên tôi không đặt nặng việc tổ chức thêm nhiều khóa thiền 
như vậy. Tôi có thể chấp nhận mọi tình huống xảy ra. 

Vì không có nhiều lời dạy hay khóa thiền như thế này, 
nên tôi chuyển sang đặt trọng tâm vào việc giúp đỡ mọi 
người. Và chính nhờ vậy, tôi ngày càng thành thạo hơn 
trong việc hỗ trợ người khác. 

Hơn nữa, tôi còn có thể dùng công đức từ việc giúp đỡ 
mọi người để trở nên khéo léo hơn trong việc giảng dạy 
thiền. Và bằng cách này, tôi có thể giảng dạy ngày càng 
nhiều hơn trước. 

Bởi vì khi tôi giúp đỡ mọi người, tôi không đặt nặng 
chuyện giúp hay không giúp, thành công hay thất bại. Tôi 
chỉ đặt trọng tâm vào: “chỉ làm” hoặc “chỉ không làm”. 

Vì vậy, tôi mới thực hành và giảng dạy thiền trong mối 
liên hệ với các hoạt động xã hội. Đây không phải là điều dễ 
hiểu, cũng không dễ thực hành. Nhưng tôi đã thực hành và 
giảng dạy theo cách này trong nhiều năm qua. 

Thật ra, chúng ta không thể giải quyết vấn đề nếu chỉ 
suy nghĩ từ phía bản thân mình. Như vậy, sẽ không thể có 
sự hài lòng hay thỏa mãn. Với những vấn đề như vậy, tôi 
luôn nhấn mạnh: cần giải quyết từ phía của Pháp – từ phía 
của Chánh Pháp. 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   380RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   380 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   381RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   381 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



382

Sayadaw Ashin Ottamathara 

383 
 

and I’m trying to do good deeds more and more. This is the 
way I have been solving the problem. I don't solve the 
problem with words - I solve the problems with practice. In 
this way, I can establish over 100 meditation centres. 

Besides, I can allow anyone to stay in the Dhamma 
centres. There are many old, sick, and mentally ill patients 
- even some of our famous monks and nuns - who are 
staying in the Thabarwa Center. This is for free, not for 
money. This is helping: helping the monks, nuns, and 
people in the society. This is very clear. That’s why the 
Thabarwa Center can survive. I can continue teaching like 
this. I can prove it by action. 

I receive a lot of donations continuously. Besides, I use 
it back - for the public, for the religion, for the Buddha, 
Dhamma, and Sangha. It is very clear. That’s why there are 
less and less accusations and blaming toward me and the 
Thabarwa Center. 

You should also learn about my way of doing good 
deeds, because you are also sure to experience the same - 
in one of your lives. Both doing good and bad deeds are 
concerned with all living beings. That’s why we are sure to 
make mistakes, like the people who are making mistakes 
now. 

If we pay back with this right understanding, we can 
reduce our debts or demerits. In this way, it becomes more 
and more easy for us to get success - whatever we do. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   383RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   383 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

383 
 

and I’m trying to do good deeds more and more. This is the 
way I have been solving the problem. I don't solve the 
problem with words - I solve the problems with practice. In 
this way, I can establish over 100 meditation centres. 

Besides, I can allow anyone to stay in the Dhamma 
centres. There are many old, sick, and mentally ill patients 
- even some of our famous monks and nuns - who are 
staying in the Thabarwa Center. This is for free, not for 
money. This is helping: helping the monks, nuns, and 
people in the society. This is very clear. That’s why the 
Thabarwa Center can survive. I can continue teaching like 
this. I can prove it by action. 

I receive a lot of donations continuously. Besides, I use 
it back - for the public, for the religion, for the Buddha, 
Dhamma, and Sangha. It is very clear. That’s why there are 
less and less accusations and blaming toward me and the 
Thabarwa Center. 

You should also learn about my way of doing good 
deeds, because you are also sure to experience the same - 
in one of your lives. Both doing good and bad deeds are 
concerned with all living beings. That’s why we are sure to 
make mistakes, like the people who are making mistakes 
now. 

If we pay back with this right understanding, we can 
reduce our debts or demerits. In this way, it becomes more 
and more easy for us to get success - whatever we do. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

382 
 

from Buddhist literature - they will accept that it is wrong. 
But they cannot forgive, forget. They will try to stop. They 
are protecting only Buddhist religion.  

Besides, some are protesting their method. They don’t 
want other masters to be more well-known than their 
master. They want to get success more than everyone in the 
organization. That’s why, if they think they are not getting 
success, they will not accept it. They will try to stop 
anyway. They will be playing on the others. They will try 
to find a weakness or weaknesses, and then they will try to 
stop - as much as they can. That is nature - not strange. 

But on my side, all these are our past karma. We already 
did the same in the past - accusing falsely. On our side, we 
think we are right, but if we see from their side, we are 
wrong. But we are difficult to see from the other side 
because of attachment on only one side or oneself. In this 
way, we are not in harmony with each other. So, accusing 
someone or one organization, and trying to stop the 
activities of someone or one organization, is common in the 
society. 

If we are not solving the problem from the side of the 
law of karma, we will find it difficult to get success. For 
those who get success, they can detach from resisting a 
discipline, or something, or someone. If not, they will fight 
each other, and they will stop doing good deeds. 

On my side, I never fight with anyone - even if I was 
fought by some people continuously. I’m trying to detach, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   382RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   382 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   382RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   382 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



383

Sayadaw Ashin Ottamathara 

383 
 

and I’m trying to do good deeds more and more. This is the 
way I have been solving the problem. I don't solve the 
problem with words - I solve the problems with practice. In 
this way, I can establish over 100 meditation centres. 

Besides, I can allow anyone to stay in the Dhamma 
centres. There are many old, sick, and mentally ill patients 
- even some of our famous monks and nuns - who are 
staying in the Thabarwa Center. This is for free, not for 
money. This is helping: helping the monks, nuns, and 
people in the society. This is very clear. That’s why the 
Thabarwa Center can survive. I can continue teaching like 
this. I can prove it by action. 

I receive a lot of donations continuously. Besides, I use 
it back - for the public, for the religion, for the Buddha, 
Dhamma, and Sangha. It is very clear. That’s why there are 
less and less accusations and blaming toward me and the 
Thabarwa Center. 

You should also learn about my way of doing good 
deeds, because you are also sure to experience the same - 
in one of your lives. Both doing good and bad deeds are 
concerned with all living beings. That’s why we are sure to 
make mistakes, like the people who are making mistakes 
now. 

If we pay back with this right understanding, we can 
reduce our debts or demerits. In this way, it becomes more 
and more easy for us to get success - whatever we do. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   383RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   383 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

383 
 

and I’m trying to do good deeds more and more. This is the 
way I have been solving the problem. I don't solve the 
problem with words - I solve the problems with practice. In 
this way, I can establish over 100 meditation centres. 

Besides, I can allow anyone to stay in the Dhamma 
centres. There are many old, sick, and mentally ill patients 
- even some of our famous monks and nuns - who are 
staying in the Thabarwa Center. This is for free, not for 
money. This is helping: helping the monks, nuns, and 
people in the society. This is very clear. That’s why the 
Thabarwa Center can survive. I can continue teaching like 
this. I can prove it by action. 

I receive a lot of donations continuously. Besides, I use 
it back - for the public, for the religion, for the Buddha, 
Dhamma, and Sangha. It is very clear. That’s why there are 
less and less accusations and blaming toward me and the 
Thabarwa Center. 

You should also learn about my way of doing good 
deeds, because you are also sure to experience the same - 
in one of your lives. Both doing good and bad deeds are 
concerned with all living beings. That’s why we are sure to 
make mistakes, like the people who are making mistakes 
now. 

If we pay back with this right understanding, we can 
reduce our debts or demerits. In this way, it becomes more 
and more easy for us to get success - whatever we do. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

382 
 

from Buddhist literature - they will accept that it is wrong. 
But they cannot forgive, forget. They will try to stop. They 
are protecting only Buddhist religion.  

Besides, some are protesting their method. They don’t 
want other masters to be more well-known than their 
master. They want to get success more than everyone in the 
organization. That’s why, if they think they are not getting 
success, they will not accept it. They will try to stop 
anyway. They will be playing on the others. They will try 
to find a weakness or weaknesses, and then they will try to 
stop - as much as they can. That is nature - not strange. 

But on my side, all these are our past karma. We already 
did the same in the past - accusing falsely. On our side, we 
think we are right, but if we see from their side, we are 
wrong. But we are difficult to see from the other side 
because of attachment on only one side or oneself. In this 
way, we are not in harmony with each other. So, accusing 
someone or one organization, and trying to stop the 
activities of someone or one organization, is common in the 
society. 

If we are not solving the problem from the side of the 
law of karma, we will find it difficult to get success. For 
those who get success, they can detach from resisting a 
discipline, or something, or someone. If not, they will fight 
each other, and they will stop doing good deeds. 

On my side, I never fight with anyone - even if I was 
fought by some people continuously. I’m trying to detach, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   382RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   382 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   383RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   383 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



384

Sayadaw Ashin Ottamathara 

385 
 

I learned directly from the problems of the people who 
are staying in the Thabarwa Center, and who are concerned 
with the Thabarwa Center, concerned with me in the 
Thabarwa Center. So most of my learning is direct - related 
to particular persons. 

I do more and more good deeds when the conditions are 
really serious. I will do more and more good deeds. I will 
try to solve the problems of more and more people. The 
problems are concerned with each other - each country. So 
if the problems in society become worse and worse, it will 
affect me also. 

But for me, I can detach. I can accept whatever happens 
to me. That’s why I don’t try to solve my problems by 
myself, or by using law and regulation. I’m not rejecting 
law and regulation or discipline - sometimes I will use law 
and regulation, but it’s very rare. I will send messages, I 
will write a letter to the leaders of the country to explain my 
truth. And then the problems will stop - for a few years. 

But the politics in Myanmar is unstable most of the 
time. Then it will come again. But I continue to do good 
deeds. In this way, there will be a solution - like a natural 
disaster - and then everything stops again. If something big, 
strong - like a natural force - arises, everything stops. In this 
way: no more fighting each other, people help one another 
again. When the condition becomes normal, they will start 
to fight each other again. It is normal in the country. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   385RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   385 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

385 
 

I learned directly from the problems of the people who 
are staying in the Thabarwa Center, and who are concerned 
with the Thabarwa Center, concerned with me in the 
Thabarwa Center. So most of my learning is direct - related 
to particular persons. 

I do more and more good deeds when the conditions are 
really serious. I will do more and more good deeds. I will 
try to solve the problems of more and more people. The 
problems are concerned with each other - each country. So 
if the problems in society become worse and worse, it will 
affect me also. 

But for me, I can detach. I can accept whatever happens 
to me. That’s why I don’t try to solve my problems by 
myself, or by using law and regulation. I’m not rejecting 
law and regulation or discipline - sometimes I will use law 
and regulation, but it’s very rare. I will send messages, I 
will write a letter to the leaders of the country to explain my 
truth. And then the problems will stop - for a few years. 

But the politics in Myanmar is unstable most of the 
time. Then it will come again. But I continue to do good 
deeds. In this way, there will be a solution - like a natural 
disaster - and then everything stops again. If something big, 
strong - like a natural force - arises, everything stops. In this 
way: no more fighting each other, people help one another 
again. When the condition becomes normal, they will start 
to fight each other again. It is normal in the country. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

384 
 

I already opened over 100 meditation centres. There are 
monks and nuns in nearly every centre. So the problems - 
those who are staying in the Thabarwa Centre - will be 
responsible to me. Therefore, I know the problems between 
each other very well. 

Even if they are staying only in the same Thabarwa 
Centre, we cannot stop blaming, fighting. What I learn, 
what I observe at present is: They are doing good deeds as 
much as they can. They will make mistakes - because of 
their ignorance. 

But most of them are blamed, or accused wrongly, or 
too much - especially because of their past karma. At the 
present, they do not make too many mistakes - because they 
are staying in the meditation centre, full-time meditation 
centre. 

There is the protection of the Buddha, Dhamma, and 
Sangha. They dare not do the worst evil actions. Most of 
the people dare not do the worst evil actions. They will do 
small mistakes very often. But they are accused badly - 
because of their past. And then, the problems will be less 
and less. 

I'm also teaching to my followers to understand like 
this. They are also trying to understand, but it takes time.  It 
is difficult to understand and practice like this. But after a 
long time, more and more people are understanding and 
practicing as I teach. Especially the new generation - they 
are more easy to understand and practice. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   384RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   384 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   384RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   384 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



385

Sayadaw Ashin Ottamathara 

385 
 

I learned directly from the problems of the people who 
are staying in the Thabarwa Center, and who are concerned 
with the Thabarwa Center, concerned with me in the 
Thabarwa Center. So most of my learning is direct - related 
to particular persons. 

I do more and more good deeds when the conditions are 
really serious. I will do more and more good deeds. I will 
try to solve the problems of more and more people. The 
problems are concerned with each other - each country. So 
if the problems in society become worse and worse, it will 
affect me also. 

But for me, I can detach. I can accept whatever happens 
to me. That’s why I don’t try to solve my problems by 
myself, or by using law and regulation. I’m not rejecting 
law and regulation or discipline - sometimes I will use law 
and regulation, but it’s very rare. I will send messages, I 
will write a letter to the leaders of the country to explain my 
truth. And then the problems will stop - for a few years. 

But the politics in Myanmar is unstable most of the 
time. Then it will come again. But I continue to do good 
deeds. In this way, there will be a solution - like a natural 
disaster - and then everything stops again. If something big, 
strong - like a natural force - arises, everything stops. In this 
way: no more fighting each other, people help one another 
again. When the condition becomes normal, they will start 
to fight each other again. It is normal in the country. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   385RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   385 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

385 
 

I learned directly from the problems of the people who 
are staying in the Thabarwa Center, and who are concerned 
with the Thabarwa Center, concerned with me in the 
Thabarwa Center. So most of my learning is direct - related 
to particular persons. 

I do more and more good deeds when the conditions are 
really serious. I will do more and more good deeds. I will 
try to solve the problems of more and more people. The 
problems are concerned with each other - each country. So 
if the problems in society become worse and worse, it will 
affect me also. 

But for me, I can detach. I can accept whatever happens 
to me. That’s why I don’t try to solve my problems by 
myself, or by using law and regulation. I’m not rejecting 
law and regulation or discipline - sometimes I will use law 
and regulation, but it’s very rare. I will send messages, I 
will write a letter to the leaders of the country to explain my 
truth. And then the problems will stop - for a few years. 

But the politics in Myanmar is unstable most of the 
time. Then it will come again. But I continue to do good 
deeds. In this way, there will be a solution - like a natural 
disaster - and then everything stops again. If something big, 
strong - like a natural force - arises, everything stops. In this 
way: no more fighting each other, people help one another 
again. When the condition becomes normal, they will start 
to fight each other again. It is normal in the country. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

384 
 

I already opened over 100 meditation centres. There are 
monks and nuns in nearly every centre. So the problems - 
those who are staying in the Thabarwa Centre - will be 
responsible to me. Therefore, I know the problems between 
each other very well. 

Even if they are staying only in the same Thabarwa 
Centre, we cannot stop blaming, fighting. What I learn, 
what I observe at present is: They are doing good deeds as 
much as they can. They will make mistakes - because of 
their ignorance. 

But most of them are blamed, or accused wrongly, or 
too much - especially because of their past karma. At the 
present, they do not make too many mistakes - because they 
are staying in the meditation centre, full-time meditation 
centre. 

There is the protection of the Buddha, Dhamma, and 
Sangha. They dare not do the worst evil actions. Most of 
the people dare not do the worst evil actions. They will do 
small mistakes very often. But they are accused badly - 
because of their past. And then, the problems will be less 
and less. 

I'm also teaching to my followers to understand like 
this. They are also trying to understand, but it takes time.  It 
is difficult to understand and practice like this. But after a 
long time, more and more people are understanding and 
practicing as I teach. Especially the new generation - they 
are more easy to understand and practice. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   384RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   384 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   385RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   385 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



386

Sayadaw Ashin Ottamathara 

387 
 

a lot. Some of the volunteers of the Thabarwa Center were 
sent to jail for one week like this. Some were killed - by 
accident or by sabotage. Two old men died in a bombing. 

Within 17 years, we all experienced a lot. But over 
20,000 people are residing in the Thabarwa Center. 
Therefore, compared with the population, our loss or death 
is maybe only 2%, 3% - not much. 

That’s why we are bold in doing good deeds like this. 
We have already opened over 100 meditation centers, and 
even if we lose two or three centers, it is okay - only 2–3% 
damage. 

Because we emphasize teamwork, we can do many 
things. We are also making mistakes, but we can do more 
good things - because the power is limitless. Therefore, 
many people are working for the Thabarwa Center. More 
and more people are also working together with the 
Thabarwa Center.  

Most organizations are limited, not limitless. That’s 
why they find it difficult to go beyond their limit. That is 
the weakness of other organizations or meditation centers. 

I emphasize doing good deeds beyond limits. In this 
way, the Thabarwa Centers are increasing more and more - 
in Myanmar, in India, in Vietnam, later in Taiwan, China, 
U.S. 

Many people know about Thabarwa - about the good 
points of the Thabarwa Center. That’s why, compared with 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   387RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   387 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

387 
 

a lot. Some of the volunteers of the Thabarwa Center were 
sent to jail for one week like this. Some were killed - by 
accident or by sabotage. Two old men died in a bombing. 

Within 17 years, we all experienced a lot. But over 
20,000 people are residing in the Thabarwa Center. 
Therefore, compared with the population, our loss or death 
is maybe only 2%, 3% - not much. 

That’s why we are bold in doing good deeds like this. 
We have already opened over 100 meditation centers, and 
even if we lose two or three centers, it is okay - only 2–3% 
damage. 

Because we emphasize teamwork, we can do many 
things. We are also making mistakes, but we can do more 
good things - because the power is limitless. Therefore, 
many people are working for the Thabarwa Center. More 
and more people are also working together with the 
Thabarwa Center.  

Most organizations are limited, not limitless. That’s 
why they find it difficult to go beyond their limit. That is 
the weakness of other organizations or meditation centers. 

I emphasize doing good deeds beyond limits. In this 
way, the Thabarwa Centers are increasing more and more - 
in Myanmar, in India, in Vietnam, later in Taiwan, China, 
U.S. 

Many people know about Thabarwa - about the good 
points of the Thabarwa Center. That’s why, compared with 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

386 
 

For me, I rely on the Truth. Truth means right 
understanding, right speech, right action. If I make mistakes 
- because of my past mistakes - I was accused and attacked 
like this. I'm sure of this law of cause and effect. That's why 
I dare not make mistakes now. 

From 1999, I started to control myself - not to make 
mistakes, not to think badly about others, not to speak 
wrongly, not to do bad things to others. In this way, I 
believe all these physical behaviors and mental right 
actions can protect me and the Thabarwa Center. 

Because I have been learning from many senior monks 
and meditation teachers, there are many religious people in 
Myanmar, so I can learn about them from their teaching or 
from their biography. Therefore, I don't need to worry - for 
me and the Thabarwa Center - I’m sure there will be an end 
to the worst conditions. 

At that time, it will be the beginning of the greatest 
consequences, benefits - for sure - 
 because we have been working very hard like this for over 
17 years, from the beginning of the Thabarwa Center. 

Before the Thabarwa Center, I could not do like this. I 
could do it by myself - no teamwork like this - that’s why 
there're not many problems. When I started opening the 
Thabarwa Center like this, I could do many things with 
many people, and I had to pay back many times. 

It’s not only for me, but also the people who are 
concerned with the Thabarwa Center. We have to pay back 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   386RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   386 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   386RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   386 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



387

Sayadaw Ashin Ottamathara 

387 
 

a lot. Some of the volunteers of the Thabarwa Center were 
sent to jail for one week like this. Some were killed - by 
accident or by sabotage. Two old men died in a bombing. 

Within 17 years, we all experienced a lot. But over 
20,000 people are residing in the Thabarwa Center. 
Therefore, compared with the population, our loss or death 
is maybe only 2%, 3% - not much. 

That’s why we are bold in doing good deeds like this. 
We have already opened over 100 meditation centers, and 
even if we lose two or three centers, it is okay - only 2–3% 
damage. 

Because we emphasize teamwork, we can do many 
things. We are also making mistakes, but we can do more 
good things - because the power is limitless. Therefore, 
many people are working for the Thabarwa Center. More 
and more people are also working together with the 
Thabarwa Center.  

Most organizations are limited, not limitless. That’s 
why they find it difficult to go beyond their limit. That is 
the weakness of other organizations or meditation centers. 

I emphasize doing good deeds beyond limits. In this 
way, the Thabarwa Centers are increasing more and more - 
in Myanmar, in India, in Vietnam, later in Taiwan, China, 
U.S. 

Many people know about Thabarwa - about the good 
points of the Thabarwa Center. That’s why, compared with 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   387RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   387 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

387 
 

a lot. Some of the volunteers of the Thabarwa Center were 
sent to jail for one week like this. Some were killed - by 
accident or by sabotage. Two old men died in a bombing. 

Within 17 years, we all experienced a lot. But over 
20,000 people are residing in the Thabarwa Center. 
Therefore, compared with the population, our loss or death 
is maybe only 2%, 3% - not much. 

That’s why we are bold in doing good deeds like this. 
We have already opened over 100 meditation centers, and 
even if we lose two or three centers, it is okay - only 2–3% 
damage. 

Because we emphasize teamwork, we can do many 
things. We are also making mistakes, but we can do more 
good things - because the power is limitless. Therefore, 
many people are working for the Thabarwa Center. More 
and more people are also working together with the 
Thabarwa Center.  

Most organizations are limited, not limitless. That’s 
why they find it difficult to go beyond their limit. That is 
the weakness of other organizations or meditation centers. 

I emphasize doing good deeds beyond limits. In this 
way, the Thabarwa Centers are increasing more and more - 
in Myanmar, in India, in Vietnam, later in Taiwan, China, 
U.S. 

Many people know about Thabarwa - about the good 
points of the Thabarwa Center. That’s why, compared with 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

386 
 

For me, I rely on the Truth. Truth means right 
understanding, right speech, right action. If I make mistakes 
- because of my past mistakes - I was accused and attacked 
like this. I'm sure of this law of cause and effect. That's why 
I dare not make mistakes now. 

From 1999, I started to control myself - not to make 
mistakes, not to think badly about others, not to speak 
wrongly, not to do bad things to others. In this way, I 
believe all these physical behaviors and mental right 
actions can protect me and the Thabarwa Center. 

Because I have been learning from many senior monks 
and meditation teachers, there are many religious people in 
Myanmar, so I can learn about them from their teaching or 
from their biography. Therefore, I don't need to worry - for 
me and the Thabarwa Center - I’m sure there will be an end 
to the worst conditions. 

At that time, it will be the beginning of the greatest 
consequences, benefits - for sure - 
 because we have been working very hard like this for over 
17 years, from the beginning of the Thabarwa Center. 

Before the Thabarwa Center, I could not do like this. I 
could do it by myself - no teamwork like this - that’s why 
there're not many problems. When I started opening the 
Thabarwa Center like this, I could do many things with 
many people, and I had to pay back many times. 

It’s not only for me, but also the people who are 
concerned with the Thabarwa Center. We have to pay back 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   386RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   386 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   387RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   387 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



388

Sayadaw Ashin Ottamathara 

389 
 

Even the Buddha practiced concentration. He already 
practiced procrastination. These are not the right way to get 
enlightenment. But he could practice, he could understand, 
he could detach. That’s why he could find the Middle Way. 
When he stopped six years of asceticism (dukkhāriya), 
there was no way, no method to practice. That’s why he 
could practice freely. And then, he could follow the Middle 
Way. 

This is the same for the meditators: If we attach to this 
method or that method, we are far away from the Middle 
Way. Only when we already practice this method, that 
method, those methods, and then we must be able to detach 
- from the methods, from the masters, from our 
experiences. 

At that time, it is easy to understand the Middle Way: 
not this, not that, not to reject, not to attach - just to be doing 
and not doing - only. This is the Middle Way. 

Only a few meditators are ever able to detach from this 
and that method, from meditation centers, and from 
meditation teachers. Most of the meditators are attaching or 
rejecting this and that. That is not right. But they need to 
practice like this, and then they must understand by 
themselves: “This is not right yet.” 

They must be able to detach. If they cannot detach, they 
are not sure to get enlightenment. Only when they can 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   389RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   389 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

389 
 

Even the Buddha practiced concentration. He already 
practiced procrastination. These are not the right way to get 
enlightenment. But he could practice, he could understand, 
he could detach. That’s why he could find the Middle Way. 
When he stopped six years of asceticism (dukkhāriya), 
there was no way, no method to practice. That’s why he 
could practice freely. And then, he could follow the Middle 
Way. 

This is the same for the meditators: If we attach to this 
method or that method, we are far away from the Middle 
Way. Only when we already practice this method, that 
method, those methods, and then we must be able to detach 
- from the methods, from the masters, from our 
experiences. 

At that time, it is easy to understand the Middle Way: 
not this, not that, not to reject, not to attach - just to be doing 
and not doing - only. This is the Middle Way. 

Only a few meditators are ever able to detach from this 
and that method, from meditation centers, and from 
meditation teachers. Most of the meditators are attaching or 
rejecting this and that. That is not right. But they need to 
practice like this, and then they must understand by 
themselves: “This is not right yet.” 

They must be able to detach. If they cannot detach, they 
are not sure to get enlightenment. Only when they can 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

388 
 

other organizations, there are many good points: There is 
freedom, there is no limit. All kinds of doing good deeds 
are free to do.  We can support as much as we can. 

Therefore, more and more people are choosing the 
Thabarwa Center - for short-term and long-term doing good 
deeds. Besides, the Thabarwa Center is free. The Thabarwa 
Center can open like the Thabarwa Center or Masjid 
Center, Quran Center. We are free to do anything. There 
will be Forest Thabarwa Center. There will be a university 
- for everyone - for Buddhist literature and government 
school lessons. 

So we are free. We have to learn. Later we got 
permission, so we can do many things legally in many 
countries. This is not much different with politics - really 
dangerous - because of our past karma. We are trying to 
open our own education system in the Thabarwa Education 
Zone. 

We will write many true stories about the Thabarwa 
Center. It is where many new generations can learn about 
the truth of doing good deeds - really challenging, really 
interesting. 

Besides, meditation is the most dangerous action - very 
easy to go in the wrong way, very difficult to follow the 
Middle Way. Many meditators - but most of the meditators 
are sure to make mistakes, and they cannot follow the 
Middle Way.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   388RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   388 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   388RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   388 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



389

Sayadaw Ashin Ottamathara 

389 
 

Even the Buddha practiced concentration. He already 
practiced procrastination. These are not the right way to get 
enlightenment. But he could practice, he could understand, 
he could detach. That’s why he could find the Middle Way. 
When he stopped six years of asceticism (dukkhāriya), 
there was no way, no method to practice. That’s why he 
could practice freely. And then, he could follow the Middle 
Way. 

This is the same for the meditators: If we attach to this 
method or that method, we are far away from the Middle 
Way. Only when we already practice this method, that 
method, those methods, and then we must be able to detach 
- from the methods, from the masters, from our 
experiences. 

At that time, it is easy to understand the Middle Way: 
not this, not that, not to reject, not to attach - just to be doing 
and not doing - only. This is the Middle Way. 

Only a few meditators are ever able to detach from this 
and that method, from meditation centers, and from 
meditation teachers. Most of the meditators are attaching or 
rejecting this and that. That is not right. But they need to 
practice like this, and then they must understand by 
themselves: “This is not right yet.” 

They must be able to detach. If they cannot detach, they 
are not sure to get enlightenment. Only when they can 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   389RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   389 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

389 
 

Even the Buddha practiced concentration. He already 
practiced procrastination. These are not the right way to get 
enlightenment. But he could practice, he could understand, 
he could detach. That’s why he could find the Middle Way. 
When he stopped six years of asceticism (dukkhāriya), 
there was no way, no method to practice. That’s why he 
could practice freely. And then, he could follow the Middle 
Way. 

This is the same for the meditators: If we attach to this 
method or that method, we are far away from the Middle 
Way. Only when we already practice this method, that 
method, those methods, and then we must be able to detach 
- from the methods, from the masters, from our 
experiences. 

At that time, it is easy to understand the Middle Way: 
not this, not that, not to reject, not to attach - just to be doing 
and not doing - only. This is the Middle Way. 

Only a few meditators are ever able to detach from this 
and that method, from meditation centers, and from 
meditation teachers. Most of the meditators are attaching or 
rejecting this and that. That is not right. But they need to 
practice like this, and then they must understand by 
themselves: “This is not right yet.” 

They must be able to detach. If they cannot detach, they 
are not sure to get enlightenment. Only when they can 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

388 
 

other organizations, there are many good points: There is 
freedom, there is no limit. All kinds of doing good deeds 
are free to do.  We can support as much as we can. 

Therefore, more and more people are choosing the 
Thabarwa Center - for short-term and long-term doing good 
deeds. Besides, the Thabarwa Center is free. The Thabarwa 
Center can open like the Thabarwa Center or Masjid 
Center, Quran Center. We are free to do anything. There 
will be Forest Thabarwa Center. There will be a university 
- for everyone - for Buddhist literature and government 
school lessons. 

So we are free. We have to learn. Later we got 
permission, so we can do many things legally in many 
countries. This is not much different with politics - really 
dangerous - because of our past karma. We are trying to 
open our own education system in the Thabarwa Education 
Zone. 

We will write many true stories about the Thabarwa 
Center. It is where many new generations can learn about 
the truth of doing good deeds - really challenging, really 
interesting. 

Besides, meditation is the most dangerous action - very 
easy to go in the wrong way, very difficult to follow the 
Middle Way. Many meditators - but most of the meditators 
are sure to make mistakes, and they cannot follow the 
Middle Way.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   388RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   388 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   389RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   389 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



390

Sayadaw Ashin Ottamathara 

391 
 

hoặc khác biệt, họ sẽ cho rằng điều đó là sai. Họ không thể 
tha thứ, không thể quên. Họ sẽ tìm cách ngăn chặn. Họ chỉ 
đang bảo vệ tôn giáo Phật giáo theo cách họ hiểu. Một số 
người thì bảo vệ phương pháp riêng của họ; họ không muốn 
một vị thầy khác được biết đến nhiều hơn thầy của mình. 

Bên cạnh đó, họ cũng coi trọng sự thành công. Nếu họ 
thấy mình không đạt được thành công như ý nguyện, họ sẽ 
không chấp nhận điều đó, họ sẽ tìm cách ngăn chặn. Họ tìm 
điểm yếu của người khác để công kích. Nhưng tất cả những 
điều ấy cũng là một phần của nghiệp quá khứ. Chính chúng 
ta cũng đã từng làm điều đó trong quá khứ - từng vu khống, 
từng kết án sai người khác. 

Theo góc nhìn của mình, ta nghĩ mình đúng, nhưng nếu 
nhìn từ phía bên kia, ta lại là người sai. Chúng ta thường 
khó thấy được điều đó vì còn dính mắc vào một phía, vào 
một quan điểm, vào cái tôi. Vì vậy, việc công kích người 
khác hay một tổ chức, tìm cách ngăn chặn những hoạt động 
thiện pháp của người khác là điều phổ biến trong xã hội. 

Nếu ta không giải quyết vấn đề từ góc nhìn của luật nhân 
quả, thì thật khó để có được thành tựu chân chính. Chỉ 
những ai có thể xả ly khỏi chấp thủ vào một quy tắc, một tổ 
chức, một ai đó, thì mới có thể vượt qua. Nếu không, họ sẽ 
tranh đấu, rồi ngừng làm thiện pháp. 

Còn tôi, tôi không tranh đấu với ai, dù tôi có bị công 
kích liên tục bởi một số người. Tôi vẫn cố gắng xả ly, và 
tiếp tục làm thiện pháp ngày càng nhiều hơn. Đây là con 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   391RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   391 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

391 
 

hoặc khác biệt, họ sẽ cho rằng điều đó là sai. Họ không thể 
tha thứ, không thể quên. Họ sẽ tìm cách ngăn chặn. Họ chỉ 
đang bảo vệ tôn giáo Phật giáo theo cách họ hiểu. Một số 
người thì bảo vệ phương pháp riêng của họ; họ không muốn 
một vị thầy khác được biết đến nhiều hơn thầy của mình. 

Bên cạnh đó, họ cũng coi trọng sự thành công. Nếu họ 
thấy mình không đạt được thành công như ý nguyện, họ sẽ 
không chấp nhận điều đó, họ sẽ tìm cách ngăn chặn. Họ tìm 
điểm yếu của người khác để công kích. Nhưng tất cả những 
điều ấy cũng là một phần của nghiệp quá khứ. Chính chúng 
ta cũng đã từng làm điều đó trong quá khứ - từng vu khống, 
từng kết án sai người khác. 

Theo góc nhìn của mình, ta nghĩ mình đúng, nhưng nếu 
nhìn từ phía bên kia, ta lại là người sai. Chúng ta thường 
khó thấy được điều đó vì còn dính mắc vào một phía, vào 
một quan điểm, vào cái tôi. Vì vậy, việc công kích người 
khác hay một tổ chức, tìm cách ngăn chặn những hoạt động 
thiện pháp của người khác là điều phổ biến trong xã hội. 

Nếu ta không giải quyết vấn đề từ góc nhìn của luật nhân 
quả, thì thật khó để có được thành tựu chân chính. Chỉ 
những ai có thể xả ly khỏi chấp thủ vào một quy tắc, một tổ 
chức, một ai đó, thì mới có thể vượt qua. Nếu không, họ sẽ 
tranh đấu, rồi ngừng làm thiện pháp. 

Còn tôi, tôi không tranh đấu với ai, dù tôi có bị công 
kích liên tục bởi một số người. Tôi vẫn cố gắng xả ly, và 
tiếp tục làm thiện pháp ngày càng nhiều hơn. Đây là con 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

390 
 

detach from their experience - they are sure to get 
enlightenment. 

Câu hỏi 4: Thưa Thiền sư, trong quá trình làm thiện 
pháp cùng nhau, thường xảy ra bất đồng quan điểm, 
mâu thuẫn và tranh cãi, đặc biệt là giữa các tình nguyện 
viên. Con nên thực hành như thế nào khi đối diện các 
tình huống này, và làm sao để hỗ trợ các tình nguyện 
viên giải quyết mâu thuẫn? 

Trả lời:  
Vấn đề thường xảy ra là sự bất đồng giữa những người 

Phật tử, đặc biệt là giữa những người đang làm thiện pháp 
nhưng lại có cái nhìn khác nhau. Họ sử dụng một cái nhìn 
thiên lệch - dựa vào ý niệm về cái ngã - còn tôi thì sử dụng 
cái nhìn không có tự ngã, cái nhìn vô ngã. Vì thế, theo cách 
nhìn của tôi, không có ai đang làm hay không làm, không 
có gì đang làm hay không làm - chỉ có nhân và quả, chỉ có 
hành động và phản ứng tương ứng, trong bản chất vô ngã 
và vô thường. 

Tuy nhiên, đối với nhiều người, điều này rất khó hiểu. 
Chừng nào còn vô minh, còn chưa thoát ly khỏi sự chấp 
ngã, thì vẫn còn những hiểu lầm. Hầu hết những người làm 
thiện pháp vẫn chưa vượt qua được vô minh, vì vậy có rất 
nhiều hiểu lầm. Do đó, họ sẽ không làm như chúng ta, họ 
làm theo cách của riêng họ. Họ không hiểu như chúng ta, 
bởi vì họ vẫn còn chấp thủ vào ai đó, hay điều gì đó. 

Họ cũng có thể đang chấp thủ vào các văn bản Phật giáo, 
và nếu một lời dạy nào đó không nằm trong văn bản ấy, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   390RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   390 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   390RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   390 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



391

Sayadaw Ashin Ottamathara 

391 
 

hoặc khác biệt, họ sẽ cho rằng điều đó là sai. Họ không thể 
tha thứ, không thể quên. Họ sẽ tìm cách ngăn chặn. Họ chỉ 
đang bảo vệ tôn giáo Phật giáo theo cách họ hiểu. Một số 
người thì bảo vệ phương pháp riêng của họ; họ không muốn 
một vị thầy khác được biết đến nhiều hơn thầy của mình. 

Bên cạnh đó, họ cũng coi trọng sự thành công. Nếu họ 
thấy mình không đạt được thành công như ý nguyện, họ sẽ 
không chấp nhận điều đó, họ sẽ tìm cách ngăn chặn. Họ tìm 
điểm yếu của người khác để công kích. Nhưng tất cả những 
điều ấy cũng là một phần của nghiệp quá khứ. Chính chúng 
ta cũng đã từng làm điều đó trong quá khứ - từng vu khống, 
từng kết án sai người khác. 

Theo góc nhìn của mình, ta nghĩ mình đúng, nhưng nếu 
nhìn từ phía bên kia, ta lại là người sai. Chúng ta thường 
khó thấy được điều đó vì còn dính mắc vào một phía, vào 
một quan điểm, vào cái tôi. Vì vậy, việc công kích người 
khác hay một tổ chức, tìm cách ngăn chặn những hoạt động 
thiện pháp của người khác là điều phổ biến trong xã hội. 

Nếu ta không giải quyết vấn đề từ góc nhìn của luật nhân 
quả, thì thật khó để có được thành tựu chân chính. Chỉ 
những ai có thể xả ly khỏi chấp thủ vào một quy tắc, một tổ 
chức, một ai đó, thì mới có thể vượt qua. Nếu không, họ sẽ 
tranh đấu, rồi ngừng làm thiện pháp. 

Còn tôi, tôi không tranh đấu với ai, dù tôi có bị công 
kích liên tục bởi một số người. Tôi vẫn cố gắng xả ly, và 
tiếp tục làm thiện pháp ngày càng nhiều hơn. Đây là con 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   391RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   391 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

391 
 

hoặc khác biệt, họ sẽ cho rằng điều đó là sai. Họ không thể 
tha thứ, không thể quên. Họ sẽ tìm cách ngăn chặn. Họ chỉ 
đang bảo vệ tôn giáo Phật giáo theo cách họ hiểu. Một số 
người thì bảo vệ phương pháp riêng của họ; họ không muốn 
một vị thầy khác được biết đến nhiều hơn thầy của mình. 

Bên cạnh đó, họ cũng coi trọng sự thành công. Nếu họ 
thấy mình không đạt được thành công như ý nguyện, họ sẽ 
không chấp nhận điều đó, họ sẽ tìm cách ngăn chặn. Họ tìm 
điểm yếu của người khác để công kích. Nhưng tất cả những 
điều ấy cũng là một phần của nghiệp quá khứ. Chính chúng 
ta cũng đã từng làm điều đó trong quá khứ - từng vu khống, 
từng kết án sai người khác. 

Theo góc nhìn của mình, ta nghĩ mình đúng, nhưng nếu 
nhìn từ phía bên kia, ta lại là người sai. Chúng ta thường 
khó thấy được điều đó vì còn dính mắc vào một phía, vào 
một quan điểm, vào cái tôi. Vì vậy, việc công kích người 
khác hay một tổ chức, tìm cách ngăn chặn những hoạt động 
thiện pháp của người khác là điều phổ biến trong xã hội. 

Nếu ta không giải quyết vấn đề từ góc nhìn của luật nhân 
quả, thì thật khó để có được thành tựu chân chính. Chỉ 
những ai có thể xả ly khỏi chấp thủ vào một quy tắc, một tổ 
chức, một ai đó, thì mới có thể vượt qua. Nếu không, họ sẽ 
tranh đấu, rồi ngừng làm thiện pháp. 

Còn tôi, tôi không tranh đấu với ai, dù tôi có bị công 
kích liên tục bởi một số người. Tôi vẫn cố gắng xả ly, và 
tiếp tục làm thiện pháp ngày càng nhiều hơn. Đây là con 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

390 
 

detach from their experience - they are sure to get 
enlightenment. 

Câu hỏi 4: Thưa Thiền sư, trong quá trình làm thiện 
pháp cùng nhau, thường xảy ra bất đồng quan điểm, 
mâu thuẫn và tranh cãi, đặc biệt là giữa các tình nguyện 
viên. Con nên thực hành như thế nào khi đối diện các 
tình huống này, và làm sao để hỗ trợ các tình nguyện 
viên giải quyết mâu thuẫn? 

Trả lời:  
Vấn đề thường xảy ra là sự bất đồng giữa những người 

Phật tử, đặc biệt là giữa những người đang làm thiện pháp 
nhưng lại có cái nhìn khác nhau. Họ sử dụng một cái nhìn 
thiên lệch - dựa vào ý niệm về cái ngã - còn tôi thì sử dụng 
cái nhìn không có tự ngã, cái nhìn vô ngã. Vì thế, theo cách 
nhìn của tôi, không có ai đang làm hay không làm, không 
có gì đang làm hay không làm - chỉ có nhân và quả, chỉ có 
hành động và phản ứng tương ứng, trong bản chất vô ngã 
và vô thường. 

Tuy nhiên, đối với nhiều người, điều này rất khó hiểu. 
Chừng nào còn vô minh, còn chưa thoát ly khỏi sự chấp 
ngã, thì vẫn còn những hiểu lầm. Hầu hết những người làm 
thiện pháp vẫn chưa vượt qua được vô minh, vì vậy có rất 
nhiều hiểu lầm. Do đó, họ sẽ không làm như chúng ta, họ 
làm theo cách của riêng họ. Họ không hiểu như chúng ta, 
bởi vì họ vẫn còn chấp thủ vào ai đó, hay điều gì đó. 

Họ cũng có thể đang chấp thủ vào các văn bản Phật giáo, 
và nếu một lời dạy nào đó không nằm trong văn bản ấy, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   390RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   390 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   391RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   391 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



392

Sayadaw Ashin Ottamathara 

393 
 

Tôi đã mở hơn 100 trung tâm thiền, có chư Tăng và chư 
Ni cư trú ở hầu hết các trung tâm. Do đó, các vấn đề xảy ra 
giữa những người sống tại trung tâm đều là trách nhiệm của 
tôi, nên tôi hiểu rõ những mâu thuẫn nội bộ. Ngay cả khi họ 
sống cùng một nơi, cùng trong một trung tâm, thì việc chỉ 
trích và xung đột vẫn không thể tránh khỏi. 

Nhưng điều tôi nhận ra là: họ vẫn đang làm thiện pháp 
nhiều nhất có thể. Họ mắc lỗi là do vô minh, nhưng nhiều 
khi họ bị buộc tội quá mức - phần lớn là do nghiệp quá khứ. 
Hiện tại, họ không gây ra quá nhiều lỗi lầm, vì họ đang sống 
toàn thời gian trong môi trường hành thiền - nơi có sự bảo 
hộ của Tam Bảo. Họ không dám phạm vào các ác hạnh lớn. 
Hầu hết chỉ là những lỗi nhỏ lặp đi lặp lại. Nhưng vì nghiệp 
quá khứ, họ vẫn bị kết tội nặng nề. Tuy nhiên, dần dần, các 
vấn đề cũng sẽ giảm đi. 

Tôi cũng đang dạy cho các đệ tử của mình hiểu theo 
cách này. Họ cũng đang cố gắng để hiểu, nhưng điều đó cần 
thời gian. Việc hiểu và thực hành theo cách này là điều 
không dễ, nhưng về lâu dài, ngày càng có nhiều người hiểu 
được và thực hành như tôi chỉ dạy - đặc biệt là thế hệ trẻ, 
họ dễ tiếp cận và thực hành hơn. 

Tôi học trực tiếp từ các trải nghiệm thực tế, từ những 
người đang sống trong trung tâm Thabarwa và từ những ai 
có liên quan đến trung tâm. Hầu hết những gì tôi học đều 
trực tiếp từ từng con người cụ thể. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   393RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   393 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

393 
 

Tôi đã mở hơn 100 trung tâm thiền, có chư Tăng và chư 
Ni cư trú ở hầu hết các trung tâm. Do đó, các vấn đề xảy ra 
giữa những người sống tại trung tâm đều là trách nhiệm của 
tôi, nên tôi hiểu rõ những mâu thuẫn nội bộ. Ngay cả khi họ 
sống cùng một nơi, cùng trong một trung tâm, thì việc chỉ 
trích và xung đột vẫn không thể tránh khỏi. 

Nhưng điều tôi nhận ra là: họ vẫn đang làm thiện pháp 
nhiều nhất có thể. Họ mắc lỗi là do vô minh, nhưng nhiều 
khi họ bị buộc tội quá mức - phần lớn là do nghiệp quá khứ. 
Hiện tại, họ không gây ra quá nhiều lỗi lầm, vì họ đang sống 
toàn thời gian trong môi trường hành thiền - nơi có sự bảo 
hộ của Tam Bảo. Họ không dám phạm vào các ác hạnh lớn. 
Hầu hết chỉ là những lỗi nhỏ lặp đi lặp lại. Nhưng vì nghiệp 
quá khứ, họ vẫn bị kết tội nặng nề. Tuy nhiên, dần dần, các 
vấn đề cũng sẽ giảm đi. 

Tôi cũng đang dạy cho các đệ tử của mình hiểu theo 
cách này. Họ cũng đang cố gắng để hiểu, nhưng điều đó cần 
thời gian. Việc hiểu và thực hành theo cách này là điều 
không dễ, nhưng về lâu dài, ngày càng có nhiều người hiểu 
được và thực hành như tôi chỉ dạy - đặc biệt là thế hệ trẻ, 
họ dễ tiếp cận và thực hành hơn. 

Tôi học trực tiếp từ các trải nghiệm thực tế, từ những 
người đang sống trong trung tâm Thabarwa và từ những ai 
có liên quan đến trung tâm. Hầu hết những gì tôi học đều 
trực tiếp từ từng con người cụ thể. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

392 
 

đường mà tôi đã và đang đi để giải quyết mọi vấn đề. Tôi 
không dùng sự tranh đấu để giải quyết vấn đề, mà dùng sự 
hành trì. Nhờ vậy, tôi có thể thành lập hơn 100 trung tâm 
thiền. Tôi có thể mở rộng và cho phép bất kỳ ai cũng có thể 
cư trú tại các trung tâm Thabarwa. 

Có rất nhiều người già, người bệnh, và những bệnh nhân 
tâm thần - cả các vị sư và ni nổi tiếng - cũng đang sống tại 
các trung tâm Thabarwa. Tất cả đều được hỗ trợ miễn phí, 
không vì mục đích tài chính. Đây là sự trợ giúp thật sự - 
cho chư Tăng, chư Ni, và người trong xã hội. 

Nhờ vậy, trung tâm Thabarwa có thể tồn tại. Tôi có thể 
tiếp tục giảng dạy như thế này. Tôi có thể chứng minh bằng 
hành động thực tế. Tôi luôn kêu gọi và sử dụng nguồn cúng 
dường không vì lợi ích cá nhân, mà vì lợi ích của Phật, 
Pháp, và Tăng. 

Tôi sử dụng tất cả để phục vụ công chúng và tôn giáo. 
Mọi việc đều rõ ràng, vì vậy hiện tại có ít người hơn chỉ 
trích hay vu khống tôi và trung tâm Thabarwa. 

Bạn cũng nên học theo cách tôi làm thiện pháp, vì bạn 
cũng chắc chắn sẽ phải trải qua những điều tương tự trong 
một kiếp sống nào đó. Tất cả chúng sinh đều liên quan đến 
cả thiện pháp lẫn bất thiện pháp - nên chắc chắn chúng ta 
sẽ mắc lỗi như những người đang mắc lỗi bây giờ. 

Nếu chúng ta trả nghiệp với chánh kiến, thì có thể giảm 
được nợ nghiệp. Bằng cách này, ta sẽ dễ dàng thành công 
hơn trong mọi việc. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   392RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   392 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   392RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   392 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



393

Sayadaw Ashin Ottamathara 

393 
 

Tôi đã mở hơn 100 trung tâm thiền, có chư Tăng và chư 
Ni cư trú ở hầu hết các trung tâm. Do đó, các vấn đề xảy ra 
giữa những người sống tại trung tâm đều là trách nhiệm của 
tôi, nên tôi hiểu rõ những mâu thuẫn nội bộ. Ngay cả khi họ 
sống cùng một nơi, cùng trong một trung tâm, thì việc chỉ 
trích và xung đột vẫn không thể tránh khỏi. 

Nhưng điều tôi nhận ra là: họ vẫn đang làm thiện pháp 
nhiều nhất có thể. Họ mắc lỗi là do vô minh, nhưng nhiều 
khi họ bị buộc tội quá mức - phần lớn là do nghiệp quá khứ. 
Hiện tại, họ không gây ra quá nhiều lỗi lầm, vì họ đang sống 
toàn thời gian trong môi trường hành thiền - nơi có sự bảo 
hộ của Tam Bảo. Họ không dám phạm vào các ác hạnh lớn. 
Hầu hết chỉ là những lỗi nhỏ lặp đi lặp lại. Nhưng vì nghiệp 
quá khứ, họ vẫn bị kết tội nặng nề. Tuy nhiên, dần dần, các 
vấn đề cũng sẽ giảm đi. 

Tôi cũng đang dạy cho các đệ tử của mình hiểu theo 
cách này. Họ cũng đang cố gắng để hiểu, nhưng điều đó cần 
thời gian. Việc hiểu và thực hành theo cách này là điều 
không dễ, nhưng về lâu dài, ngày càng có nhiều người hiểu 
được và thực hành như tôi chỉ dạy - đặc biệt là thế hệ trẻ, 
họ dễ tiếp cận và thực hành hơn. 

Tôi học trực tiếp từ các trải nghiệm thực tế, từ những 
người đang sống trong trung tâm Thabarwa và từ những ai 
có liên quan đến trung tâm. Hầu hết những gì tôi học đều 
trực tiếp từ từng con người cụ thể. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   393RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   393 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

393 
 

Tôi đã mở hơn 100 trung tâm thiền, có chư Tăng và chư 
Ni cư trú ở hầu hết các trung tâm. Do đó, các vấn đề xảy ra 
giữa những người sống tại trung tâm đều là trách nhiệm của 
tôi, nên tôi hiểu rõ những mâu thuẫn nội bộ. Ngay cả khi họ 
sống cùng một nơi, cùng trong một trung tâm, thì việc chỉ 
trích và xung đột vẫn không thể tránh khỏi. 

Nhưng điều tôi nhận ra là: họ vẫn đang làm thiện pháp 
nhiều nhất có thể. Họ mắc lỗi là do vô minh, nhưng nhiều 
khi họ bị buộc tội quá mức - phần lớn là do nghiệp quá khứ. 
Hiện tại, họ không gây ra quá nhiều lỗi lầm, vì họ đang sống 
toàn thời gian trong môi trường hành thiền - nơi có sự bảo 
hộ của Tam Bảo. Họ không dám phạm vào các ác hạnh lớn. 
Hầu hết chỉ là những lỗi nhỏ lặp đi lặp lại. Nhưng vì nghiệp 
quá khứ, họ vẫn bị kết tội nặng nề. Tuy nhiên, dần dần, các 
vấn đề cũng sẽ giảm đi. 

Tôi cũng đang dạy cho các đệ tử của mình hiểu theo 
cách này. Họ cũng đang cố gắng để hiểu, nhưng điều đó cần 
thời gian. Việc hiểu và thực hành theo cách này là điều 
không dễ, nhưng về lâu dài, ngày càng có nhiều người hiểu 
được và thực hành như tôi chỉ dạy - đặc biệt là thế hệ trẻ, 
họ dễ tiếp cận và thực hành hơn. 

Tôi học trực tiếp từ các trải nghiệm thực tế, từ những 
người đang sống trong trung tâm Thabarwa và từ những ai 
có liên quan đến trung tâm. Hầu hết những gì tôi học đều 
trực tiếp từ từng con người cụ thể. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

392 
 

đường mà tôi đã và đang đi để giải quyết mọi vấn đề. Tôi 
không dùng sự tranh đấu để giải quyết vấn đề, mà dùng sự 
hành trì. Nhờ vậy, tôi có thể thành lập hơn 100 trung tâm 
thiền. Tôi có thể mở rộng và cho phép bất kỳ ai cũng có thể 
cư trú tại các trung tâm Thabarwa. 

Có rất nhiều người già, người bệnh, và những bệnh nhân 
tâm thần - cả các vị sư và ni nổi tiếng - cũng đang sống tại 
các trung tâm Thabarwa. Tất cả đều được hỗ trợ miễn phí, 
không vì mục đích tài chính. Đây là sự trợ giúp thật sự - 
cho chư Tăng, chư Ni, và người trong xã hội. 

Nhờ vậy, trung tâm Thabarwa có thể tồn tại. Tôi có thể 
tiếp tục giảng dạy như thế này. Tôi có thể chứng minh bằng 
hành động thực tế. Tôi luôn kêu gọi và sử dụng nguồn cúng 
dường không vì lợi ích cá nhân, mà vì lợi ích của Phật, 
Pháp, và Tăng. 

Tôi sử dụng tất cả để phục vụ công chúng và tôn giáo. 
Mọi việc đều rõ ràng, vì vậy hiện tại có ít người hơn chỉ 
trích hay vu khống tôi và trung tâm Thabarwa. 

Bạn cũng nên học theo cách tôi làm thiện pháp, vì bạn 
cũng chắc chắn sẽ phải trải qua những điều tương tự trong 
một kiếp sống nào đó. Tất cả chúng sinh đều liên quan đến 
cả thiện pháp lẫn bất thiện pháp - nên chắc chắn chúng ta 
sẽ mắc lỗi như những người đang mắc lỗi bây giờ. 

Nếu chúng ta trả nghiệp với chánh kiến, thì có thể giảm 
được nợ nghiệp. Bằng cách này, ta sẽ dễ dàng thành công 
hơn trong mọi việc. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   392RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   392 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   393RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   393 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



394

Sayadaw Ashin Ottamathara 

395 
 

thân mình - không nghĩ sai, không nói sai, không làm hại 
người khác. Tôi tin rằng các hành động đúng đắn về thân 
và tâm này có thể bảo vệ tôi và trung tâm Thabarwa. 

Tôi đã học hỏi từ rất nhiều vị sư lớn và các thiền sư. Ở 
Myanmar, có rất nhiều người sống đời tâm linh, nên tôi có 
thể học được từ lời dạy của họ hoặc từ tiểu sử của họ. Vì 
vậy, tôi không cần phải lo lắng cho bản thân hay cho trung 
tâm Thabarwa. Tôi tin chắc rằng mọi điều kiện tồi tệ rồi sẽ 
kết thúc, và khi điều đó xảy ra, nó sẽ là khởi đầu cho những 
quả lành to lớn hơn. Điều này là chắc chắn, bởi vì chúng tôi 
đã làm việc hết mình suốt hơn 70 năm kể từ khi thành lập 
trung tâm Thabarwa. 

Trước khi có trung tâm Thabarwa, tôi không thể làm 
được như vậy. Khi đó, tôi chỉ có thể làm một mình, không 
có sự phối hợp nhóm như bây giờ, nên ít có vấn đề phát 
sinh. Nhưng khi bắt đầu mở các trung tâm Thabarwa, tôi có 
thể làm được nhiều việc cùng với nhiều người - và vì vậy 
cũng phải trả nghiệp rất nhiều, không chỉ cho bản thân tôi, 
mà còn cho những ai liên quan đến trung tâm. 

Một số cư sĩ ở trung tâm từng bị đưa vào tù một tuần, 
một số khác thì bị giết trong các cuộc đàn áp, có hai cụ ông 
đã mất mạng do bị đánh bom. Trong hơn 70 năm qua, chúng 
tôi đã trải qua rất nhiều biến cố. Tuy nhiên, hơn 20.000 
người đang cư trú tại trung tâm Thabarwa. Nếu so sánh, thì 
số người mất hoặc thiệt hại chỉ vào khoảng 2-3% - không 
nhiều. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   395RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   395 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

395 
 

thân mình - không nghĩ sai, không nói sai, không làm hại 
người khác. Tôi tin rằng các hành động đúng đắn về thân 
và tâm này có thể bảo vệ tôi và trung tâm Thabarwa. 

Tôi đã học hỏi từ rất nhiều vị sư lớn và các thiền sư. Ở 
Myanmar, có rất nhiều người sống đời tâm linh, nên tôi có 
thể học được từ lời dạy của họ hoặc từ tiểu sử của họ. Vì 
vậy, tôi không cần phải lo lắng cho bản thân hay cho trung 
tâm Thabarwa. Tôi tin chắc rằng mọi điều kiện tồi tệ rồi sẽ 
kết thúc, và khi điều đó xảy ra, nó sẽ là khởi đầu cho những 
quả lành to lớn hơn. Điều này là chắc chắn, bởi vì chúng tôi 
đã làm việc hết mình suốt hơn 70 năm kể từ khi thành lập 
trung tâm Thabarwa. 

Trước khi có trung tâm Thabarwa, tôi không thể làm 
được như vậy. Khi đó, tôi chỉ có thể làm một mình, không 
có sự phối hợp nhóm như bây giờ, nên ít có vấn đề phát 
sinh. Nhưng khi bắt đầu mở các trung tâm Thabarwa, tôi có 
thể làm được nhiều việc cùng với nhiều người - và vì vậy 
cũng phải trả nghiệp rất nhiều, không chỉ cho bản thân tôi, 
mà còn cho những ai liên quan đến trung tâm. 

Một số cư sĩ ở trung tâm từng bị đưa vào tù một tuần, 
một số khác thì bị giết trong các cuộc đàn áp, có hai cụ ông 
đã mất mạng do bị đánh bom. Trong hơn 70 năm qua, chúng 
tôi đã trải qua rất nhiều biến cố. Tuy nhiên, hơn 20.000 
người đang cư trú tại trung tâm Thabarwa. Nếu so sánh, thì 
số người mất hoặc thiệt hại chỉ vào khoảng 2-3% - không 
nhiều. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

394 
 

Tôi luôn làm nhiều thiện pháp hơn khi tình huống trở 
nên nghiêm trọng. Tôi cố gắng giải quyết vấn đề cho ngày 
càng nhiều người hơn. Các vấn đề ấy liên quan đến lẫn 
nhau, liên quan đến mỗi quốc gia, nên khi xã hội gặp khó 
khăn, thì điều đó cũng ảnh hưởng đến tôi. 

Nhưng với tôi, tôi có thể xả ly. Tôi có thể chấp nhận bất 
cứ điều gì xảy đến. Vì vậy, tôi không cố gắng giải quyết 
vấn đề của mình bằng cách cá nhân hay thông qua luật lệ. 
Tôi không phủ nhận pháp luật hay giới luật - đôi khi tôi vẫn 
dùng đến chúng - nhưng điều đó rất hiếm. 

Tôi từng viết thư hoặc gửi thông điệp cho các vị lãnh 
đạo quốc gia để giải thích về những hiểu biết của mình về 
sự thật. Sau đó, các vấn đề có thể lắng dịu trong vài năm. 
Tuy nhiên, chính trị ở Myanmar thường bất ổn, và rồi mọi 
chuyện lại tái diễn. Nhưng tôi vẫn tiếp tục làm thiện pháp. 
Bằng cách đó, các vấn đề sẽ được hóa giải tự nhiên, như 
một thiên tai - rồi mọi sự sẽ dừng lại. 

Khi xảy ra điều gì đó lớn lao và mạnh mẽ, mọi thứ sẽ 
ngưng lại. Không còn tranh đấu, thay vào đó là giúp đỡ lẫn 
nhau. Nhưng khi tình hình trở lại bình thường, con người 
lại tiếp tục tranh đấu. Đó là điều bình thường trong cuộc 
sống. 

Với tôi, tôi dựa vào sự thật - sự thật ở đây là chánh kiến, 
chánh ngữ, và chánh nghiệp. Nếu tôi phạm lỗi, tôi biết đó 
là do nghiệp quá khứ, và vì vậy tôi bị chỉ trích, bị công kích. 
Tôi tin vào luật nhân quả, và vì giờ, bây giờ, tôi không dám 
phạm sai lầm. Từ năm 1999, tôi đã bắt đầu kiểm soát bản 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   394RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   394 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   394RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   394 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



395

Sayadaw Ashin Ottamathara 

395 
 

thân mình - không nghĩ sai, không nói sai, không làm hại 
người khác. Tôi tin rằng các hành động đúng đắn về thân 
và tâm này có thể bảo vệ tôi và trung tâm Thabarwa. 

Tôi đã học hỏi từ rất nhiều vị sư lớn và các thiền sư. Ở 
Myanmar, có rất nhiều người sống đời tâm linh, nên tôi có 
thể học được từ lời dạy của họ hoặc từ tiểu sử của họ. Vì 
vậy, tôi không cần phải lo lắng cho bản thân hay cho trung 
tâm Thabarwa. Tôi tin chắc rằng mọi điều kiện tồi tệ rồi sẽ 
kết thúc, và khi điều đó xảy ra, nó sẽ là khởi đầu cho những 
quả lành to lớn hơn. Điều này là chắc chắn, bởi vì chúng tôi 
đã làm việc hết mình suốt hơn 70 năm kể từ khi thành lập 
trung tâm Thabarwa. 

Trước khi có trung tâm Thabarwa, tôi không thể làm 
được như vậy. Khi đó, tôi chỉ có thể làm một mình, không 
có sự phối hợp nhóm như bây giờ, nên ít có vấn đề phát 
sinh. Nhưng khi bắt đầu mở các trung tâm Thabarwa, tôi có 
thể làm được nhiều việc cùng với nhiều người - và vì vậy 
cũng phải trả nghiệp rất nhiều, không chỉ cho bản thân tôi, 
mà còn cho những ai liên quan đến trung tâm. 

Một số cư sĩ ở trung tâm từng bị đưa vào tù một tuần, 
một số khác thì bị giết trong các cuộc đàn áp, có hai cụ ông 
đã mất mạng do bị đánh bom. Trong hơn 70 năm qua, chúng 
tôi đã trải qua rất nhiều biến cố. Tuy nhiên, hơn 20.000 
người đang cư trú tại trung tâm Thabarwa. Nếu so sánh, thì 
số người mất hoặc thiệt hại chỉ vào khoảng 2-3% - không 
nhiều. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   395RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   395 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

395 
 

thân mình - không nghĩ sai, không nói sai, không làm hại 
người khác. Tôi tin rằng các hành động đúng đắn về thân 
và tâm này có thể bảo vệ tôi và trung tâm Thabarwa. 

Tôi đã học hỏi từ rất nhiều vị sư lớn và các thiền sư. Ở 
Myanmar, có rất nhiều người sống đời tâm linh, nên tôi có 
thể học được từ lời dạy của họ hoặc từ tiểu sử của họ. Vì 
vậy, tôi không cần phải lo lắng cho bản thân hay cho trung 
tâm Thabarwa. Tôi tin chắc rằng mọi điều kiện tồi tệ rồi sẽ 
kết thúc, và khi điều đó xảy ra, nó sẽ là khởi đầu cho những 
quả lành to lớn hơn. Điều này là chắc chắn, bởi vì chúng tôi 
đã làm việc hết mình suốt hơn 70 năm kể từ khi thành lập 
trung tâm Thabarwa. 

Trước khi có trung tâm Thabarwa, tôi không thể làm 
được như vậy. Khi đó, tôi chỉ có thể làm một mình, không 
có sự phối hợp nhóm như bây giờ, nên ít có vấn đề phát 
sinh. Nhưng khi bắt đầu mở các trung tâm Thabarwa, tôi có 
thể làm được nhiều việc cùng với nhiều người - và vì vậy 
cũng phải trả nghiệp rất nhiều, không chỉ cho bản thân tôi, 
mà còn cho những ai liên quan đến trung tâm. 

Một số cư sĩ ở trung tâm từng bị đưa vào tù một tuần, 
một số khác thì bị giết trong các cuộc đàn áp, có hai cụ ông 
đã mất mạng do bị đánh bom. Trong hơn 70 năm qua, chúng 
tôi đã trải qua rất nhiều biến cố. Tuy nhiên, hơn 20.000 
người đang cư trú tại trung tâm Thabarwa. Nếu so sánh, thì 
số người mất hoặc thiệt hại chỉ vào khoảng 2-3% - không 
nhiều. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

394 
 

Tôi luôn làm nhiều thiện pháp hơn khi tình huống trở 
nên nghiêm trọng. Tôi cố gắng giải quyết vấn đề cho ngày 
càng nhiều người hơn. Các vấn đề ấy liên quan đến lẫn 
nhau, liên quan đến mỗi quốc gia, nên khi xã hội gặp khó 
khăn, thì điều đó cũng ảnh hưởng đến tôi. 

Nhưng với tôi, tôi có thể xả ly. Tôi có thể chấp nhận bất 
cứ điều gì xảy đến. Vì vậy, tôi không cố gắng giải quyết 
vấn đề của mình bằng cách cá nhân hay thông qua luật lệ. 
Tôi không phủ nhận pháp luật hay giới luật - đôi khi tôi vẫn 
dùng đến chúng - nhưng điều đó rất hiếm. 

Tôi từng viết thư hoặc gửi thông điệp cho các vị lãnh 
đạo quốc gia để giải thích về những hiểu biết của mình về 
sự thật. Sau đó, các vấn đề có thể lắng dịu trong vài năm. 
Tuy nhiên, chính trị ở Myanmar thường bất ổn, và rồi mọi 
chuyện lại tái diễn. Nhưng tôi vẫn tiếp tục làm thiện pháp. 
Bằng cách đó, các vấn đề sẽ được hóa giải tự nhiên, như 
một thiên tai - rồi mọi sự sẽ dừng lại. 

Khi xảy ra điều gì đó lớn lao và mạnh mẽ, mọi thứ sẽ 
ngưng lại. Không còn tranh đấu, thay vào đó là giúp đỡ lẫn 
nhau. Nhưng khi tình hình trở lại bình thường, con người 
lại tiếp tục tranh đấu. Đó là điều bình thường trong cuộc 
sống. 

Với tôi, tôi dựa vào sự thật - sự thật ở đây là chánh kiến, 
chánh ngữ, và chánh nghiệp. Nếu tôi phạm lỗi, tôi biết đó 
là do nghiệp quá khứ, và vì vậy tôi bị chỉ trích, bị công kích. 
Tôi tin vào luật nhân quả, và vì giờ, bây giờ, tôi không dám 
phạm sai lầm. Từ năm 1999, tôi đã bắt đầu kiểm soát bản 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   394RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   394 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   395RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   395 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



396

Sayadaw Ashin Ottamathara 

397 
 

Sẽ có những trung tâm thiền trong rừng, sẽ có đại học 
dành cho mọi người, từ kinh điển Phật giáo cho đến chương 
trình giáo dục chính quy của chính phủ. Chúng tôi được tự 
do, và sau khi có được giấy phép hợp pháp, chúng tôi có 
thể thực hiện rất nhiều điều tại nhiều quốc gia. Điều này 
không khác mấy so với chính trị - rất nguy hiểm - bởi vì nó 
liên quan đến nghiệp quá khứ của chúng tôi. 

Chúng tôi đang cố gắng mở hệ thống giáo dục riêng 
trong khuôn viên giáo dục của Thabarwa. Ở đó, sẽ có rất 
nhiều câu chuyện thật về trung tâm Thabarwa - nơi thế hệ 
trẻ có thể học về sự thật của việc làm thiện pháp - rất thách 
thức, nhưng cũng vô cùng thú vị. 

Ngoài ra, thực hành thiền chính là điều có tiềm ẩn nhiều 
rủi ro và nguy hiểm nhất. Nó là hành động dễ bị hiểu lầm 
và lạc hướng nhất. Rất khó để đi đúng trung đạo. Có rất 
nhiều hành giả thực hành thiền, nhưng phần lớn họ chắc 
chắn sẽ mắc lỗi. Họ không thể theo trung đạo được. 

Ngay cả Đức Phật, trước khi giác ngộ, Ngài cũng từng 
thực hành thiền định và khổ hạnh, nhưng cuối cùng nhận ra 
đó không phải là con đường đúng. Ngài có thể thực hành, 
hiểu, rồi buông xả - và từ đó, Ngài mới tìm ra trung đạo. 

Khi Ngài dừng lại con đường khổ hạnh trong 6 năm, lúc 
ấy không còn con đường hay phương pháp nào để thực 
hành. Ngài bắt đầu thực hành một cách tự do, và chính nhờ 
vậy mà Ngài mới tìm được con đường trung đạo. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   397RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   397 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

397 
 

Sẽ có những trung tâm thiền trong rừng, sẽ có đại học 
dành cho mọi người, từ kinh điển Phật giáo cho đến chương 
trình giáo dục chính quy của chính phủ. Chúng tôi được tự 
do, và sau khi có được giấy phép hợp pháp, chúng tôi có 
thể thực hiện rất nhiều điều tại nhiều quốc gia. Điều này 
không khác mấy so với chính trị - rất nguy hiểm - bởi vì nó 
liên quan đến nghiệp quá khứ của chúng tôi. 

Chúng tôi đang cố gắng mở hệ thống giáo dục riêng 
trong khuôn viên giáo dục của Thabarwa. Ở đó, sẽ có rất 
nhiều câu chuyện thật về trung tâm Thabarwa - nơi thế hệ 
trẻ có thể học về sự thật của việc làm thiện pháp - rất thách 
thức, nhưng cũng vô cùng thú vị. 

Ngoài ra, thực hành thiền chính là điều có tiềm ẩn nhiều 
rủi ro và nguy hiểm nhất. Nó là hành động dễ bị hiểu lầm 
và lạc hướng nhất. Rất khó để đi đúng trung đạo. Có rất 
nhiều hành giả thực hành thiền, nhưng phần lớn họ chắc 
chắn sẽ mắc lỗi. Họ không thể theo trung đạo được. 

Ngay cả Đức Phật, trước khi giác ngộ, Ngài cũng từng 
thực hành thiền định và khổ hạnh, nhưng cuối cùng nhận ra 
đó không phải là con đường đúng. Ngài có thể thực hành, 
hiểu, rồi buông xả - và từ đó, Ngài mới tìm ra trung đạo. 

Khi Ngài dừng lại con đường khổ hạnh trong 6 năm, lúc 
ấy không còn con đường hay phương pháp nào để thực 
hành. Ngài bắt đầu thực hành một cách tự do, và chính nhờ 
vậy mà Ngài mới tìm được con đường trung đạo. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

396 
 

Vì thế, chúng tôi không mệt mỏi trong việc tiếp tục làm 
các thiện pháp như thế này. Chúng tôi đã mở hơn 100 trung 
tâm thiền, và nếu chỉ mất đi 2-3 trung tâm thì điều đó vẫn 
có thể chấp nhận được - chỉ là tổn thất 2-3%. 

Chính nhờ nhấn mạnh vào làm việc đội nhóm, chúng tôi 
mới có thể làm được nhiều việc như vậy. Chúng tôi cũng 
có thể mắc lỗi, nhưng lại làm được nhiều việc thiện hơn vì 
sức mạnh là vô hạn. 

Ngày càng nhiều người đang cùng chung tay tham gia 
vào công việc tại trung tâm Thabarwa. Trong khi đó, hầu 
hết các tổ chức khác đều có giới hạn (không làm thiện pháp 
không giới hạn). Vì vậy, họ khó có thể vượt qua giới hạn 
của chính mình - đó chính là điểm yếu của những tổ chức 
hay trung tâm thiền khác. 

Tôi nhấn mạnh vào việc làm thiện pháp không giới hạn, 
và chính vì vậy mà các trung tâm Thabarwa đang phát triển 
ngày càng nhiều tại Myanmar, Ấn Độ, Việt Nam, sau này 
là Đài Loan, Trung Quốc, Hoa Kỳ... 

Ngày càng có nhiều người biết đến trung tâm Thabarwa, 
và nhận ra những điểm tốt đẹp của trung tâm - đó là sự tự 
do và không giới hạn. Mọi hình thức thiện pháp đều có thể 
được thực hành, và chúng tôi hỗ trợ trong khả năng cao nhất 
có thể. Vì vậy, ngày càng có nhiều người chọn trung tâm 
Thabarwa để thực hành thiện pháp ngắn hạn hoặc dài hạn. 

Bên cạnh đó, trung tâm Thabarwa là nơi tự do. Chúng 
tôi có thể mở trung tâm Thabarwa, hay trung tâm Masjid, 
trung tâm Quran... chúng tôi tự do làm bất kỳ điều gì. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   396RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   396 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   396RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   396 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



397

Sayadaw Ashin Ottamathara 

397 
 

Sẽ có những trung tâm thiền trong rừng, sẽ có đại học 
dành cho mọi người, từ kinh điển Phật giáo cho đến chương 
trình giáo dục chính quy của chính phủ. Chúng tôi được tự 
do, và sau khi có được giấy phép hợp pháp, chúng tôi có 
thể thực hiện rất nhiều điều tại nhiều quốc gia. Điều này 
không khác mấy so với chính trị - rất nguy hiểm - bởi vì nó 
liên quan đến nghiệp quá khứ của chúng tôi. 

Chúng tôi đang cố gắng mở hệ thống giáo dục riêng 
trong khuôn viên giáo dục của Thabarwa. Ở đó, sẽ có rất 
nhiều câu chuyện thật về trung tâm Thabarwa - nơi thế hệ 
trẻ có thể học về sự thật của việc làm thiện pháp - rất thách 
thức, nhưng cũng vô cùng thú vị. 

Ngoài ra, thực hành thiền chính là điều có tiềm ẩn nhiều 
rủi ro và nguy hiểm nhất. Nó là hành động dễ bị hiểu lầm 
và lạc hướng nhất. Rất khó để đi đúng trung đạo. Có rất 
nhiều hành giả thực hành thiền, nhưng phần lớn họ chắc 
chắn sẽ mắc lỗi. Họ không thể theo trung đạo được. 

Ngay cả Đức Phật, trước khi giác ngộ, Ngài cũng từng 
thực hành thiền định và khổ hạnh, nhưng cuối cùng nhận ra 
đó không phải là con đường đúng. Ngài có thể thực hành, 
hiểu, rồi buông xả - và từ đó, Ngài mới tìm ra trung đạo. 

Khi Ngài dừng lại con đường khổ hạnh trong 6 năm, lúc 
ấy không còn con đường hay phương pháp nào để thực 
hành. Ngài bắt đầu thực hành một cách tự do, và chính nhờ 
vậy mà Ngài mới tìm được con đường trung đạo. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   397RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   397 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

397 
 

Sẽ có những trung tâm thiền trong rừng, sẽ có đại học 
dành cho mọi người, từ kinh điển Phật giáo cho đến chương 
trình giáo dục chính quy của chính phủ. Chúng tôi được tự 
do, và sau khi có được giấy phép hợp pháp, chúng tôi có 
thể thực hiện rất nhiều điều tại nhiều quốc gia. Điều này 
không khác mấy so với chính trị - rất nguy hiểm - bởi vì nó 
liên quan đến nghiệp quá khứ của chúng tôi. 

Chúng tôi đang cố gắng mở hệ thống giáo dục riêng 
trong khuôn viên giáo dục của Thabarwa. Ở đó, sẽ có rất 
nhiều câu chuyện thật về trung tâm Thabarwa - nơi thế hệ 
trẻ có thể học về sự thật của việc làm thiện pháp - rất thách 
thức, nhưng cũng vô cùng thú vị. 

Ngoài ra, thực hành thiền chính là điều có tiềm ẩn nhiều 
rủi ro và nguy hiểm nhất. Nó là hành động dễ bị hiểu lầm 
và lạc hướng nhất. Rất khó để đi đúng trung đạo. Có rất 
nhiều hành giả thực hành thiền, nhưng phần lớn họ chắc 
chắn sẽ mắc lỗi. Họ không thể theo trung đạo được. 

Ngay cả Đức Phật, trước khi giác ngộ, Ngài cũng từng 
thực hành thiền định và khổ hạnh, nhưng cuối cùng nhận ra 
đó không phải là con đường đúng. Ngài có thể thực hành, 
hiểu, rồi buông xả - và từ đó, Ngài mới tìm ra trung đạo. 

Khi Ngài dừng lại con đường khổ hạnh trong 6 năm, lúc 
ấy không còn con đường hay phương pháp nào để thực 
hành. Ngài bắt đầu thực hành một cách tự do, và chính nhờ 
vậy mà Ngài mới tìm được con đường trung đạo. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

396 
 

Vì thế, chúng tôi không mệt mỏi trong việc tiếp tục làm 
các thiện pháp như thế này. Chúng tôi đã mở hơn 100 trung 
tâm thiền, và nếu chỉ mất đi 2-3 trung tâm thì điều đó vẫn 
có thể chấp nhận được - chỉ là tổn thất 2-3%. 

Chính nhờ nhấn mạnh vào làm việc đội nhóm, chúng tôi 
mới có thể làm được nhiều việc như vậy. Chúng tôi cũng 
có thể mắc lỗi, nhưng lại làm được nhiều việc thiện hơn vì 
sức mạnh là vô hạn. 

Ngày càng nhiều người đang cùng chung tay tham gia 
vào công việc tại trung tâm Thabarwa. Trong khi đó, hầu 
hết các tổ chức khác đều có giới hạn (không làm thiện pháp 
không giới hạn). Vì vậy, họ khó có thể vượt qua giới hạn 
của chính mình - đó chính là điểm yếu của những tổ chức 
hay trung tâm thiền khác. 

Tôi nhấn mạnh vào việc làm thiện pháp không giới hạn, 
và chính vì vậy mà các trung tâm Thabarwa đang phát triển 
ngày càng nhiều tại Myanmar, Ấn Độ, Việt Nam, sau này 
là Đài Loan, Trung Quốc, Hoa Kỳ... 

Ngày càng có nhiều người biết đến trung tâm Thabarwa, 
và nhận ra những điểm tốt đẹp của trung tâm - đó là sự tự 
do và không giới hạn. Mọi hình thức thiện pháp đều có thể 
được thực hành, và chúng tôi hỗ trợ trong khả năng cao nhất 
có thể. Vì vậy, ngày càng có nhiều người chọn trung tâm 
Thabarwa để thực hành thiện pháp ngắn hạn hoặc dài hạn. 

Bên cạnh đó, trung tâm Thabarwa là nơi tự do. Chúng 
tôi có thể mở trung tâm Thabarwa, hay trung tâm Masjid, 
trung tâm Quran... chúng tôi tự do làm bất kỳ điều gì. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   396RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   396 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   397RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   397 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



398

Sayadaw Ashin Ottamathara 

399 
 

center, and I didn’t want to work there either - because 
I wanted to live freely. That’s why I didn’t stay at the 
Thabarwa center  

Instead, I often went to Myanmar, or anywhere else, 
following Sayadaw. But whenever I came back to 
Singapore, I had to stay at the Thabarwa Center. So 
even though I was proud, I still didn’t want to stay. 

Two years ago, the Thabarwa Center in Singapore 
had to close down because we couldn’t afford the rental 
fees. Everything in Singapore is very expensive, so we 
couldn’t support the cost. 

Today, there are more centers shutting down - and 
that’s also part of the reason why I don’t want to stay in 
Singapore. I’m not happy living here, even though I’ve 
lived here for more than 30 years. I don’t like Singapore 
- not because of the place, but because my mind doesn’t 
feel at peace here. 

Still, I want a Thabarwa Center in Singapore - for 
Sayadaw. Every country has a Thabarwa Center, many 
countries even have multiple Thabarwa Centers. But 
Singapore has no Thabarwa Center now. That’s why 
the Thabarwa Center in Singapore was moved to Johor 
Bahru, Malaysia. You will know - after this retreat, we 
will go to Johor Bahru. But that is not a Singapore 
Thabarwa Center, so I cannot say it’s truly ours. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   399RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   399 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

399 
 

center, and I didn’t want to work there either - because 
I wanted to live freely. That’s why I didn’t stay at the 
Thabarwa center  

Instead, I often went to Myanmar, or anywhere else, 
following Sayadaw. But whenever I came back to 
Singapore, I had to stay at the Thabarwa Center. So 
even though I was proud, I still didn’t want to stay. 

Two years ago, the Thabarwa Center in Singapore 
had to close down because we couldn’t afford the rental 
fees. Everything in Singapore is very expensive, so we 
couldn’t support the cost. 

Today, there are more centers shutting down - and 
that’s also part of the reason why I don’t want to stay in 
Singapore. I’m not happy living here, even though I’ve 
lived here for more than 30 years. I don’t like Singapore 
- not because of the place, but because my mind doesn’t 
feel at peace here. 

Still, I want a Thabarwa Center in Singapore - for 
Sayadaw. Every country has a Thabarwa Center, many 
countries even have multiple Thabarwa Centers. But 
Singapore has no Thabarwa Center now. That’s why 
the Thabarwa Center in Singapore was moved to Johor 
Bahru, Malaysia. You will know - after this retreat, we 
will go to Johor Bahru. But that is not a Singapore 
Thabarwa Center, so I cannot say it’s truly ours. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

398 
 

Điều này cũng giống với người hành thiền. Nếu ta còn 
chấp vào phương pháp này hay phương pháp kia, thì ta còn 
cách xa con đường trung đạo. Chỉ khi nào đã thực hành đủ 
các phương pháp, và cuối cùng có thể xả ly khỏi cả phương 
pháp, khỏi vị thầy, khỏi kinh nghiệm, thì lúc đó ta mới dễ 
hiểu và đi vào con đường trung đạo. 

Không là cái này, không là cái kia. Không chối bỏ, cũng 
không dính mắc. Chỉ là thực hành và không thực hành - đó 
chính là trung đạo. 

Chỉ có rất ít người hành thiền có thể xả ly khỏi phương 
pháp này hay phương pháp kia, khỏi trung tâm hay vị thiền 
sư. Phần lớn hành giả còn dính mắc hoặc chối bỏ - điều đó 
không đúng. 

Nhưng họ cần phải thực hành như vậy, rồi tự mình nhận 
ra, rằng điều đó chưa đúng. Họ cần phải xả ly. Nếu không 
thể xả ly, thì họ chưa chắc có thể đạt đến giác ngộ. Chỉ khi 
nào có thể xả ly khỏi tất cả - thì lúc đó, họ chắc chắn sẽ đạt 
được giác ngộ. 

Question 5: 
My name is Vijjacarana Nani. I’ve been staying in 

Singapore for more than 30 years. I became a nun 
about seven years ago. 

Two years ago, there was a Thabarwa Center in 
Singapore. Since the beginning of that Thabarwa 
Center, I was involved but I didn’t want to stay at the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   398RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   398 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   398RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   398 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



399

Sayadaw Ashin Ottamathara 

399 
 

center, and I didn’t want to work there either - because 
I wanted to live freely. That’s why I didn’t stay at the 
Thabarwa center  

Instead, I often went to Myanmar, or anywhere else, 
following Sayadaw. But whenever I came back to 
Singapore, I had to stay at the Thabarwa Center. So 
even though I was proud, I still didn’t want to stay. 

Two years ago, the Thabarwa Center in Singapore 
had to close down because we couldn’t afford the rental 
fees. Everything in Singapore is very expensive, so we 
couldn’t support the cost. 

Today, there are more centers shutting down - and 
that’s also part of the reason why I don’t want to stay in 
Singapore. I’m not happy living here, even though I’ve 
lived here for more than 30 years. I don’t like Singapore 
- not because of the place, but because my mind doesn’t 
feel at peace here. 

Still, I want a Thabarwa Center in Singapore - for 
Sayadaw. Every country has a Thabarwa Center, many 
countries even have multiple Thabarwa Centers. But 
Singapore has no Thabarwa Center now. That’s why 
the Thabarwa Center in Singapore was moved to Johor 
Bahru, Malaysia. You will know - after this retreat, we 
will go to Johor Bahru. But that is not a Singapore 
Thabarwa Center, so I cannot say it’s truly ours. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   399RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   399 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

399 
 

center, and I didn’t want to work there either - because 
I wanted to live freely. That’s why I didn’t stay at the 
Thabarwa center  

Instead, I often went to Myanmar, or anywhere else, 
following Sayadaw. But whenever I came back to 
Singapore, I had to stay at the Thabarwa Center. So 
even though I was proud, I still didn’t want to stay. 

Two years ago, the Thabarwa Center in Singapore 
had to close down because we couldn’t afford the rental 
fees. Everything in Singapore is very expensive, so we 
couldn’t support the cost. 

Today, there are more centers shutting down - and 
that’s also part of the reason why I don’t want to stay in 
Singapore. I’m not happy living here, even though I’ve 
lived here for more than 30 years. I don’t like Singapore 
- not because of the place, but because my mind doesn’t 
feel at peace here. 

Still, I want a Thabarwa Center in Singapore - for 
Sayadaw. Every country has a Thabarwa Center, many 
countries even have multiple Thabarwa Centers. But 
Singapore has no Thabarwa Center now. That’s why 
the Thabarwa Center in Singapore was moved to Johor 
Bahru, Malaysia. You will know - after this retreat, we 
will go to Johor Bahru. But that is not a Singapore 
Thabarwa Center, so I cannot say it’s truly ours. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

398 
 

Điều này cũng giống với người hành thiền. Nếu ta còn 
chấp vào phương pháp này hay phương pháp kia, thì ta còn 
cách xa con đường trung đạo. Chỉ khi nào đã thực hành đủ 
các phương pháp, và cuối cùng có thể xả ly khỏi cả phương 
pháp, khỏi vị thầy, khỏi kinh nghiệm, thì lúc đó ta mới dễ 
hiểu và đi vào con đường trung đạo. 

Không là cái này, không là cái kia. Không chối bỏ, cũng 
không dính mắc. Chỉ là thực hành và không thực hành - đó 
chính là trung đạo. 

Chỉ có rất ít người hành thiền có thể xả ly khỏi phương 
pháp này hay phương pháp kia, khỏi trung tâm hay vị thiền 
sư. Phần lớn hành giả còn dính mắc hoặc chối bỏ - điều đó 
không đúng. 

Nhưng họ cần phải thực hành như vậy, rồi tự mình nhận 
ra, rằng điều đó chưa đúng. Họ cần phải xả ly. Nếu không 
thể xả ly, thì họ chưa chắc có thể đạt đến giác ngộ. Chỉ khi 
nào có thể xả ly khỏi tất cả - thì lúc đó, họ chắc chắn sẽ đạt 
được giác ngộ. 

Question 5: 
My name is Vijjacarana Nani. I’ve been staying in 

Singapore for more than 30 years. I became a nun 
about seven years ago. 

Two years ago, there was a Thabarwa Center in 
Singapore. Since the beginning of that Thabarwa 
Center, I was involved but I didn’t want to stay at the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   398RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   398 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   399RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   399 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



400

Sayadaw Ashin Ottamathara 

401 
 

why Sayadaw stayed in Singapore for two nights, and 
then went to Malaysia. 

My mind feels very sorry and full of suffering, 
because I’m not in the Singlish (Singaporean English-
speaking) community anymore, and I’m not at 
Thabarwa Center. I feel like I need Sayadaw close to 
me. I want to beat the world record - I want to do 
something big for Sayadaw in Singapore. That is in my 
mind. But how can I do something so big? I have no 
money, and I don’t like to stay in Singapore. No money 
- so how can I make it happen? 

Sayadaw suggested doing a retreat at my house. So I 
started to consider where to find a place - a space for 
Sayadaw. But again, I have no money. I can only 
support 1,000 or 2,000 or 3,000 (dollars) - that’s my 
limit. So I called my friend for help. My friend helped 
me contact Nirvana (retreat venue). 

Last time, maybe 3 or 4 years ago, or maybe 8 years 
ago - Sayadaw came to Singapore and we had a 3-day 
retreat at Nirvana. That retreat was very strict: no one 
could shower, no one could change clothes, no one could 
wash their clothes. Very serious practice. That’s why it 
had very powerful energy - a powerful retreat. 

That’s why I asked my friend to help me by calling 
Nirvana. She called them two times, and after that, she 
got an appointment. Then she went to Nirvana, and they 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   401RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   401 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

401 
 

why Sayadaw stayed in Singapore for two nights, and 
then went to Malaysia. 

My mind feels very sorry and full of suffering, 
because I’m not in the Singlish (Singaporean English-
speaking) community anymore, and I’m not at 
Thabarwa Center. I feel like I need Sayadaw close to 
me. I want to beat the world record - I want to do 
something big for Sayadaw in Singapore. That is in my 
mind. But how can I do something so big? I have no 
money, and I don’t like to stay in Singapore. No money 
- so how can I make it happen? 

Sayadaw suggested doing a retreat at my house. So I 
started to consider where to find a place - a space for 
Sayadaw. But again, I have no money. I can only 
support 1,000 or 2,000 or 3,000 (dollars) - that’s my 
limit. So I called my friend for help. My friend helped 
me contact Nirvana (retreat venue). 

Last time, maybe 3 or 4 years ago, or maybe 8 years 
ago - Sayadaw came to Singapore and we had a 3-day 
retreat at Nirvana. That retreat was very strict: no one 
could shower, no one could change clothes, no one could 
wash their clothes. Very serious practice. That’s why it 
had very powerful energy - a powerful retreat. 

That’s why I asked my friend to help me by calling 
Nirvana. She called them two times, and after that, she 
got an appointment. Then she went to Nirvana, and they 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

400 
 

That’s why my mind feels sorry for Sayadaw. I 
cannot support Sayadaw in Singapore - and for that, I 
feel very sorry. I am suffering, but this suffering is not 
because of Singapore, it’s for Sayadaw. There is no 
Thabarwa Center in Singapore anymore. I am happy 
and suffering at the same time - suffering for Sayadaw, 
but happy for myself. This Thabarwa Center is not for 
me. I don’t want it for myself. I want it for Sayadaw. 
That’s why I’m happy and sorry at the same time. 

Two months ago, Sayadaw came to Singapore, 
because he couldn’t get a visa for Australia. That’s why 
Sayadaw came to Singapore - for 7 days. He stayed 
between Singapore and Malaysia - 7 days in each. When 
he came to Singapore, Sayadaw stayed at my house - 
actually, my children’s house, not mine. But my 
children’s house is very small, so we cannot receive 
many visitors. There’s not enough space, everything is 
very narrow. That’s why my mind is not fully happy.  

After that, we went together to the Vietnam retreat. 
Sayadaw joined that retreat. After the Vietnam retreat, 
we went back to Singapore and Malaysia again. 

In my mind, I wonder: how can Sayadaw come to 
Singapore? Singapore has no center now. At first, I 
thought Singapore is not good for Sayadaw, and that 
Malaysia is better. But Sayadaw said: flight to Malaysia 
is expensive, and flight to Singapore is cheaper. That’s 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   400RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   400 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   400RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   400 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



401

Sayadaw Ashin Ottamathara 

401 
 

why Sayadaw stayed in Singapore for two nights, and 
then went to Malaysia. 

My mind feels very sorry and full of suffering, 
because I’m not in the Singlish (Singaporean English-
speaking) community anymore, and I’m not at 
Thabarwa Center. I feel like I need Sayadaw close to 
me. I want to beat the world record - I want to do 
something big for Sayadaw in Singapore. That is in my 
mind. But how can I do something so big? I have no 
money, and I don’t like to stay in Singapore. No money 
- so how can I make it happen? 

Sayadaw suggested doing a retreat at my house. So I 
started to consider where to find a place - a space for 
Sayadaw. But again, I have no money. I can only 
support 1,000 or 2,000 or 3,000 (dollars) - that’s my 
limit. So I called my friend for help. My friend helped 
me contact Nirvana (retreat venue). 

Last time, maybe 3 or 4 years ago, or maybe 8 years 
ago - Sayadaw came to Singapore and we had a 3-day 
retreat at Nirvana. That retreat was very strict: no one 
could shower, no one could change clothes, no one could 
wash their clothes. Very serious practice. That’s why it 
had very powerful energy - a powerful retreat. 

That’s why I asked my friend to help me by calling 
Nirvana. She called them two times, and after that, she 
got an appointment. Then she went to Nirvana, and they 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   401RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   401 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

401 
 

why Sayadaw stayed in Singapore for two nights, and 
then went to Malaysia. 

My mind feels very sorry and full of suffering, 
because I’m not in the Singlish (Singaporean English-
speaking) community anymore, and I’m not at 
Thabarwa Center. I feel like I need Sayadaw close to 
me. I want to beat the world record - I want to do 
something big for Sayadaw in Singapore. That is in my 
mind. But how can I do something so big? I have no 
money, and I don’t like to stay in Singapore. No money 
- so how can I make it happen? 

Sayadaw suggested doing a retreat at my house. So I 
started to consider where to find a place - a space for 
Sayadaw. But again, I have no money. I can only 
support 1,000 or 2,000 or 3,000 (dollars) - that’s my 
limit. So I called my friend for help. My friend helped 
me contact Nirvana (retreat venue). 

Last time, maybe 3 or 4 years ago, or maybe 8 years 
ago - Sayadaw came to Singapore and we had a 3-day 
retreat at Nirvana. That retreat was very strict: no one 
could shower, no one could change clothes, no one could 
wash their clothes. Very serious practice. That’s why it 
had very powerful energy - a powerful retreat. 

That’s why I asked my friend to help me by calling 
Nirvana. She called them two times, and after that, she 
got an appointment. Then she went to Nirvana, and they 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

400 
 

That’s why my mind feels sorry for Sayadaw. I 
cannot support Sayadaw in Singapore - and for that, I 
feel very sorry. I am suffering, but this suffering is not 
because of Singapore, it’s for Sayadaw. There is no 
Thabarwa Center in Singapore anymore. I am happy 
and suffering at the same time - suffering for Sayadaw, 
but happy for myself. This Thabarwa Center is not for 
me. I don’t want it for myself. I want it for Sayadaw. 
That’s why I’m happy and sorry at the same time. 

Two months ago, Sayadaw came to Singapore, 
because he couldn’t get a visa for Australia. That’s why 
Sayadaw came to Singapore - for 7 days. He stayed 
between Singapore and Malaysia - 7 days in each. When 
he came to Singapore, Sayadaw stayed at my house - 
actually, my children’s house, not mine. But my 
children’s house is very small, so we cannot receive 
many visitors. There’s not enough space, everything is 
very narrow. That’s why my mind is not fully happy.  

After that, we went together to the Vietnam retreat. 
Sayadaw joined that retreat. After the Vietnam retreat, 
we went back to Singapore and Malaysia again. 

In my mind, I wonder: how can Sayadaw come to 
Singapore? Singapore has no center now. At first, I 
thought Singapore is not good for Sayadaw, and that 
Malaysia is better. But Sayadaw said: flight to Malaysia 
is expensive, and flight to Singapore is cheaper. That’s 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   400RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   400 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   401RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   401 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



402

Sayadaw Ashin Ottamathara 

403 
 

when I arrived here - I was so surprised. Because 
Singapore is so expensive, and we got this place for free 
- I’ve never seen that before. Everyone was surprised. I 
was surprised too. That’s why I want to know: Why is 
that? How could it happen like that? I asked Sayadaw 
to explain - is this Sayadaw’s power, or mind, or what? 
I really want to know why - because I was so surprised. 

You know, this place - this retreat - is very different 
from before. In past retreats, we needed to pay a lot of 
money. We needed many volunteers. Not everything 
was ready. We had to do so much work: clean, move 
chairs, find cushions, set up for sitting meditation, 
prepare mantras - everything! It was exhausting. But 
now, everything is ready. So I felt very surprised. But at 
the same time - I’m not surprised. For me, it’s not 
surprising, because somehow I knew. Still, I asked 
Sayadaw to explain through the Dhamma, because I 
want to understand why. 

That’s one part. Another part is that there are some 
people I don’t really accept. Including Tawara. But 
Tawara also follows me. And I accept that. It’s true - 
before, I avoided Tawara. She always looked at me with 
anger. I saw it in her face. She never smiled at me, never 
liked me. I could feel it - her face looked angry every 
time she saw me. But now, I’ve changed. Now, when I 
see her face - it’s not angry anymore. It feels calm. Even 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   403RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   403 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

403 
 

when I arrived here - I was so surprised. Because 
Singapore is so expensive, and we got this place for free 
- I’ve never seen that before. Everyone was surprised. I 
was surprised too. That’s why I want to know: Why is 
that? How could it happen like that? I asked Sayadaw 
to explain - is this Sayadaw’s power, or mind, or what? 
I really want to know why - because I was so surprised. 

You know, this place - this retreat - is very different 
from before. In past retreats, we needed to pay a lot of 
money. We needed many volunteers. Not everything 
was ready. We had to do so much work: clean, move 
chairs, find cushions, set up for sitting meditation, 
prepare mantras - everything! It was exhausting. But 
now, everything is ready. So I felt very surprised. But at 
the same time - I’m not surprised. For me, it’s not 
surprising, because somehow I knew. Still, I asked 
Sayadaw to explain through the Dhamma, because I 
want to understand why. 

That’s one part. Another part is that there are some 
people I don’t really accept. Including Tawara. But 
Tawara also follows me. And I accept that. It’s true - 
before, I avoided Tawara. She always looked at me with 
anger. I saw it in her face. She never smiled at me, never 
liked me. I could feel it - her face looked angry every 
time she saw me. But now, I’ve changed. Now, when I 
see her face - it’s not angry anymore. It feels calm. Even 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

402 
 

officially gave us a place - a very small place. Not this 
current place - the first one was much smaller. 

Tomorrow, I will bring you there. I will also show it 
to Sayadaw. That place can hold around 20 people only 
- that’s why I accepted it. Because many Myanmar 
people have difficulty coming to Singapore - they need 
a guarantor or sponsor. I helped them with one of their 
plans. There is someone named U Sangho - he was the 
chairman of the Thabarwa Center in Singapore before. 
He helped Sayadaw a lot in the past. I’m the one who 
said: "I know who can sponsor." But I also said: "Only 
2 people can sponsor." I said we could support around 
10 to 20 people, but not more than 20. 

That’s why I told Sayadaw - only 20 people could 
attend the retreat. We also only had rooms convenient 
for 20. 

But at that time, in Vietnam, I spoke with Sayalay 
Dung (another leader). They said they wanted to add 
more and more people. They asked Sayadaw for 
permission.Sayadaw said yes - and I also said yes. 
Sayadaw said okay for 40, and then even more than 40 
- so I accepted. I never rejected it. It’s okay - I just tried 
my best. Sayadaw teaches me - and I follow Sayadaw. 
That’s my mindset. I just try to follow. 

Now I’ve come to Singapore because I arranged 
everything while still in Vietnam. My friend is very 
helpful, very hardworking, and she helped me a lot. And 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   402RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   402 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   402RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   402 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



403

Sayadaw Ashin Ottamathara 

403 
 

when I arrived here - I was so surprised. Because 
Singapore is so expensive, and we got this place for free 
- I’ve never seen that before. Everyone was surprised. I 
was surprised too. That’s why I want to know: Why is 
that? How could it happen like that? I asked Sayadaw 
to explain - is this Sayadaw’s power, or mind, or what? 
I really want to know why - because I was so surprised. 

You know, this place - this retreat - is very different 
from before. In past retreats, we needed to pay a lot of 
money. We needed many volunteers. Not everything 
was ready. We had to do so much work: clean, move 
chairs, find cushions, set up for sitting meditation, 
prepare mantras - everything! It was exhausting. But 
now, everything is ready. So I felt very surprised. But at 
the same time - I’m not surprised. For me, it’s not 
surprising, because somehow I knew. Still, I asked 
Sayadaw to explain through the Dhamma, because I 
want to understand why. 

That’s one part. Another part is that there are some 
people I don’t really accept. Including Tawara. But 
Tawara also follows me. And I accept that. It’s true - 
before, I avoided Tawara. She always looked at me with 
anger. I saw it in her face. She never smiled at me, never 
liked me. I could feel it - her face looked angry every 
time she saw me. But now, I’ve changed. Now, when I 
see her face - it’s not angry anymore. It feels calm. Even 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   403RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   403 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

403 
 

when I arrived here - I was so surprised. Because 
Singapore is so expensive, and we got this place for free 
- I’ve never seen that before. Everyone was surprised. I 
was surprised too. That’s why I want to know: Why is 
that? How could it happen like that? I asked Sayadaw 
to explain - is this Sayadaw’s power, or mind, or what? 
I really want to know why - because I was so surprised. 

You know, this place - this retreat - is very different 
from before. In past retreats, we needed to pay a lot of 
money. We needed many volunteers. Not everything 
was ready. We had to do so much work: clean, move 
chairs, find cushions, set up for sitting meditation, 
prepare mantras - everything! It was exhausting. But 
now, everything is ready. So I felt very surprised. But at 
the same time - I’m not surprised. For me, it’s not 
surprising, because somehow I knew. Still, I asked 
Sayadaw to explain through the Dhamma, because I 
want to understand why. 

That’s one part. Another part is that there are some 
people I don’t really accept. Including Tawara. But 
Tawara also follows me. And I accept that. It’s true - 
before, I avoided Tawara. She always looked at me with 
anger. I saw it in her face. She never smiled at me, never 
liked me. I could feel it - her face looked angry every 
time she saw me. But now, I’ve changed. Now, when I 
see her face - it’s not angry anymore. It feels calm. Even 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

402 
 

officially gave us a place - a very small place. Not this 
current place - the first one was much smaller. 

Tomorrow, I will bring you there. I will also show it 
to Sayadaw. That place can hold around 20 people only 
- that’s why I accepted it. Because many Myanmar 
people have difficulty coming to Singapore - they need 
a guarantor or sponsor. I helped them with one of their 
plans. There is someone named U Sangho - he was the 
chairman of the Thabarwa Center in Singapore before. 
He helped Sayadaw a lot in the past. I’m the one who 
said: "I know who can sponsor." But I also said: "Only 
2 people can sponsor." I said we could support around 
10 to 20 people, but not more than 20. 

That’s why I told Sayadaw - only 20 people could 
attend the retreat. We also only had rooms convenient 
for 20. 

But at that time, in Vietnam, I spoke with Sayalay 
Dung (another leader). They said they wanted to add 
more and more people. They asked Sayadaw for 
permission.Sayadaw said yes - and I also said yes. 
Sayadaw said okay for 40, and then even more than 40 
- so I accepted. I never rejected it. It’s okay - I just tried 
my best. Sayadaw teaches me - and I follow Sayadaw. 
That’s my mindset. I just try to follow. 

Now I’ve come to Singapore because I arranged 
everything while still in Vietnam. My friend is very 
helpful, very hardworking, and she helped me a lot. And 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   402RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   402 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   403RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   403 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



404

Sayadaw Ashin Ottamathara 

405 
 

light thing. I don’t need to carry it heavily. If I help, it’s 
not a burden. But then my mind said: except that one 
person. That one person - I didn’t feel the same. And 
exactly - yesterday - when they arrived in Singapore, 
everyone else passed immigration, but that person could 
not. I was shocked - how could it happen exactly like 
that? The officer called me 3 or 4 times. I explained 
again and again. That other person and I talked to the 
officer together. The officer asked: “Are you the 
guarantor? Are you responsible for everything - their 
food, their stay, everything?” I said: Yes, yes, yes. I told 
them - they are poor, I will take care of everything. But 
in my mind, I was confused: How can this happen like 
that? I didn’t expect it at all. That’s why I want to know 
- how can such a thing happen? For other people, it 
didn’t happen like this. But for this person, it did.  

So I ask: Is it the mind? Or is it karma? I want 
Sayadaw to explain - by Dhamma.  

Answer:  
As a meditation teacher, I especially emphasize 

teaching the elderly and sick people - those who are going 
to die soon. Because of that deep intention, I’ve had a 
strong connection with old and sick people all the time. I’ve 
been teaching them very often. That’s why, when I started 
the first Thabarwa Center in 2007, I used it also for 
supporting old and sick people. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   405RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   405 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

405 
 

light thing. I don’t need to carry it heavily. If I help, it’s 
not a burden. But then my mind said: except that one 
person. That one person - I didn’t feel the same. And 
exactly - yesterday - when they arrived in Singapore, 
everyone else passed immigration, but that person could 
not. I was shocked - how could it happen exactly like 
that? The officer called me 3 or 4 times. I explained 
again and again. That other person and I talked to the 
officer together. The officer asked: “Are you the 
guarantor? Are you responsible for everything - their 
food, their stay, everything?” I said: Yes, yes, yes. I told 
them - they are poor, I will take care of everything. But 
in my mind, I was confused: How can this happen like 
that? I didn’t expect it at all. That’s why I want to know 
- how can such a thing happen? For other people, it 
didn’t happen like this. But for this person, it did.  

So I ask: Is it the mind? Or is it karma? I want 
Sayadaw to explain - by Dhamma.  

Answer:  
As a meditation teacher, I especially emphasize 

teaching the elderly and sick people - those who are going 
to die soon. Because of that deep intention, I’ve had a 
strong connection with old and sick people all the time. I’ve 
been teaching them very often. That’s why, when I started 
the first Thabarwa Center in 2007, I used it also for 
supporting old and sick people. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

404 
 

beautiful. So I ask myself: Is it my mind that changed? 
Or her mind? Why do I feel this way? 

That’s real. I told you, I avoided those people - 
including that person. I never faced them. I have never 
faced Tawara before. But now, maybe something has 
changed. 

Now I keep saying it - I don’t know if it’s my mind 
that changed, or her mind. That’s why I asked 
Sayadaw. This retreat, for me, is the first time 
organizing a retreat for Sayadaw in Singapore. And 
honestly, I have nothing - no volunteers, no money, 
nothing. I’m alone, only with my thinking. That’s why I 
said to Sayadaw: “Please don’t push me too much.” I 
don’t like it. Because I want to choose people who are 
patient. But Sayadaw chose Vietnamese participants. 
Now the situation is the same again. Sayadaw didn’t say 
okay to everyone, but I know Sayadaw doesn’t hate 
anyone either. Sayadaw just accepts. That’s why, 
although he didn’t clearly say yes, he also didn’t say no. 

But later, Sayadaw kept pushing - from 20 to 25, 30, 
40, even 60, and then 90! 

So I thought: Is Sayadaw pushing me too hard? Or is 
this really just a “light thing,” like he said? 

At first, I thought, okay, it’s just a light thing, so I 
accepted. They follow, they want to join, so I said okay 
- if they need to go back, then let them go. If they cannot 
enter Singapore, it’s okay. In my mind, I said: This is a 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   404RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   404 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   404RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   404 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



405

Sayadaw Ashin Ottamathara 

405 
 

light thing. I don’t need to carry it heavily. If I help, it’s 
not a burden. But then my mind said: except that one 
person. That one person - I didn’t feel the same. And 
exactly - yesterday - when they arrived in Singapore, 
everyone else passed immigration, but that person could 
not. I was shocked - how could it happen exactly like 
that? The officer called me 3 or 4 times. I explained 
again and again. That other person and I talked to the 
officer together. The officer asked: “Are you the 
guarantor? Are you responsible for everything - their 
food, their stay, everything?” I said: Yes, yes, yes. I told 
them - they are poor, I will take care of everything. But 
in my mind, I was confused: How can this happen like 
that? I didn’t expect it at all. That’s why I want to know 
- how can such a thing happen? For other people, it 
didn’t happen like this. But for this person, it did.  

So I ask: Is it the mind? Or is it karma? I want 
Sayadaw to explain - by Dhamma.  

Answer:  
As a meditation teacher, I especially emphasize 

teaching the elderly and sick people - those who are going 
to die soon. Because of that deep intention, I’ve had a 
strong connection with old and sick people all the time. I’ve 
been teaching them very often. That’s why, when I started 
the first Thabarwa Center in 2007, I used it also for 
supporting old and sick people. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   405RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   405 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

405 
 

light thing. I don’t need to carry it heavily. If I help, it’s 
not a burden. But then my mind said: except that one 
person. That one person - I didn’t feel the same. And 
exactly - yesterday - when they arrived in Singapore, 
everyone else passed immigration, but that person could 
not. I was shocked - how could it happen exactly like 
that? The officer called me 3 or 4 times. I explained 
again and again. That other person and I talked to the 
officer together. The officer asked: “Are you the 
guarantor? Are you responsible for everything - their 
food, their stay, everything?” I said: Yes, yes, yes. I told 
them - they are poor, I will take care of everything. But 
in my mind, I was confused: How can this happen like 
that? I didn’t expect it at all. That’s why I want to know 
- how can such a thing happen? For other people, it 
didn’t happen like this. But for this person, it did.  

So I ask: Is it the mind? Or is it karma? I want 
Sayadaw to explain - by Dhamma.  

Answer:  
As a meditation teacher, I especially emphasize 

teaching the elderly and sick people - those who are going 
to die soon. Because of that deep intention, I’ve had a 
strong connection with old and sick people all the time. I’ve 
been teaching them very often. That’s why, when I started 
the first Thabarwa Center in 2007, I used it also for 
supporting old and sick people. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

404 
 

beautiful. So I ask myself: Is it my mind that changed? 
Or her mind? Why do I feel this way? 

That’s real. I told you, I avoided those people - 
including that person. I never faced them. I have never 
faced Tawara before. But now, maybe something has 
changed. 

Now I keep saying it - I don’t know if it’s my mind 
that changed, or her mind. That’s why I asked 
Sayadaw. This retreat, for me, is the first time 
organizing a retreat for Sayadaw in Singapore. And 
honestly, I have nothing - no volunteers, no money, 
nothing. I’m alone, only with my thinking. That’s why I 
said to Sayadaw: “Please don’t push me too much.” I 
don’t like it. Because I want to choose people who are 
patient. But Sayadaw chose Vietnamese participants. 
Now the situation is the same again. Sayadaw didn’t say 
okay to everyone, but I know Sayadaw doesn’t hate 
anyone either. Sayadaw just accepts. That’s why, 
although he didn’t clearly say yes, he also didn’t say no. 

But later, Sayadaw kept pushing - from 20 to 25, 30, 
40, even 60, and then 90! 

So I thought: Is Sayadaw pushing me too hard? Or is 
this really just a “light thing,” like he said? 

At first, I thought, okay, it’s just a light thing, so I 
accepted. They follow, they want to join, so I said okay 
- if they need to go back, then let them go. If they cannot 
enter Singapore, it’s okay. In my mind, I said: This is a 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   404RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   404 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   405RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   405 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



406

Sayadaw Ashin Ottamathara 

407 
 

I’ve been doing this since 1999 - and I believe in the 
future, I may be able to conduct more and more retreats in 
cemeteries or places like Nirvana again. That is certain. But 
I do not grasp the way I do good deeds, nor do I hold onto 
the results or benefits I receive. 

It’s only when someone asks me a question like this, I 
will try to find the answer and understand what the cause. 
If it’s truly a karmic connection like this, then perhaps in 
the future, Thabarwa Center may be able to establish our 
own cemetery or Nirvana - combined with a meditation 
center or monastery. Because we already have a deep 
connection with people who are about to die, and also those 
who have already passed away. So we can continue to work 
together - in the past, in the present, and surely in the 
future.  

On my side, I try my best to help dying people as much 
as I can. I always emphasize teamwork. Whenever I am 
invited to teach a dying patient, I allow my followers to 
practice meditation together with the patient. That’s why 
we’ve had the chance to conduct meditation retreats with 
many people in this way. So nothing is in vain - whatever 
we do, there will always be a reaction, a consequence. 
That’s the law of cause and effect. 

Because of our dedication to helping the dying and 
passed away people, Thabarwa Center is now receiving 
much unseen support - even from the dying and the dead. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   407RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   407 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

407 
 

I’ve been doing this since 1999 - and I believe in the 
future, I may be able to conduct more and more retreats in 
cemeteries or places like Nirvana again. That is certain. But 
I do not grasp the way I do good deeds, nor do I hold onto 
the results or benefits I receive. 

It’s only when someone asks me a question like this, I 
will try to find the answer and understand what the cause. 
If it’s truly a karmic connection like this, then perhaps in 
the future, Thabarwa Center may be able to establish our 
own cemetery or Nirvana - combined with a meditation 
center or monastery. Because we already have a deep 
connection with people who are about to die, and also those 
who have already passed away. So we can continue to work 
together - in the past, in the present, and surely in the 
future.  

On my side, I try my best to help dying people as much 
as I can. I always emphasize teamwork. Whenever I am 
invited to teach a dying patient, I allow my followers to 
practice meditation together with the patient. That’s why 
we’ve had the chance to conduct meditation retreats with 
many people in this way. So nothing is in vain - whatever 
we do, there will always be a reaction, a consequence. 
That’s the law of cause and effect. 

Because of our dedication to helping the dying and 
passed away people, Thabarwa Center is now receiving 
much unseen support - even from the dying and the dead. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

406 
 

From 2008 to 2025 - within 17 years - over 5,000 people 
have already passed away. Among them, over 2,000 were 
residents of Thabarwa Center. Over 2,000 more were 
concerned with Dhamma Hospital. In this way, I feel 
deeply satisfied with the teaching - especially teaching 
people who are about to die. Because of that, I don’t worry 
so much about my own old age, my sickness, or even my 
death. 

By continuously teaching those who are dying, I’ve 
become more mindful, more careful - and that may be the 
reason why I was given the chance to conduct meditation 
retreats in places like cemeteries or Nirvana Memorial 
Garden. Because I’m helping people who are about to die, 
it’s possible that many of those who have already passed 
away have a strong desire to stay close or help me back in 
return. 

That may explain why, when more and more people 
followed me to Malaysia and Singapore, it became 
increasingly difficult to stay or to conduct meditation 
retreats smoothly. At that time, we got the chance to 
conduct meditation retreats at Nirvana Memorial Gardens - 
both in Malaysia and Singapore.  

I offered retreats freely, especially for the old and sick 
people. Because of that, I was allowed to use the cemetery 
for free. If I had not emphasized teaching to dying people, 
I may not have gotten such an opportunity. This is simply 
cause and effect. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   406RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   406 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   406RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   406 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



407

Sayadaw Ashin Ottamathara 

407 
 

I’ve been doing this since 1999 - and I believe in the 
future, I may be able to conduct more and more retreats in 
cemeteries or places like Nirvana again. That is certain. But 
I do not grasp the way I do good deeds, nor do I hold onto 
the results or benefits I receive. 

It’s only when someone asks me a question like this, I 
will try to find the answer and understand what the cause. 
If it’s truly a karmic connection like this, then perhaps in 
the future, Thabarwa Center may be able to establish our 
own cemetery or Nirvana - combined with a meditation 
center or monastery. Because we already have a deep 
connection with people who are about to die, and also those 
who have already passed away. So we can continue to work 
together - in the past, in the present, and surely in the 
future.  

On my side, I try my best to help dying people as much 
as I can. I always emphasize teamwork. Whenever I am 
invited to teach a dying patient, I allow my followers to 
practice meditation together with the patient. That’s why 
we’ve had the chance to conduct meditation retreats with 
many people in this way. So nothing is in vain - whatever 
we do, there will always be a reaction, a consequence. 
That’s the law of cause and effect. 

Because of our dedication to helping the dying and 
passed away people, Thabarwa Center is now receiving 
much unseen support - even from the dying and the dead. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   407RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   407 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

407 
 

I’ve been doing this since 1999 - and I believe in the 
future, I may be able to conduct more and more retreats in 
cemeteries or places like Nirvana again. That is certain. But 
I do not grasp the way I do good deeds, nor do I hold onto 
the results or benefits I receive. 

It’s only when someone asks me a question like this, I 
will try to find the answer and understand what the cause. 
If it’s truly a karmic connection like this, then perhaps in 
the future, Thabarwa Center may be able to establish our 
own cemetery or Nirvana - combined with a meditation 
center or monastery. Because we already have a deep 
connection with people who are about to die, and also those 
who have already passed away. So we can continue to work 
together - in the past, in the present, and surely in the 
future.  

On my side, I try my best to help dying people as much 
as I can. I always emphasize teamwork. Whenever I am 
invited to teach a dying patient, I allow my followers to 
practice meditation together with the patient. That’s why 
we’ve had the chance to conduct meditation retreats with 
many people in this way. So nothing is in vain - whatever 
we do, there will always be a reaction, a consequence. 
That’s the law of cause and effect. 

Because of our dedication to helping the dying and 
passed away people, Thabarwa Center is now receiving 
much unseen support - even from the dying and the dead. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

406 
 

From 2008 to 2025 - within 17 years - over 5,000 people 
have already passed away. Among them, over 2,000 were 
residents of Thabarwa Center. Over 2,000 more were 
concerned with Dhamma Hospital. In this way, I feel 
deeply satisfied with the teaching - especially teaching 
people who are about to die. Because of that, I don’t worry 
so much about my own old age, my sickness, or even my 
death. 

By continuously teaching those who are dying, I’ve 
become more mindful, more careful - and that may be the 
reason why I was given the chance to conduct meditation 
retreats in places like cemeteries or Nirvana Memorial 
Garden. Because I’m helping people who are about to die, 
it’s possible that many of those who have already passed 
away have a strong desire to stay close or help me back in 
return. 

That may explain why, when more and more people 
followed me to Malaysia and Singapore, it became 
increasingly difficult to stay or to conduct meditation 
retreats smoothly. At that time, we got the chance to 
conduct meditation retreats at Nirvana Memorial Gardens - 
both in Malaysia and Singapore.  

I offered retreats freely, especially for the old and sick 
people. Because of that, I was allowed to use the cemetery 
for free. If I had not emphasized teaching to dying people, 
I may not have gotten such an opportunity. This is simply 
cause and effect. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   406RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   406 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   407RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   407 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



408

Sayadaw Ashin Ottamathara 

409 
 

I visited the new Thabarwa Center. I had the chance to teach 
Chinese-speaking students in Kuala Lumpur and Penang. I 
also had the opportunity to teach Myanmar communities 
there. 

Thanks to my own experience during this recent 
Malaysia–Singapore trip, I became confident that I could 
conduct more meditation retreats in the future. 

It is very possible to establish new development centers 
in both Malaysia and Singapore, because I received so 
many good experiences related to both countries. That’s 
why I needed to come again in June. 

About Sayalay Vijjacarana, she is attached to her 
desires - her liking and disliking. She needs to detach, but 
it’s difficult for her to detach by herself. This kind of 
attachment is common - it’s something I’ve seen with many 
women. It’s almost a default emotional pattern, a side effect 
or weakness of the female gender. 

Since 2007, I’ve been solving this kind of problem. 
Over time, I became more and more skillful in helping 
others find peace with one another. 

In 2021, I worked for the peace of the country. Through 
that process, I learned a lot - especially about people, about 
the nature of conflict, and I received many lessons from 
observing the political situation in Myanmar. 

Because of that work - for national peace - my current 
mission has become easier. From 2021 until now, the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   409RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   409 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

409 
 

I visited the new Thabarwa Center. I had the chance to teach 
Chinese-speaking students in Kuala Lumpur and Penang. I 
also had the opportunity to teach Myanmar communities 
there. 

Thanks to my own experience during this recent 
Malaysia–Singapore trip, I became confident that I could 
conduct more meditation retreats in the future. 

It is very possible to establish new development centers 
in both Malaysia and Singapore, because I received so 
many good experiences related to both countries. That’s 
why I needed to come again in June. 

About Sayalay Vijjacarana, she is attached to her 
desires - her liking and disliking. She needs to detach, but 
it’s difficult for her to detach by herself. This kind of 
attachment is common - it’s something I’ve seen with many 
women. It’s almost a default emotional pattern, a side effect 
or weakness of the female gender. 

Since 2007, I’ve been solving this kind of problem. 
Over time, I became more and more skillful in helping 
others find peace with one another. 

In 2021, I worked for the peace of the country. Through 
that process, I learned a lot - especially about people, about 
the nature of conflict, and I received many lessons from 
observing the political situation in Myanmar. 

Because of that work - for national peace - my current 
mission has become easier. From 2021 until now, the 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

408 
 

This is one of the biggest teamwork efforts of the 
Thabarwa Center. That’s why we don’t need to worry about 
dying, or worry about our next life. Everything is already 
prepared for us. We just need to die mindfully. 

During my last visit to Singapore and Malaysia, I was 
supposed to travel to Australia - but my visa was denied, 
because of the political situation in Myanmar. Not only my 
passport was rejected - but even the passport of a Myanmar 
woman, who is the wife of an Australian national, was also 
rejected. So this is not just my personal karma - this is the 
collective karma of the whole country of Myanmar. 

At that time, I had to make a decision. Instead of flying 
to Melbourne, I needed to choose another country. At that 
moment, Singapore was the most convenient and had the 
cheapest flight. So whether I liked it or not, I had to choose 
Singapore. 

Another reason was that I had been away from 
Singapore for many years. I wanted to know about the 
current situation there. I already knew the former 
conditions of Singapore from my own past experience. 
Now, I wanted to see the updated situation - also through 
my own experience. That was one of the main reasons I 
chose to fly to Singapore from Hawaii. 

I’m skillful in studying people and countries through 
direct experience, so I felt the need to visit, even if only for 
a short time. Because of my visit to Singapore, many things 
opened up - especially in Malaysia, such as: In Johor Bahru, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   408RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   408 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   408RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   408 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



409

Sayadaw Ashin Ottamathara 

409 
 

I visited the new Thabarwa Center. I had the chance to teach 
Chinese-speaking students in Kuala Lumpur and Penang. I 
also had the opportunity to teach Myanmar communities 
there. 

Thanks to my own experience during this recent 
Malaysia–Singapore trip, I became confident that I could 
conduct more meditation retreats in the future. 

It is very possible to establish new development centers 
in both Malaysia and Singapore, because I received so 
many good experiences related to both countries. That’s 
why I needed to come again in June. 

About Sayalay Vijjacarana, she is attached to her 
desires - her liking and disliking. She needs to detach, but 
it’s difficult for her to detach by herself. This kind of 
attachment is common - it’s something I’ve seen with many 
women. It’s almost a default emotional pattern, a side effect 
or weakness of the female gender. 

Since 2007, I’ve been solving this kind of problem. 
Over time, I became more and more skillful in helping 
others find peace with one another. 

In 2021, I worked for the peace of the country. Through 
that process, I learned a lot - especially about people, about 
the nature of conflict, and I received many lessons from 
observing the political situation in Myanmar. 

Because of that work - for national peace - my current 
mission has become easier. From 2021 until now, the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   409RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   409 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

409 
 

I visited the new Thabarwa Center. I had the chance to teach 
Chinese-speaking students in Kuala Lumpur and Penang. I 
also had the opportunity to teach Myanmar communities 
there. 

Thanks to my own experience during this recent 
Malaysia–Singapore trip, I became confident that I could 
conduct more meditation retreats in the future. 

It is very possible to establish new development centers 
in both Malaysia and Singapore, because I received so 
many good experiences related to both countries. That’s 
why I needed to come again in June. 

About Sayalay Vijjacarana, she is attached to her 
desires - her liking and disliking. She needs to detach, but 
it’s difficult for her to detach by herself. This kind of 
attachment is common - it’s something I’ve seen with many 
women. It’s almost a default emotional pattern, a side effect 
or weakness of the female gender. 

Since 2007, I’ve been solving this kind of problem. 
Over time, I became more and more skillful in helping 
others find peace with one another. 

In 2021, I worked for the peace of the country. Through 
that process, I learned a lot - especially about people, about 
the nature of conflict, and I received many lessons from 
observing the political situation in Myanmar. 

Because of that work - for national peace - my current 
mission has become easier. From 2021 until now, the 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

408 
 

This is one of the biggest teamwork efforts of the 
Thabarwa Center. That’s why we don’t need to worry about 
dying, or worry about our next life. Everything is already 
prepared for us. We just need to die mindfully. 

During my last visit to Singapore and Malaysia, I was 
supposed to travel to Australia - but my visa was denied, 
because of the political situation in Myanmar. Not only my 
passport was rejected - but even the passport of a Myanmar 
woman, who is the wife of an Australian national, was also 
rejected. So this is not just my personal karma - this is the 
collective karma of the whole country of Myanmar. 

At that time, I had to make a decision. Instead of flying 
to Melbourne, I needed to choose another country. At that 
moment, Singapore was the most convenient and had the 
cheapest flight. So whether I liked it or not, I had to choose 
Singapore. 

Another reason was that I had been away from 
Singapore for many years. I wanted to know about the 
current situation there. I already knew the former 
conditions of Singapore from my own past experience. 
Now, I wanted to see the updated situation - also through 
my own experience. That was one of the main reasons I 
chose to fly to Singapore from Hawaii. 

I’m skillful in studying people and countries through 
direct experience, so I felt the need to visit, even if only for 
a short time. Because of my visit to Singapore, many things 
opened up - especially in Malaysia, such as: In Johor Bahru, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   408RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   408 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   409RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   409 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



410

Sayadaw Ashin Ottamathara 

411 
 

the root cause of the problem: the grasping habit of the 
mind. 

If we can learn to detach - even just a little - then the 
problem can dissolve. I have been helping everyone to 
soften, to transform the grasping habit of their minds. And 
slowly, both of them - were able to let go. Now they can be 
happy together here in Singapore. 

This is also a peace mission - a form of Dhamma work 
between individuals inside Thabarwa Center. 

The more I succeed in this kind of interpersonal 
transformation, the more confident I become that I can 
contribute to the peace of the whole country. This is a 
constant testing - moment by moment.  

Câu hỏi 5: Tôi tên là Vijjacarana Nani. Tôi đã sống 
ở Singapore hơn 30 năm. Tôi xuất gia làm ni được 
khoảng 7 năm. 

Hai năm trước, tại Singapore có một trung tâm 
Thabarwa. Ngay từ khi trung tâm đó mới thành lập, tôi 
đã tham gia, nhưng tôi không muốn sống tại trung tâm, 
và cũng không muốn làm việc ở đó - vì tôi muốn sống 
một cách tự do. Vì vậy, tôi đã không ở lại trung tâm 
Thabarwa. 

Thay vào đó, tôi thường xuyên đi Myanmar, hoặc đi 
bất cứ nơi nào theo Sayadaw. Nhưng mỗi khi quay lại 
Singapore, tôi buộc phải ở trung tâm Thabarwa. Cho 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   411RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   411 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

411 
 

the root cause of the problem: the grasping habit of the 
mind. 

If we can learn to detach - even just a little - then the 
problem can dissolve. I have been helping everyone to 
soften, to transform the grasping habit of their minds. And 
slowly, both of them - were able to let go. Now they can be 
happy together here in Singapore. 

This is also a peace mission - a form of Dhamma work 
between individuals inside Thabarwa Center. 

The more I succeed in this kind of interpersonal 
transformation, the more confident I become that I can 
contribute to the peace of the whole country. This is a 
constant testing - moment by moment.  

Câu hỏi 5: Tôi tên là Vijjacarana Nani. Tôi đã sống 
ở Singapore hơn 30 năm. Tôi xuất gia làm ni được 
khoảng 7 năm. 

Hai năm trước, tại Singapore có một trung tâm 
Thabarwa. Ngay từ khi trung tâm đó mới thành lập, tôi 
đã tham gia, nhưng tôi không muốn sống tại trung tâm, 
và cũng không muốn làm việc ở đó - vì tôi muốn sống 
một cách tự do. Vì vậy, tôi đã không ở lại trung tâm 
Thabarwa. 

Thay vào đó, tôi thường xuyên đi Myanmar, hoặc đi 
bất cứ nơi nào theo Sayadaw. Nhưng mỗi khi quay lại 
Singapore, tôi buộc phải ở trung tâm Thabarwa. Cho 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

410 
 

experience has helped me handle emotional challenges 
much more skillfully. 

Before this current trip, I also noticed the grasping habit 
in both Sayalay Vijjacarana and Sayalay Pannavati. 

Grasping - this habit of holding on - tends to spread 
from one person to another. Because of that, it became 
difficult for them to work together. So, I needed to wait and 
give it time. Sayalay Pannavati had already arranged to buy 
the ticket to Malaysia. Meanwhile, Sayalay Vijjacarana 
refused to let Sayalay Pannavati follow to Singapore. 

But I am not grasping the situation. I understand clearly 
about the changing nature of the mind, and the changing 
nature of external conditions. 

So I needed to be patient - not to buy the Malaysia ticket 
for Sayalay Pannavati too early. I had to wait for the change 
in her mind. 

Only when she could make the decision by herself - to 
borrow her gold bar for the payment of India Thabarwa 
Center - then the real shift happened. That was one of the 
biggest turning points for her - in June. That’s how I got 
permission from Sayalay Vijjacarana. At that time, the 
other Sayalay finally agreed to follow to Singapore. Then, 
we were able to buy the flight ticket on June 5, 2025, in 
time. 

All of this happened because of grasping - grasping to 
someone, to something, to a specific time or place. That’s 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   410RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   410 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   410RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   410 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



411

Sayadaw Ashin Ottamathara 

411 
 

the root cause of the problem: the grasping habit of the 
mind. 

If we can learn to detach - even just a little - then the 
problem can dissolve. I have been helping everyone to 
soften, to transform the grasping habit of their minds. And 
slowly, both of them - were able to let go. Now they can be 
happy together here in Singapore. 

This is also a peace mission - a form of Dhamma work 
between individuals inside Thabarwa Center. 

The more I succeed in this kind of interpersonal 
transformation, the more confident I become that I can 
contribute to the peace of the whole country. This is a 
constant testing - moment by moment.  

Câu hỏi 5: Tôi tên là Vijjacarana Nani. Tôi đã sống 
ở Singapore hơn 30 năm. Tôi xuất gia làm ni được 
khoảng 7 năm. 

Hai năm trước, tại Singapore có một trung tâm 
Thabarwa. Ngay từ khi trung tâm đó mới thành lập, tôi 
đã tham gia, nhưng tôi không muốn sống tại trung tâm, 
và cũng không muốn làm việc ở đó - vì tôi muốn sống 
một cách tự do. Vì vậy, tôi đã không ở lại trung tâm 
Thabarwa. 

Thay vào đó, tôi thường xuyên đi Myanmar, hoặc đi 
bất cứ nơi nào theo Sayadaw. Nhưng mỗi khi quay lại 
Singapore, tôi buộc phải ở trung tâm Thabarwa. Cho 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   411RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   411 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

411 
 

the root cause of the problem: the grasping habit of the 
mind. 

If we can learn to detach - even just a little - then the 
problem can dissolve. I have been helping everyone to 
soften, to transform the grasping habit of their minds. And 
slowly, both of them - were able to let go. Now they can be 
happy together here in Singapore. 

This is also a peace mission - a form of Dhamma work 
between individuals inside Thabarwa Center. 

The more I succeed in this kind of interpersonal 
transformation, the more confident I become that I can 
contribute to the peace of the whole country. This is a 
constant testing - moment by moment.  

Câu hỏi 5: Tôi tên là Vijjacarana Nani. Tôi đã sống 
ở Singapore hơn 30 năm. Tôi xuất gia làm ni được 
khoảng 7 năm. 

Hai năm trước, tại Singapore có một trung tâm 
Thabarwa. Ngay từ khi trung tâm đó mới thành lập, tôi 
đã tham gia, nhưng tôi không muốn sống tại trung tâm, 
và cũng không muốn làm việc ở đó - vì tôi muốn sống 
một cách tự do. Vì vậy, tôi đã không ở lại trung tâm 
Thabarwa. 

Thay vào đó, tôi thường xuyên đi Myanmar, hoặc đi 
bất cứ nơi nào theo Sayadaw. Nhưng mỗi khi quay lại 
Singapore, tôi buộc phải ở trung tâm Thabarwa. Cho 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

410 
 

experience has helped me handle emotional challenges 
much more skillfully. 

Before this current trip, I also noticed the grasping habit 
in both Sayalay Vijjacarana and Sayalay Pannavati. 

Grasping - this habit of holding on - tends to spread 
from one person to another. Because of that, it became 
difficult for them to work together. So, I needed to wait and 
give it time. Sayalay Pannavati had already arranged to buy 
the ticket to Malaysia. Meanwhile, Sayalay Vijjacarana 
refused to let Sayalay Pannavati follow to Singapore. 

But I am not grasping the situation. I understand clearly 
about the changing nature of the mind, and the changing 
nature of external conditions. 

So I needed to be patient - not to buy the Malaysia ticket 
for Sayalay Pannavati too early. I had to wait for the change 
in her mind. 

Only when she could make the decision by herself - to 
borrow her gold bar for the payment of India Thabarwa 
Center - then the real shift happened. That was one of the 
biggest turning points for her - in June. That’s how I got 
permission from Sayalay Vijjacarana. At that time, the 
other Sayalay finally agreed to follow to Singapore. Then, 
we were able to buy the flight ticket on June 5, 2025, in 
time. 

All of this happened because of grasping - grasping to 
someone, to something, to a specific time or place. That’s 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   410RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   410 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   411RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   411 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



412

Sayadaw Ashin Ottamathara 

413 
 

đựng - nhưng nỗi khổ này không phải vì Singapore, mà 
là vì Sayadaw. Không còn trung tâm Thabarwa nào tại 
Singapore nữa. 

Tôi vừa vui, vừa đau lòng - đau vì Sayadaw, nhưng 
vui vì chính mình. Trung tâm này không phải dành cho 
tôi. Tôi không mong nó vì bản thân mình. Tôi muốn nó 
vì Sayadaw. Vì vậy, tôi vừa hạnh phúc, vừa thương xót 
cùng lúc. 

Hai tháng trước, Sayadaw đến Singapore, vì Ngài 
không thể xin visa vào Úc. Vì vậy, Ngài đến Singapore 
trong 7 ngày. Ngài chia thời gian ở giữa Singapore và 
Malaysia - mỗi nơi 7 ngày. 

Khi đến Singapore, Sayadaw ở tại nhà tôi - thật ra là 
nhà của các con tôi, chứ không phải của riêng tôi. 
Nhưng nhà các con tôi rất nhỏ, không đủ chỗ để đón tiếp 
nhiều người. Không gian rất hẹp. Vì vậy, tâm tôi không 
thật sự thấy an vui. 

Sau đó, chúng tôi cùng nhau đến Việt Nam để tham 
dự khóa tu, và Sayadaw đã tham dự khóa tu đó. Sau 
khóa tu ở Việt Nam, chúng tôi lại quay về Singapore và 
Malaysia. 

Trong tâm tôi vẫn luôn thắc mắc: Làm sao Sayadaw 
có thể đến Singapore? Hiện tại Singapore không còn 
trung tâm nào nữa. Ban đầu, tôi nghĩ: Singapore không 
phù hợp với Sayadaw, còn Malaysia thì tốt hơn. Nhưng 
Sayadaw nói: vé máy bay đến Malaysia rất đắt, còn đến 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   413RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   413 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

413 
 

đựng - nhưng nỗi khổ này không phải vì Singapore, mà 
là vì Sayadaw. Không còn trung tâm Thabarwa nào tại 
Singapore nữa. 

Tôi vừa vui, vừa đau lòng - đau vì Sayadaw, nhưng 
vui vì chính mình. Trung tâm này không phải dành cho 
tôi. Tôi không mong nó vì bản thân mình. Tôi muốn nó 
vì Sayadaw. Vì vậy, tôi vừa hạnh phúc, vừa thương xót 
cùng lúc. 

Hai tháng trước, Sayadaw đến Singapore, vì Ngài 
không thể xin visa vào Úc. Vì vậy, Ngài đến Singapore 
trong 7 ngày. Ngài chia thời gian ở giữa Singapore và 
Malaysia - mỗi nơi 7 ngày. 

Khi đến Singapore, Sayadaw ở tại nhà tôi - thật ra là 
nhà của các con tôi, chứ không phải của riêng tôi. 
Nhưng nhà các con tôi rất nhỏ, không đủ chỗ để đón tiếp 
nhiều người. Không gian rất hẹp. Vì vậy, tâm tôi không 
thật sự thấy an vui. 

Sau đó, chúng tôi cùng nhau đến Việt Nam để tham 
dự khóa tu, và Sayadaw đã tham dự khóa tu đó. Sau 
khóa tu ở Việt Nam, chúng tôi lại quay về Singapore và 
Malaysia. 

Trong tâm tôi vẫn luôn thắc mắc: Làm sao Sayadaw 
có thể đến Singapore? Hiện tại Singapore không còn 
trung tâm nào nữa. Ban đầu, tôi nghĩ: Singapore không 
phù hợp với Sayadaw, còn Malaysia thì tốt hơn. Nhưng 
Sayadaw nói: vé máy bay đến Malaysia rất đắt, còn đến 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

412 
 

dù trong lòng tôi có phần tự hào vì mình là một phần 
của nơi này, tôi vẫn không muốn ở lại. 

Cách đây hai năm, trung tâm Thabarwa tại 
Singapore phải đóng cửa, vì chúng tôi không kham nổi 
chi phí thuê mặt bằng. Mọi thứ ở Singapore rất đắt đỏ, 
nên chúng tôi không thể tiếp tục duy trì trung tâm. 

Hiện tại, ngày càng nhiều trung tâm cũng đang phải 
đóng cửa - đó cũng là một phần lý do khiến tôi không 
muốn sống ở Singapore nữa. Mặc dù tôi đã sống ở đây 
hơn 30 năm, nhưng tôi không cảm thấy hạnh phúc khi 
sống tại Singapore. Tôi không thích Singapore - không 
phải vì nơi chốn, mà vì tâm tôi không thấy bình an ở 
đây. 

Dù vậy, tôi vẫn mong có một trung tâm Thabarwa 
tại Singapore - vì Sayadaw. Hầu như quốc gia nào cũng 
có trung tâm Thabarwa, thậm chí nhiều nước còn có 
nhiều trung tâm. Nhưng hiện giờ, Singapore không còn 
trung tâm nào cả. 

 Trung tâm Thabarwa trước kia của Singapore đã 
được chuyển về Johor Bahru, Malaysia. Sau khóa tu 
này, quý vị sẽ biết - chúng ta sẽ đến Johor Bahru. Nhưng 
nơi đó không phải là trung tâm Thabarwa của 
Singapore, nên tôi không thể nói rằng đó là “của chúng 
tôi”. 

Vì vậy, trong lòng tôi cảm thấy rất có lỗi với 
Sayadaw. Tôi không thể hỗ trợ Sayadaw tại Singapore, 
và điều đó khiến tôi cảm thấy rất áy náy. Tôi đang chịu 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   412RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   412 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   412RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   412 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



413

Sayadaw Ashin Ottamathara 

413 
 

đựng - nhưng nỗi khổ này không phải vì Singapore, mà 
là vì Sayadaw. Không còn trung tâm Thabarwa nào tại 
Singapore nữa. 

Tôi vừa vui, vừa đau lòng - đau vì Sayadaw, nhưng 
vui vì chính mình. Trung tâm này không phải dành cho 
tôi. Tôi không mong nó vì bản thân mình. Tôi muốn nó 
vì Sayadaw. Vì vậy, tôi vừa hạnh phúc, vừa thương xót 
cùng lúc. 

Hai tháng trước, Sayadaw đến Singapore, vì Ngài 
không thể xin visa vào Úc. Vì vậy, Ngài đến Singapore 
trong 7 ngày. Ngài chia thời gian ở giữa Singapore và 
Malaysia - mỗi nơi 7 ngày. 

Khi đến Singapore, Sayadaw ở tại nhà tôi - thật ra là 
nhà của các con tôi, chứ không phải của riêng tôi. 
Nhưng nhà các con tôi rất nhỏ, không đủ chỗ để đón tiếp 
nhiều người. Không gian rất hẹp. Vì vậy, tâm tôi không 
thật sự thấy an vui. 

Sau đó, chúng tôi cùng nhau đến Việt Nam để tham 
dự khóa tu, và Sayadaw đã tham dự khóa tu đó. Sau 
khóa tu ở Việt Nam, chúng tôi lại quay về Singapore và 
Malaysia. 

Trong tâm tôi vẫn luôn thắc mắc: Làm sao Sayadaw 
có thể đến Singapore? Hiện tại Singapore không còn 
trung tâm nào nữa. Ban đầu, tôi nghĩ: Singapore không 
phù hợp với Sayadaw, còn Malaysia thì tốt hơn. Nhưng 
Sayadaw nói: vé máy bay đến Malaysia rất đắt, còn đến 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   413RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   413 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

413 
 

đựng - nhưng nỗi khổ này không phải vì Singapore, mà 
là vì Sayadaw. Không còn trung tâm Thabarwa nào tại 
Singapore nữa. 

Tôi vừa vui, vừa đau lòng - đau vì Sayadaw, nhưng 
vui vì chính mình. Trung tâm này không phải dành cho 
tôi. Tôi không mong nó vì bản thân mình. Tôi muốn nó 
vì Sayadaw. Vì vậy, tôi vừa hạnh phúc, vừa thương xót 
cùng lúc. 

Hai tháng trước, Sayadaw đến Singapore, vì Ngài 
không thể xin visa vào Úc. Vì vậy, Ngài đến Singapore 
trong 7 ngày. Ngài chia thời gian ở giữa Singapore và 
Malaysia - mỗi nơi 7 ngày. 

Khi đến Singapore, Sayadaw ở tại nhà tôi - thật ra là 
nhà của các con tôi, chứ không phải của riêng tôi. 
Nhưng nhà các con tôi rất nhỏ, không đủ chỗ để đón tiếp 
nhiều người. Không gian rất hẹp. Vì vậy, tâm tôi không 
thật sự thấy an vui. 

Sau đó, chúng tôi cùng nhau đến Việt Nam để tham 
dự khóa tu, và Sayadaw đã tham dự khóa tu đó. Sau 
khóa tu ở Việt Nam, chúng tôi lại quay về Singapore và 
Malaysia. 

Trong tâm tôi vẫn luôn thắc mắc: Làm sao Sayadaw 
có thể đến Singapore? Hiện tại Singapore không còn 
trung tâm nào nữa. Ban đầu, tôi nghĩ: Singapore không 
phù hợp với Sayadaw, còn Malaysia thì tốt hơn. Nhưng 
Sayadaw nói: vé máy bay đến Malaysia rất đắt, còn đến 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

412 
 

dù trong lòng tôi có phần tự hào vì mình là một phần 
của nơi này, tôi vẫn không muốn ở lại. 

Cách đây hai năm, trung tâm Thabarwa tại 
Singapore phải đóng cửa, vì chúng tôi không kham nổi 
chi phí thuê mặt bằng. Mọi thứ ở Singapore rất đắt đỏ, 
nên chúng tôi không thể tiếp tục duy trì trung tâm. 

Hiện tại, ngày càng nhiều trung tâm cũng đang phải 
đóng cửa - đó cũng là một phần lý do khiến tôi không 
muốn sống ở Singapore nữa. Mặc dù tôi đã sống ở đây 
hơn 30 năm, nhưng tôi không cảm thấy hạnh phúc khi 
sống tại Singapore. Tôi không thích Singapore - không 
phải vì nơi chốn, mà vì tâm tôi không thấy bình an ở 
đây. 

Dù vậy, tôi vẫn mong có một trung tâm Thabarwa 
tại Singapore - vì Sayadaw. Hầu như quốc gia nào cũng 
có trung tâm Thabarwa, thậm chí nhiều nước còn có 
nhiều trung tâm. Nhưng hiện giờ, Singapore không còn 
trung tâm nào cả. 

 Trung tâm Thabarwa trước kia của Singapore đã 
được chuyển về Johor Bahru, Malaysia. Sau khóa tu 
này, quý vị sẽ biết - chúng ta sẽ đến Johor Bahru. Nhưng 
nơi đó không phải là trung tâm Thabarwa của 
Singapore, nên tôi không thể nói rằng đó là “của chúng 
tôi”. 

Vì vậy, trong lòng tôi cảm thấy rất có lỗi với 
Sayadaw. Tôi không thể hỗ trợ Sayadaw tại Singapore, 
và điều đó khiến tôi cảm thấy rất áy náy. Tôi đang chịu 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   412RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   412 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   413RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   413 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



414

Sayadaw Ashin Ottamathara 

415 
 

Nirvana, và họ chính thức đồng ý cho chúng tôi một địa 
điểm - một nơi rất nhỏ. Không phải nơi hiện tại - mà là 
chỗ đầu tiên, nhỏ hơn nhiều. 

Ngày mai, tôi sẽ đưa quý vị đến đó. Tôi cũng sẽ đưa 
Sayadaw đến xem. Nơi đó chỉ chứa được khoảng 20 
người, nên tôi đã đồng ý. Vì người Myanmar đến 
Singapore thường gặp nhiều khó khăn về bảo lãnh - họ 
cần có người bảo trợ. 

Tôi đã hỗ trợ một phần kế hoạch đó. Có một người 
tên là U Sangho, từng là chủ tịch trung tâm Thabarwa 
tại Singapore trước đây. Ông ấy đã giúp đỡ Sayadaw 
rất nhiều trong quá khứ. Tôi là người đã nói: "Tôi biết 
ai có thể bảo trợ." Nhưng tôi cũng nói thêm: "Chỉ có thể 
bảo trợ cho 2 người." Tôi nói rằng chúng tôi có thể hỗ 
trợ khoảng 10 đến 20 người, nhưng không hơn 20. 

Vì vậy, tôi đã nói rõ với Sayadaw rằng chỉ có thể có 
20 người tham dự khóa tu. Chúng tôi cũng chỉ có phòng 
ở phù hợp cho 20 người. 

Nhưng lúc đó, khi còn ở Việt Nam, tôi đã nói chuyện 
với Sayalay Dung (một vị ni phụ trách khác). Họ nói 
rằng muốn thêm nhiều người tham dự. Họ đã xin phép 
Sayadaw. Sayadaw đã đồng ý - và tôi cũng vậy. 

Sayadaw nói được - cho 40 người, rồi hơn cả 40 
người - nên tôi đã chấp nhận. Tôi chưa bao giờ từ chối. 
Không sao cả - tôi chỉ cố gắng hết sức của mình. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   415RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   415 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

415 
 

Nirvana, và họ chính thức đồng ý cho chúng tôi một địa 
điểm - một nơi rất nhỏ. Không phải nơi hiện tại - mà là 
chỗ đầu tiên, nhỏ hơn nhiều. 

Ngày mai, tôi sẽ đưa quý vị đến đó. Tôi cũng sẽ đưa 
Sayadaw đến xem. Nơi đó chỉ chứa được khoảng 20 
người, nên tôi đã đồng ý. Vì người Myanmar đến 
Singapore thường gặp nhiều khó khăn về bảo lãnh - họ 
cần có người bảo trợ. 

Tôi đã hỗ trợ một phần kế hoạch đó. Có một người 
tên là U Sangho, từng là chủ tịch trung tâm Thabarwa 
tại Singapore trước đây. Ông ấy đã giúp đỡ Sayadaw 
rất nhiều trong quá khứ. Tôi là người đã nói: "Tôi biết 
ai có thể bảo trợ." Nhưng tôi cũng nói thêm: "Chỉ có thể 
bảo trợ cho 2 người." Tôi nói rằng chúng tôi có thể hỗ 
trợ khoảng 10 đến 20 người, nhưng không hơn 20. 

Vì vậy, tôi đã nói rõ với Sayadaw rằng chỉ có thể có 
20 người tham dự khóa tu. Chúng tôi cũng chỉ có phòng 
ở phù hợp cho 20 người. 

Nhưng lúc đó, khi còn ở Việt Nam, tôi đã nói chuyện 
với Sayalay Dung (một vị ni phụ trách khác). Họ nói 
rằng muốn thêm nhiều người tham dự. Họ đã xin phép 
Sayadaw. Sayadaw đã đồng ý - và tôi cũng vậy. 

Sayadaw nói được - cho 40 người, rồi hơn cả 40 
người - nên tôi đã chấp nhận. Tôi chưa bao giờ từ chối. 
Không sao cả - tôi chỉ cố gắng hết sức của mình. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

414 
 

Singapore thì rẻ hơn. Vì vậy, Sayadaw ở lại Singapore 
2 đêm, rồi mới qua Malaysia. 

Tâm tôi vô cùng xót xa và khổ tâm, vì tôi không còn 
ở trong cộng đồng người Singapore nói tiếng Anh, và 
cũng không còn trung tâm Thabarwa Singapore nữa. 
 Tôi cảm thấy như mình cần có Sayadaw ở gần bên. Tôi 
muốn làm điều gì đó thật lớn, thật đặc biệt cho Sayadaw 
tại Singapore - đó là điều luôn tồn tại trong tâm tôi. 

Nhưng làm sao tôi có thể làm một điều lớn như vậy? 
Tôi không có tiền, và tôi không thích sống ở Singapore 
nữa. Không có tiền - vậy làm sao tôi có thể thực hiện 
được điều ấy? 

Sayadaw đã đề nghị tổ chức một khóa tu tại nhà tôi. 
Vì vậy, tôi bắt đầu suy nghĩ xem nên tìm nơi nào - một 
không gian dành cho Sayadaw. Nhưng một lần nữa, tôi 
không có tiền. Tôi chỉ có thể hỗ trợ khoảng 1.000, 2.000 
hoặc 3.000 đô la - đó là giới hạn của tôi. Vì vậy, tôi đã 
gọi cho một người bạn để nhờ giúp đỡ. Bạn tôi đã giúp 
liên lạc với Nirvana - nơi tổ chức khóa tu. 

Trước đây, có thể là 3–4 năm, hoặc 8 năm trước, 
Sayadaw từng đến Singapore, và chúng tôi đã tổ chức 
một khóa tu 3 ngày tại Nirvana. Khóa tu đó rất nghiêm 
khắc: không ai được tắm, không ai được thay y phục, 
không được giặt đồ. Một sự hành trì nghiêm túc, nên 
năng lượng rất mạnh mẽ - một khóa tu rất có lực. 

Vì vậy, tôi đã nhờ bạn mình gọi cho Nirvana. Cô ấy 
gọi hai lần, rồi sau đó mới có được một cuộc hẹn. Cô đến 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   414RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   414 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   414RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   414 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



415

Sayadaw Ashin Ottamathara 

415 
 

Nirvana, và họ chính thức đồng ý cho chúng tôi một địa 
điểm - một nơi rất nhỏ. Không phải nơi hiện tại - mà là 
chỗ đầu tiên, nhỏ hơn nhiều. 

Ngày mai, tôi sẽ đưa quý vị đến đó. Tôi cũng sẽ đưa 
Sayadaw đến xem. Nơi đó chỉ chứa được khoảng 20 
người, nên tôi đã đồng ý. Vì người Myanmar đến 
Singapore thường gặp nhiều khó khăn về bảo lãnh - họ 
cần có người bảo trợ. 

Tôi đã hỗ trợ một phần kế hoạch đó. Có một người 
tên là U Sangho, từng là chủ tịch trung tâm Thabarwa 
tại Singapore trước đây. Ông ấy đã giúp đỡ Sayadaw 
rất nhiều trong quá khứ. Tôi là người đã nói: "Tôi biết 
ai có thể bảo trợ." Nhưng tôi cũng nói thêm: "Chỉ có thể 
bảo trợ cho 2 người." Tôi nói rằng chúng tôi có thể hỗ 
trợ khoảng 10 đến 20 người, nhưng không hơn 20. 

Vì vậy, tôi đã nói rõ với Sayadaw rằng chỉ có thể có 
20 người tham dự khóa tu. Chúng tôi cũng chỉ có phòng 
ở phù hợp cho 20 người. 

Nhưng lúc đó, khi còn ở Việt Nam, tôi đã nói chuyện 
với Sayalay Dung (một vị ni phụ trách khác). Họ nói 
rằng muốn thêm nhiều người tham dự. Họ đã xin phép 
Sayadaw. Sayadaw đã đồng ý - và tôi cũng vậy. 

Sayadaw nói được - cho 40 người, rồi hơn cả 40 
người - nên tôi đã chấp nhận. Tôi chưa bao giờ từ chối. 
Không sao cả - tôi chỉ cố gắng hết sức của mình. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   415RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   415 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

415 
 

Nirvana, và họ chính thức đồng ý cho chúng tôi một địa 
điểm - một nơi rất nhỏ. Không phải nơi hiện tại - mà là 
chỗ đầu tiên, nhỏ hơn nhiều. 

Ngày mai, tôi sẽ đưa quý vị đến đó. Tôi cũng sẽ đưa 
Sayadaw đến xem. Nơi đó chỉ chứa được khoảng 20 
người, nên tôi đã đồng ý. Vì người Myanmar đến 
Singapore thường gặp nhiều khó khăn về bảo lãnh - họ 
cần có người bảo trợ. 

Tôi đã hỗ trợ một phần kế hoạch đó. Có một người 
tên là U Sangho, từng là chủ tịch trung tâm Thabarwa 
tại Singapore trước đây. Ông ấy đã giúp đỡ Sayadaw 
rất nhiều trong quá khứ. Tôi là người đã nói: "Tôi biết 
ai có thể bảo trợ." Nhưng tôi cũng nói thêm: "Chỉ có thể 
bảo trợ cho 2 người." Tôi nói rằng chúng tôi có thể hỗ 
trợ khoảng 10 đến 20 người, nhưng không hơn 20. 

Vì vậy, tôi đã nói rõ với Sayadaw rằng chỉ có thể có 
20 người tham dự khóa tu. Chúng tôi cũng chỉ có phòng 
ở phù hợp cho 20 người. 

Nhưng lúc đó, khi còn ở Việt Nam, tôi đã nói chuyện 
với Sayalay Dung (một vị ni phụ trách khác). Họ nói 
rằng muốn thêm nhiều người tham dự. Họ đã xin phép 
Sayadaw. Sayadaw đã đồng ý - và tôi cũng vậy. 

Sayadaw nói được - cho 40 người, rồi hơn cả 40 
người - nên tôi đã chấp nhận. Tôi chưa bao giờ từ chối. 
Không sao cả - tôi chỉ cố gắng hết sức của mình. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

414 
 

Singapore thì rẻ hơn. Vì vậy, Sayadaw ở lại Singapore 
2 đêm, rồi mới qua Malaysia. 

Tâm tôi vô cùng xót xa và khổ tâm, vì tôi không còn 
ở trong cộng đồng người Singapore nói tiếng Anh, và 
cũng không còn trung tâm Thabarwa Singapore nữa. 
 Tôi cảm thấy như mình cần có Sayadaw ở gần bên. Tôi 
muốn làm điều gì đó thật lớn, thật đặc biệt cho Sayadaw 
tại Singapore - đó là điều luôn tồn tại trong tâm tôi. 

Nhưng làm sao tôi có thể làm một điều lớn như vậy? 
Tôi không có tiền, và tôi không thích sống ở Singapore 
nữa. Không có tiền - vậy làm sao tôi có thể thực hiện 
được điều ấy? 

Sayadaw đã đề nghị tổ chức một khóa tu tại nhà tôi. 
Vì vậy, tôi bắt đầu suy nghĩ xem nên tìm nơi nào - một 
không gian dành cho Sayadaw. Nhưng một lần nữa, tôi 
không có tiền. Tôi chỉ có thể hỗ trợ khoảng 1.000, 2.000 
hoặc 3.000 đô la - đó là giới hạn của tôi. Vì vậy, tôi đã 
gọi cho một người bạn để nhờ giúp đỡ. Bạn tôi đã giúp 
liên lạc với Nirvana - nơi tổ chức khóa tu. 

Trước đây, có thể là 3–4 năm, hoặc 8 năm trước, 
Sayadaw từng đến Singapore, và chúng tôi đã tổ chức 
một khóa tu 3 ngày tại Nirvana. Khóa tu đó rất nghiêm 
khắc: không ai được tắm, không ai được thay y phục, 
không được giặt đồ. Một sự hành trì nghiêm túc, nên 
năng lượng rất mạnh mẽ - một khóa tu rất có lực. 

Vì vậy, tôi đã nhờ bạn mình gọi cho Nirvana. Cô ấy 
gọi hai lần, rồi sau đó mới có được một cuộc hẹn. Cô đến 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   414RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   414 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   415RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   415 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



416

Sayadaw Ashin Ottamathara 

417 
 

Đó là một phần. Còn một phần khác, đó là có những 
người mà tôi thật sự không thể chấp nhận được. Trong 
đó có Tawara. Nhưng Tawara cũng đi theo tôi. Và tôi 
đã chấp nhận điều đó. 

Thật sự - trước kia tôi luôn tránh mặt Tawara. Cô 
ấy luôn nhìn tôi bằng ánh mắt giận dữ. Tôi thấy điều đó 
trên khuôn mặt cô ấy. Cô ấy chưa từng cười với tôi, 
chưa từng thích tôi. Tôi cảm nhận rõ - nét mặt cô ấy 
luôn giận dữ mỗi khi thấy tôi. 

Nhưng bây giờ, tôi đã thay đổi. Giờ đây, khi nhìn 
khuôn mặt cô ấy - không còn giận dữ nữa. Nó trở nên 
an tịnh. Thậm chí còn đẹp nữa.Vì vậy tôi tự hỏi: Có phải 
là tâm tôi thay đổi? Hay là tâm cô ấy thay đổi? Tại sao 
tôi lại cảm thấy như vậy? 

Điều này là thật. Tôi nói thật - tôi từng tránh né 
những người như vậy, trong đó có chính cô ấy. Tôi chưa 
từng dám đối diện với Tawara trước kia. Nhưng bây 
giờ, có lẽ đã có điều gì đó thay đổi. 

Đây là lần đầu tiên tôi tổ chức một khóa tu cho 
Sayadaw tại Singapore. Thật lòng, tôi không có gì cả - 
không tình nguyện viên, không tiền bạc, không gì hết. 
Tôi chỉ có một mình và những suy nghĩ trong đầu mình. 

Vì vậy tôi nói với Sayadaw: “Xin đừng khiến tôi phải 
gánh trách nhiệm một cách quá mức.” Tôi không thích 
như vậy. Vì tôi muốn chọn những người (Myanmar) 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   417RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   417 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

417 
 

Đó là một phần. Còn một phần khác, đó là có những 
người mà tôi thật sự không thể chấp nhận được. Trong 
đó có Tawara. Nhưng Tawara cũng đi theo tôi. Và tôi 
đã chấp nhận điều đó. 

Thật sự - trước kia tôi luôn tránh mặt Tawara. Cô 
ấy luôn nhìn tôi bằng ánh mắt giận dữ. Tôi thấy điều đó 
trên khuôn mặt cô ấy. Cô ấy chưa từng cười với tôi, 
chưa từng thích tôi. Tôi cảm nhận rõ - nét mặt cô ấy 
luôn giận dữ mỗi khi thấy tôi. 

Nhưng bây giờ, tôi đã thay đổi. Giờ đây, khi nhìn 
khuôn mặt cô ấy - không còn giận dữ nữa. Nó trở nên 
an tịnh. Thậm chí còn đẹp nữa.Vì vậy tôi tự hỏi: Có phải 
là tâm tôi thay đổi? Hay là tâm cô ấy thay đổi? Tại sao 
tôi lại cảm thấy như vậy? 

Điều này là thật. Tôi nói thật - tôi từng tránh né 
những người như vậy, trong đó có chính cô ấy. Tôi chưa 
từng dám đối diện với Tawara trước kia. Nhưng bây 
giờ, có lẽ đã có điều gì đó thay đổi. 

Đây là lần đầu tiên tôi tổ chức một khóa tu cho 
Sayadaw tại Singapore. Thật lòng, tôi không có gì cả - 
không tình nguyện viên, không tiền bạc, không gì hết. 
Tôi chỉ có một mình và những suy nghĩ trong đầu mình. 

Vì vậy tôi nói với Sayadaw: “Xin đừng khiến tôi phải 
gánh trách nhiệm một cách quá mức.” Tôi không thích 
như vậy. Vì tôi muốn chọn những người (Myanmar) 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

416 
 

Sayadaw dạy tôi - và tôi đi theo Sayadaw. Đó là tâm 
niệm của tôi. Tôi chỉ cố gắng theo sau. 

Bây giờ tôi đã đến Singapore, vì trước đó tôi đã sắp 
xếp mọi thứ trong khi vẫn còn ở Việt Nam. Bạn tôi là 
người rất nhiệt tình, siêng năng, và đã giúp tôi rất nhiều. 
Nhưng khi tôi đến nơi - tôi thật sự rất bất ngờ. Vì 
Singapore quá đắt đỏ, vậy mà chúng tôi lại có được chỗ 
này miễn phí - tôi chưa từng thấy điều đó trước đây. 
Mọi người đều bất ngờ. Tôi cũng bất ngờ. Vì vậy, tôi 
muốn biết: Tại sao lại như vậy? Làm sao có thể xảy ra 
điều đó? 
 Tôi đã xin Sayadaw giải thích - đây có phải là năng lực 
của Sayadaw, hay là tâm, hay là điều gì khác? Tôi thật 
sự muốn hiểu vì sao - vì tôi rất ngạc nhiên. 

Quý vị biết đấy, nơi này - khóa tu này - rất khác so 
với những lần trước. Trong những khóa tu trước, chúng 
tôi phải trả rất nhiều tiền. Chúng tôi cần rất nhiều tình 
nguyện viên. Mọi thứ chưa sẵn sàng. Chúng tôi phải làm 
đủ thứ: dọn dẹp, di chuyển ghế, tìm tọa cụ, chuẩn bị chỗ 
ngồi thiền, chuẩn bị kinh tụng - tất cả mọi việc! Rất mệt 
mỏi. 

Nhưng bây giờ, mọi thứ đều đã sẵn sàng. Vì vậy tôi 
rất ngạc nhiên. Nhưng đồng thời - tôi không ngạc nhiên. 
Với tôi, điều này không lạ, vì trong thâm tâm, tôi dường 
như đã biết trước. Dù vậy, tôi vẫn muốn Sayadaw giải 
thích bằng Pháp, vì tôi muốn hiểu rõ tại sao lại như vậy. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   416RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   416 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   416RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   416 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



417

Sayadaw Ashin Ottamathara 

417 
 

Đó là một phần. Còn một phần khác, đó là có những 
người mà tôi thật sự không thể chấp nhận được. Trong 
đó có Tawara. Nhưng Tawara cũng đi theo tôi. Và tôi 
đã chấp nhận điều đó. 

Thật sự - trước kia tôi luôn tránh mặt Tawara. Cô 
ấy luôn nhìn tôi bằng ánh mắt giận dữ. Tôi thấy điều đó 
trên khuôn mặt cô ấy. Cô ấy chưa từng cười với tôi, 
chưa từng thích tôi. Tôi cảm nhận rõ - nét mặt cô ấy 
luôn giận dữ mỗi khi thấy tôi. 

Nhưng bây giờ, tôi đã thay đổi. Giờ đây, khi nhìn 
khuôn mặt cô ấy - không còn giận dữ nữa. Nó trở nên 
an tịnh. Thậm chí còn đẹp nữa.Vì vậy tôi tự hỏi: Có phải 
là tâm tôi thay đổi? Hay là tâm cô ấy thay đổi? Tại sao 
tôi lại cảm thấy như vậy? 

Điều này là thật. Tôi nói thật - tôi từng tránh né 
những người như vậy, trong đó có chính cô ấy. Tôi chưa 
từng dám đối diện với Tawara trước kia. Nhưng bây 
giờ, có lẽ đã có điều gì đó thay đổi. 

Đây là lần đầu tiên tôi tổ chức một khóa tu cho 
Sayadaw tại Singapore. Thật lòng, tôi không có gì cả - 
không tình nguyện viên, không tiền bạc, không gì hết. 
Tôi chỉ có một mình và những suy nghĩ trong đầu mình. 

Vì vậy tôi nói với Sayadaw: “Xin đừng khiến tôi phải 
gánh trách nhiệm một cách quá mức.” Tôi không thích 
như vậy. Vì tôi muốn chọn những người (Myanmar) 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   417RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   417 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

417 
 

Đó là một phần. Còn một phần khác, đó là có những 
người mà tôi thật sự không thể chấp nhận được. Trong 
đó có Tawara. Nhưng Tawara cũng đi theo tôi. Và tôi 
đã chấp nhận điều đó. 

Thật sự - trước kia tôi luôn tránh mặt Tawara. Cô 
ấy luôn nhìn tôi bằng ánh mắt giận dữ. Tôi thấy điều đó 
trên khuôn mặt cô ấy. Cô ấy chưa từng cười với tôi, 
chưa từng thích tôi. Tôi cảm nhận rõ - nét mặt cô ấy 
luôn giận dữ mỗi khi thấy tôi. 

Nhưng bây giờ, tôi đã thay đổi. Giờ đây, khi nhìn 
khuôn mặt cô ấy - không còn giận dữ nữa. Nó trở nên 
an tịnh. Thậm chí còn đẹp nữa.Vì vậy tôi tự hỏi: Có phải 
là tâm tôi thay đổi? Hay là tâm cô ấy thay đổi? Tại sao 
tôi lại cảm thấy như vậy? 

Điều này là thật. Tôi nói thật - tôi từng tránh né 
những người như vậy, trong đó có chính cô ấy. Tôi chưa 
từng dám đối diện với Tawara trước kia. Nhưng bây 
giờ, có lẽ đã có điều gì đó thay đổi. 

Đây là lần đầu tiên tôi tổ chức một khóa tu cho 
Sayadaw tại Singapore. Thật lòng, tôi không có gì cả - 
không tình nguyện viên, không tiền bạc, không gì hết. 
Tôi chỉ có một mình và những suy nghĩ trong đầu mình. 

Vì vậy tôi nói với Sayadaw: “Xin đừng khiến tôi phải 
gánh trách nhiệm một cách quá mức.” Tôi không thích 
như vậy. Vì tôi muốn chọn những người (Myanmar) 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

416 
 

Sayadaw dạy tôi - và tôi đi theo Sayadaw. Đó là tâm 
niệm của tôi. Tôi chỉ cố gắng theo sau. 

Bây giờ tôi đã đến Singapore, vì trước đó tôi đã sắp 
xếp mọi thứ trong khi vẫn còn ở Việt Nam. Bạn tôi là 
người rất nhiệt tình, siêng năng, và đã giúp tôi rất nhiều. 
Nhưng khi tôi đến nơi - tôi thật sự rất bất ngờ. Vì 
Singapore quá đắt đỏ, vậy mà chúng tôi lại có được chỗ 
này miễn phí - tôi chưa từng thấy điều đó trước đây. 
Mọi người đều bất ngờ. Tôi cũng bất ngờ. Vì vậy, tôi 
muốn biết: Tại sao lại như vậy? Làm sao có thể xảy ra 
điều đó? 
 Tôi đã xin Sayadaw giải thích - đây có phải là năng lực 
của Sayadaw, hay là tâm, hay là điều gì khác? Tôi thật 
sự muốn hiểu vì sao - vì tôi rất ngạc nhiên. 

Quý vị biết đấy, nơi này - khóa tu này - rất khác so 
với những lần trước. Trong những khóa tu trước, chúng 
tôi phải trả rất nhiều tiền. Chúng tôi cần rất nhiều tình 
nguyện viên. Mọi thứ chưa sẵn sàng. Chúng tôi phải làm 
đủ thứ: dọn dẹp, di chuyển ghế, tìm tọa cụ, chuẩn bị chỗ 
ngồi thiền, chuẩn bị kinh tụng - tất cả mọi việc! Rất mệt 
mỏi. 

Nhưng bây giờ, mọi thứ đều đã sẵn sàng. Vì vậy tôi 
rất ngạc nhiên. Nhưng đồng thời - tôi không ngạc nhiên. 
Với tôi, điều này không lạ, vì trong thâm tâm, tôi dường 
như đã biết trước. Dù vậy, tôi vẫn muốn Sayadaw giải 
thích bằng Pháp, vì tôi muốn hiểu rõ tại sao lại như vậy. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   416RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   416 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   417RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   417 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



418

Sayadaw Ashin Ottamathara 

419 
 

 Họ hỏi tôi: “Cô có phải là người bảo lãnh không? Cô 
chịu trách nhiệm hết - từ chỗ ở, ăn uống, tất cả mọi thứ?” 
Tôi trả lời: “Vâng, vâng, vâng.” Tôi nói với họ - họ 
nghèo, tôi sẽ lo hết. Nhưng trong tâm tôi, tôi rất bối rối: 
“Làm sao chuyện này lại có thể xảy ra đúng như vậy?” 
Tôi không hề đoán trước. 

Đó là lý do vì sao tôi muốn biết rằng làm sao chuyện 
như vậy lại xảy ra? Với những người khác thì không bị 
như vậy. Nhưng với người này thì lại xảy ra. 

Vì vậy tôi hỏi: Đó là do tâm? Hay là do nghiệp? Tôi 
muốn được nghe Sayadaw giảng giải bằng Pháp.  

Trả lời: 
Là một người hướng dẫn thiền, tôi đặc biệt chú trọng 

đến việc giảng dạy cho người già và người bệnh - những 
người sắp rời khỏi đời sống này. Chính vì tâm nguyện sâu 
sắc đó, tôi luôn có một mối liên hệ mạnh mẽ với người già 
và người bệnh. Tôi đã giảng dạy cho họ rất thường xuyên. 

Vì thế, khi tôi thành lập Trung tâm Thabarwa đầu tiên 
vào năm 2007, tôi đã sử dụng nơi ấy để hỗ trợ cho những 
người già yếu, bệnh tật. Từ năm 2008 đến 2025 - trong vòng 
17 năm - đã có hơn 5.000 người qua đời. Trong đó, hơn 
2.000 người là cư dân của Trung tâm Thabarwa. Hơn 2.000 
người khác liên quan đến Bệnh viện Pháp Dhamma. 
Vì thế, tôi cảm thấy vô cùng mãn nguyện với con đường 
giảng dạy - đặc biệt là giảng dạy cho những người sắp rời 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   419RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   419 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

419 
 

 Họ hỏi tôi: “Cô có phải là người bảo lãnh không? Cô 
chịu trách nhiệm hết - từ chỗ ở, ăn uống, tất cả mọi thứ?” 
Tôi trả lời: “Vâng, vâng, vâng.” Tôi nói với họ - họ 
nghèo, tôi sẽ lo hết. Nhưng trong tâm tôi, tôi rất bối rối: 
“Làm sao chuyện này lại có thể xảy ra đúng như vậy?” 
Tôi không hề đoán trước. 

Đó là lý do vì sao tôi muốn biết rằng làm sao chuyện 
như vậy lại xảy ra? Với những người khác thì không bị 
như vậy. Nhưng với người này thì lại xảy ra. 

Vì vậy tôi hỏi: Đó là do tâm? Hay là do nghiệp? Tôi 
muốn được nghe Sayadaw giảng giải bằng Pháp.  

Trả lời: 
Là một người hướng dẫn thiền, tôi đặc biệt chú trọng 

đến việc giảng dạy cho người già và người bệnh - những 
người sắp rời khỏi đời sống này. Chính vì tâm nguyện sâu 
sắc đó, tôi luôn có một mối liên hệ mạnh mẽ với người già 
và người bệnh. Tôi đã giảng dạy cho họ rất thường xuyên. 

Vì thế, khi tôi thành lập Trung tâm Thabarwa đầu tiên 
vào năm 2007, tôi đã sử dụng nơi ấy để hỗ trợ cho những 
người già yếu, bệnh tật. Từ năm 2008 đến 2025 - trong vòng 
17 năm - đã có hơn 5.000 người qua đời. Trong đó, hơn 
2.000 người là cư dân của Trung tâm Thabarwa. Hơn 2.000 
người khác liên quan đến Bệnh viện Pháp Dhamma. 
Vì thế, tôi cảm thấy vô cùng mãn nguyện với con đường 
giảng dạy - đặc biệt là giảng dạy cho những người sắp rời 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

418 
 

biết nhẫn nại. Nhưng Sayadaw lại chọn các hành giả 
người Việt. 

Và rồi tình huống lại xảy ra y hệt như trước. 
Sayadaw không nói đồng ý rõ ràng với tất cả mọi người, 
nhưng tôi biết Sayadaw cũng không từ chối ai cả. Ngài 
chỉ đơn giản là chấp nhận. Vì vậy, dù Ngài không nói 
“được”, Ngài cũng không nói “không”. 

Nhưng rồi về sau, Sayadaw tiếp tục đẩy số lượng lên 
- từ 20 đến 25, 30, rồi 40, 60, thậm chí 90 người! Tôi 
nghĩ: Sayadaw có đang đẩy tôi quá mức không? Hay đây 
thật sự chỉ là “chuyện nhỏ” như Ngài nói? Lúc đầu, tôi 
nghĩ: “Được rồi, chỉ là việc nhỏ thôi”, nên tôi đã chấp 
nhận. Họ muốn theo, họ muốn tham dự, thì tôi nói 
“Được thôi” - nếu họ phải quay về thì để họ quay về. 
Nếu họ không thể vào Singapore, cũng không sao. 

Trong tâm tôi, tôi nói: “Đây là chuyện nhỏ, tôi không 
cần quá đặt nặng vấn đề.” Nếu tôi có thể giúp được, thì 
đó không phải là gánh nặng. 

Nhưng rồi, tâm tôi lại nói: “Ngoại trừ một người đó.” 
Một người đó - tôi không cảm nhận giống như với 
những người khác. Và đúng như vậy - hôm qua - khi họ 
đến Singapore, tất cả mọi người đều qua được cửa nhập 
cảnh, chỉ có người đó là không. 

Tôi đã bị sốc - làm sao chuyện lại xảy ra chính xác 
như vậy? Viên chức nhập cảnh gọi cho tôi 3–4 lần. Tôi 
đã giải thích đi giải thích lại. Người đó và tôi cùng nói 
chuyện với viên chức. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   418RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   418 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   418RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   418 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



419

Sayadaw Ashin Ottamathara 

419 
 

 Họ hỏi tôi: “Cô có phải là người bảo lãnh không? Cô 
chịu trách nhiệm hết - từ chỗ ở, ăn uống, tất cả mọi thứ?” 
Tôi trả lời: “Vâng, vâng, vâng.” Tôi nói với họ - họ 
nghèo, tôi sẽ lo hết. Nhưng trong tâm tôi, tôi rất bối rối: 
“Làm sao chuyện này lại có thể xảy ra đúng như vậy?” 
Tôi không hề đoán trước. 

Đó là lý do vì sao tôi muốn biết rằng làm sao chuyện 
như vậy lại xảy ra? Với những người khác thì không bị 
như vậy. Nhưng với người này thì lại xảy ra. 

Vì vậy tôi hỏi: Đó là do tâm? Hay là do nghiệp? Tôi 
muốn được nghe Sayadaw giảng giải bằng Pháp.  

Trả lời: 
Là một người hướng dẫn thiền, tôi đặc biệt chú trọng 

đến việc giảng dạy cho người già và người bệnh - những 
người sắp rời khỏi đời sống này. Chính vì tâm nguyện sâu 
sắc đó, tôi luôn có một mối liên hệ mạnh mẽ với người già 
và người bệnh. Tôi đã giảng dạy cho họ rất thường xuyên. 

Vì thế, khi tôi thành lập Trung tâm Thabarwa đầu tiên 
vào năm 2007, tôi đã sử dụng nơi ấy để hỗ trợ cho những 
người già yếu, bệnh tật. Từ năm 2008 đến 2025 - trong vòng 
17 năm - đã có hơn 5.000 người qua đời. Trong đó, hơn 
2.000 người là cư dân của Trung tâm Thabarwa. Hơn 2.000 
người khác liên quan đến Bệnh viện Pháp Dhamma. 
Vì thế, tôi cảm thấy vô cùng mãn nguyện với con đường 
giảng dạy - đặc biệt là giảng dạy cho những người sắp rời 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   419RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   419 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

419 
 

 Họ hỏi tôi: “Cô có phải là người bảo lãnh không? Cô 
chịu trách nhiệm hết - từ chỗ ở, ăn uống, tất cả mọi thứ?” 
Tôi trả lời: “Vâng, vâng, vâng.” Tôi nói với họ - họ 
nghèo, tôi sẽ lo hết. Nhưng trong tâm tôi, tôi rất bối rối: 
“Làm sao chuyện này lại có thể xảy ra đúng như vậy?” 
Tôi không hề đoán trước. 

Đó là lý do vì sao tôi muốn biết rằng làm sao chuyện 
như vậy lại xảy ra? Với những người khác thì không bị 
như vậy. Nhưng với người này thì lại xảy ra. 

Vì vậy tôi hỏi: Đó là do tâm? Hay là do nghiệp? Tôi 
muốn được nghe Sayadaw giảng giải bằng Pháp.  

Trả lời: 
Là một người hướng dẫn thiền, tôi đặc biệt chú trọng 

đến việc giảng dạy cho người già và người bệnh - những 
người sắp rời khỏi đời sống này. Chính vì tâm nguyện sâu 
sắc đó, tôi luôn có một mối liên hệ mạnh mẽ với người già 
và người bệnh. Tôi đã giảng dạy cho họ rất thường xuyên. 

Vì thế, khi tôi thành lập Trung tâm Thabarwa đầu tiên 
vào năm 2007, tôi đã sử dụng nơi ấy để hỗ trợ cho những 
người già yếu, bệnh tật. Từ năm 2008 đến 2025 - trong vòng 
17 năm - đã có hơn 5.000 người qua đời. Trong đó, hơn 
2.000 người là cư dân của Trung tâm Thabarwa. Hơn 2.000 
người khác liên quan đến Bệnh viện Pháp Dhamma. 
Vì thế, tôi cảm thấy vô cùng mãn nguyện với con đường 
giảng dạy - đặc biệt là giảng dạy cho những người sắp rời 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

418 
 

biết nhẫn nại. Nhưng Sayadaw lại chọn các hành giả 
người Việt. 

Và rồi tình huống lại xảy ra y hệt như trước. 
Sayadaw không nói đồng ý rõ ràng với tất cả mọi người, 
nhưng tôi biết Sayadaw cũng không từ chối ai cả. Ngài 
chỉ đơn giản là chấp nhận. Vì vậy, dù Ngài không nói 
“được”, Ngài cũng không nói “không”. 

Nhưng rồi về sau, Sayadaw tiếp tục đẩy số lượng lên 
- từ 20 đến 25, 30, rồi 40, 60, thậm chí 90 người! Tôi 
nghĩ: Sayadaw có đang đẩy tôi quá mức không? Hay đây 
thật sự chỉ là “chuyện nhỏ” như Ngài nói? Lúc đầu, tôi 
nghĩ: “Được rồi, chỉ là việc nhỏ thôi”, nên tôi đã chấp 
nhận. Họ muốn theo, họ muốn tham dự, thì tôi nói 
“Được thôi” - nếu họ phải quay về thì để họ quay về. 
Nếu họ không thể vào Singapore, cũng không sao. 

Trong tâm tôi, tôi nói: “Đây là chuyện nhỏ, tôi không 
cần quá đặt nặng vấn đề.” Nếu tôi có thể giúp được, thì 
đó không phải là gánh nặng. 

Nhưng rồi, tâm tôi lại nói: “Ngoại trừ một người đó.” 
Một người đó - tôi không cảm nhận giống như với 
những người khác. Và đúng như vậy - hôm qua - khi họ 
đến Singapore, tất cả mọi người đều qua được cửa nhập 
cảnh, chỉ có người đó là không. 

Tôi đã bị sốc - làm sao chuyện lại xảy ra chính xác 
như vậy? Viên chức nhập cảnh gọi cho tôi 3–4 lần. Tôi 
đã giải thích đi giải thích lại. Người đó và tôi cùng nói 
chuyện với viên chức. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   418RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   418 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   419RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   419 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



420

Sayadaw Ashin Ottamathara 

421 
 

được. Chỉ khi có ai đó hỏi tôi những câu như thế này, tôi 
mới ngồi lại để tìm hiểu nguyên nhân và ý nghĩa phía sau. 
Nếu thật sự đây là một mối liên hệ nhân quả của nghiệp, thì 
có thể trong tương lai, Trung tâm Thabarwa sẽ có thể thành 
lập một khu nghĩa trang hay một “Nirvana” riêng - kết hợp 
cùng với trung tâm thiền hay tu viện. 

Bởi vì chúng tôi đã có mối liên hệ sâu sắc với những 
người sắp chết, và cả với những người đã qua đời, nên 
chúng tôi có thể tiếp tục làm việc cùng nhau - trong quá 
khứ, hiện tại, và chắc chắn cả trong tương lai. 

Về phần tôi, tôi luôn cố gắng hết sức để hỗ trợ những 
người đang cận tử, trong khả năng của mình. Tôi luôn nhấn 
mạnh đến sức mạnh của sự hợp tác. 

Mỗi khi tôi được mời đến giảng dạy cho một bệnh nhân 
đang hấp hối, tôi đều khuyến khích các đệ tử cùng hành 
thiền với bệnh nhân đó. Vì vậy, chúng tôi đã có cơ hội tổ 
chức nhiều khóa thiền chung quanh các ca chăm sóc cận tử 
như vậy. 

Không có điều gì là vô ích - bất cứ điều gì ta làm, sẽ 
luôn có phản ứng, có hậu quả. Đó chính là luật nhân – quả. 

Chính vì tâm nguyện chân thành trong việc giúp đỡ 
những người sắp chết hoặc đã qua đời, Trung tâm 
Thabarwa hiện đang nhận được rất nhiều sự trợ lực vô hình 
- thậm chí từ cả những người đã khuất. 

Đây là một trong những nỗ lực hợp tác lớn nhất của 
Trung tâm Thabarwa. Vì vậy, chúng tôi không cần phải lo 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   421RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   421 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

421 
 

được. Chỉ khi có ai đó hỏi tôi những câu như thế này, tôi 
mới ngồi lại để tìm hiểu nguyên nhân và ý nghĩa phía sau. 
Nếu thật sự đây là một mối liên hệ nhân quả của nghiệp, thì 
có thể trong tương lai, Trung tâm Thabarwa sẽ có thể thành 
lập một khu nghĩa trang hay một “Nirvana” riêng - kết hợp 
cùng với trung tâm thiền hay tu viện. 

Bởi vì chúng tôi đã có mối liên hệ sâu sắc với những 
người sắp chết, và cả với những người đã qua đời, nên 
chúng tôi có thể tiếp tục làm việc cùng nhau - trong quá 
khứ, hiện tại, và chắc chắn cả trong tương lai. 

Về phần tôi, tôi luôn cố gắng hết sức để hỗ trợ những 
người đang cận tử, trong khả năng của mình. Tôi luôn nhấn 
mạnh đến sức mạnh của sự hợp tác. 

Mỗi khi tôi được mời đến giảng dạy cho một bệnh nhân 
đang hấp hối, tôi đều khuyến khích các đệ tử cùng hành 
thiền với bệnh nhân đó. Vì vậy, chúng tôi đã có cơ hội tổ 
chức nhiều khóa thiền chung quanh các ca chăm sóc cận tử 
như vậy. 

Không có điều gì là vô ích - bất cứ điều gì ta làm, sẽ 
luôn có phản ứng, có hậu quả. Đó chính là luật nhân – quả. 

Chính vì tâm nguyện chân thành trong việc giúp đỡ 
những người sắp chết hoặc đã qua đời, Trung tâm 
Thabarwa hiện đang nhận được rất nhiều sự trợ lực vô hình 
- thậm chí từ cả những người đã khuất. 

Đây là một trong những nỗ lực hợp tác lớn nhất của 
Trung tâm Thabarwa. Vì vậy, chúng tôi không cần phải lo 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

420 
 

cõi đời. Chính vì vậy, tôi không còn lo lắng về tuổi già, 
bệnh tật hay cái chết của chính mình. 

Bằng việc liên tục giảng dạy cho người cận tử, tôi đã trở 
nên chánh niệm hơn, cẩn trọng hơn - và có lẽ cũng nhờ nhân 
duyên đó mà tôi được trao cơ hội tổ chức các khóa thiền tại 
những nơi như nghĩa trang Vườn Tưởng Niệm Nirvana. 

Vì tôi đã và đang giúp đỡ những người sắp qua đời, có 
thể nhiều người trong số họ - sau khi qua đời - vẫn giữ một 
mong muốn mạnh mẽ được ở gần hoặc hỗ trợ tôi bằng cách 
nào đó. 

Điều này có thể lý giải vì sao, khi càng có nhiều người 
theo tôi đến Malaysia và Singapore, việc tổ chức các khóa 
thiền trở nên khó khăn hơn. Ngay lúc đó, chúng tôi lại có 
cơ hội tổ chức khóa thiền tại Vườn Tưởng Niệm Nirvana - 
ở cả Malaysia và Singapore. 

Tôi đã cúng dường các khóa thiền miễn phí, đặc biệt 
dành cho người già và người bệnh. Vì thế, tôi được cho 
phép sử dụng nghĩa trang mà không phải trả chi phí. Nếu 
tôi không đặc biệt nhấn mạnh đến việc giảng dạy cho người 
cận tử, có thể tôi đã không có được cơ hội quý báu này. Tất 
cả đều là nhân và quả. 

Tôi đã bắt đầu làm điều này từ năm 1999, và tôi tin rằng 
trong tương lai, tôi sẽ có thể tổ chức nhiều khóa thiền hơn 
nữa tại các nghĩa trang hoặc những nơi như Nirvana. Điều 
đó là chắc chắn. 

Nhưng tôi không bám chấp vào cách mình hành thiện, 
cũng không dính mắc vào kết quả hay lợi lạc mình nhận 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   420RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   420 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   420RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   420 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



421

Sayadaw Ashin Ottamathara 

421 
 

được. Chỉ khi có ai đó hỏi tôi những câu như thế này, tôi 
mới ngồi lại để tìm hiểu nguyên nhân và ý nghĩa phía sau. 
Nếu thật sự đây là một mối liên hệ nhân quả của nghiệp, thì 
có thể trong tương lai, Trung tâm Thabarwa sẽ có thể thành 
lập một khu nghĩa trang hay một “Nirvana” riêng - kết hợp 
cùng với trung tâm thiền hay tu viện. 

Bởi vì chúng tôi đã có mối liên hệ sâu sắc với những 
người sắp chết, và cả với những người đã qua đời, nên 
chúng tôi có thể tiếp tục làm việc cùng nhau - trong quá 
khứ, hiện tại, và chắc chắn cả trong tương lai. 

Về phần tôi, tôi luôn cố gắng hết sức để hỗ trợ những 
người đang cận tử, trong khả năng của mình. Tôi luôn nhấn 
mạnh đến sức mạnh của sự hợp tác. 

Mỗi khi tôi được mời đến giảng dạy cho một bệnh nhân 
đang hấp hối, tôi đều khuyến khích các đệ tử cùng hành 
thiền với bệnh nhân đó. Vì vậy, chúng tôi đã có cơ hội tổ 
chức nhiều khóa thiền chung quanh các ca chăm sóc cận tử 
như vậy. 

Không có điều gì là vô ích - bất cứ điều gì ta làm, sẽ 
luôn có phản ứng, có hậu quả. Đó chính là luật nhân – quả. 

Chính vì tâm nguyện chân thành trong việc giúp đỡ 
những người sắp chết hoặc đã qua đời, Trung tâm 
Thabarwa hiện đang nhận được rất nhiều sự trợ lực vô hình 
- thậm chí từ cả những người đã khuất. 

Đây là một trong những nỗ lực hợp tác lớn nhất của 
Trung tâm Thabarwa. Vì vậy, chúng tôi không cần phải lo 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   421RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   421 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

421 
 

được. Chỉ khi có ai đó hỏi tôi những câu như thế này, tôi 
mới ngồi lại để tìm hiểu nguyên nhân và ý nghĩa phía sau. 
Nếu thật sự đây là một mối liên hệ nhân quả của nghiệp, thì 
có thể trong tương lai, Trung tâm Thabarwa sẽ có thể thành 
lập một khu nghĩa trang hay một “Nirvana” riêng - kết hợp 
cùng với trung tâm thiền hay tu viện. 

Bởi vì chúng tôi đã có mối liên hệ sâu sắc với những 
người sắp chết, và cả với những người đã qua đời, nên 
chúng tôi có thể tiếp tục làm việc cùng nhau - trong quá 
khứ, hiện tại, và chắc chắn cả trong tương lai. 

Về phần tôi, tôi luôn cố gắng hết sức để hỗ trợ những 
người đang cận tử, trong khả năng của mình. Tôi luôn nhấn 
mạnh đến sức mạnh của sự hợp tác. 

Mỗi khi tôi được mời đến giảng dạy cho một bệnh nhân 
đang hấp hối, tôi đều khuyến khích các đệ tử cùng hành 
thiền với bệnh nhân đó. Vì vậy, chúng tôi đã có cơ hội tổ 
chức nhiều khóa thiền chung quanh các ca chăm sóc cận tử 
như vậy. 

Không có điều gì là vô ích - bất cứ điều gì ta làm, sẽ 
luôn có phản ứng, có hậu quả. Đó chính là luật nhân – quả. 

Chính vì tâm nguyện chân thành trong việc giúp đỡ 
những người sắp chết hoặc đã qua đời, Trung tâm 
Thabarwa hiện đang nhận được rất nhiều sự trợ lực vô hình 
- thậm chí từ cả những người đã khuất. 

Đây là một trong những nỗ lực hợp tác lớn nhất của 
Trung tâm Thabarwa. Vì vậy, chúng tôi không cần phải lo 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

420 
 

cõi đời. Chính vì vậy, tôi không còn lo lắng về tuổi già, 
bệnh tật hay cái chết của chính mình. 

Bằng việc liên tục giảng dạy cho người cận tử, tôi đã trở 
nên chánh niệm hơn, cẩn trọng hơn - và có lẽ cũng nhờ nhân 
duyên đó mà tôi được trao cơ hội tổ chức các khóa thiền tại 
những nơi như nghĩa trang Vườn Tưởng Niệm Nirvana. 

Vì tôi đã và đang giúp đỡ những người sắp qua đời, có 
thể nhiều người trong số họ - sau khi qua đời - vẫn giữ một 
mong muốn mạnh mẽ được ở gần hoặc hỗ trợ tôi bằng cách 
nào đó. 

Điều này có thể lý giải vì sao, khi càng có nhiều người 
theo tôi đến Malaysia và Singapore, việc tổ chức các khóa 
thiền trở nên khó khăn hơn. Ngay lúc đó, chúng tôi lại có 
cơ hội tổ chức khóa thiền tại Vườn Tưởng Niệm Nirvana - 
ở cả Malaysia và Singapore. 

Tôi đã cúng dường các khóa thiền miễn phí, đặc biệt 
dành cho người già và người bệnh. Vì thế, tôi được cho 
phép sử dụng nghĩa trang mà không phải trả chi phí. Nếu 
tôi không đặc biệt nhấn mạnh đến việc giảng dạy cho người 
cận tử, có thể tôi đã không có được cơ hội quý báu này. Tất 
cả đều là nhân và quả. 

Tôi đã bắt đầu làm điều này từ năm 1999, và tôi tin rằng 
trong tương lai, tôi sẽ có thể tổ chức nhiều khóa thiền hơn 
nữa tại các nghĩa trang hoặc những nơi như Nirvana. Điều 
đó là chắc chắn. 

Nhưng tôi không bám chấp vào cách mình hành thiện, 
cũng không dính mắc vào kết quả hay lợi lạc mình nhận 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   420RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   420 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   421RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   421 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



422

Sayadaw Ashin Ottamathara 

423 
 

Penang. Tôi cũng có cơ hội giảng dạy cho cộng đồng người 
Myanmar tại đây. 

Chính nhờ trải nghiệm cá nhân trong chuyến đi 
Malaysia – Singapore gần đây, tôi đã có thêm niềm tin rằng 
mình có thể tổ chức nhiều khóa thiền hơn trong tương lai. 

Việc thành lập các trung tâm phát triển mới tại Malaysia 
và Singapore là hoàn toàn khả thi, bởi vì tôi đã nhận được 
rất nhiều trải nghiệm tích cực từ cả hai quốc gia này. Đó là 
lý do vì sao tôi cần trở lại vào tháng Sáu. 

Về Sayalay Vijjacarana, cô ấy vẫn còn dính mắc vào 
tham ái - những cảm xúc ưa và ghét của mình. Cô ấy cần 
thực tập sự xả ly, nhưng việc buông xả một mình đối với cô 
là điều rất khó. Dạng dính mắc như vậy rất thường thấy, và 
tôi đã gặp rất nhiều ở phụ nữ. Nó gần như là một khuôn 
mẫu cảm xúc mặc định, một hệ quả đi kèm hay điểm yếu 
của thân nữ. 

Từ năm 2007, tôi đã bắt đầu giải quyết những vấn đề 
như thế này. Qua thời gian, tôi trở nên thuần thục hơn trong 
việc giúp người khác tìm được sự an hòa với nhau. 

Năm 2021, tôi bắt đầu làm công việc liên quan đến hòa 
bình quốc gia. Thông qua tiến trình ấy, tôi đã học được rất 
nhiều - đặc biệt là về con người, về bản chất của xung đột, 
và tôi nhận được nhiều bài học khi quan sát tình hình chính 
trị tại Myanmar. 

Chính nhờ công việc vì hòa bình quốc gia đó, sứ mệnh 
hiện tại của tôi trở nên dễ dàng hơn. Từ năm 2021 đến nay, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   423RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   423 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

423 
 

Penang. Tôi cũng có cơ hội giảng dạy cho cộng đồng người 
Myanmar tại đây. 

Chính nhờ trải nghiệm cá nhân trong chuyến đi 
Malaysia – Singapore gần đây, tôi đã có thêm niềm tin rằng 
mình có thể tổ chức nhiều khóa thiền hơn trong tương lai. 

Việc thành lập các trung tâm phát triển mới tại Malaysia 
và Singapore là hoàn toàn khả thi, bởi vì tôi đã nhận được 
rất nhiều trải nghiệm tích cực từ cả hai quốc gia này. Đó là 
lý do vì sao tôi cần trở lại vào tháng Sáu. 

Về Sayalay Vijjacarana, cô ấy vẫn còn dính mắc vào 
tham ái - những cảm xúc ưa và ghét của mình. Cô ấy cần 
thực tập sự xả ly, nhưng việc buông xả một mình đối với cô 
là điều rất khó. Dạng dính mắc như vậy rất thường thấy, và 
tôi đã gặp rất nhiều ở phụ nữ. Nó gần như là một khuôn 
mẫu cảm xúc mặc định, một hệ quả đi kèm hay điểm yếu 
của thân nữ. 

Từ năm 2007, tôi đã bắt đầu giải quyết những vấn đề 
như thế này. Qua thời gian, tôi trở nên thuần thục hơn trong 
việc giúp người khác tìm được sự an hòa với nhau. 

Năm 2021, tôi bắt đầu làm công việc liên quan đến hòa 
bình quốc gia. Thông qua tiến trình ấy, tôi đã học được rất 
nhiều - đặc biệt là về con người, về bản chất của xung đột, 
và tôi nhận được nhiều bài học khi quan sát tình hình chính 
trị tại Myanmar. 

Chính nhờ công việc vì hòa bình quốc gia đó, sứ mệnh 
hiện tại của tôi trở nên dễ dàng hơn. Từ năm 2021 đến nay, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

422 
 

sợ cái chết, hay lo sợ cho đời sau. Tất cả đã được chuẩn bị 
sẵn cho chúng ta. Chúng ta chỉ cần chết với chánh niệm. 

Trong chuyến thăm gần nhất đến Singapore và 
Malaysia, tôi vốn dự định sẽ bay sang Úc, nhưng visa đã bị 
từ chối, do tình hình chính trị tại Myanmar. Không chỉ hộ 
chiếu của tôi bị từ chối, mà ngay cả hộ chiếu của một phụ 
nữ Myanmar - là vợ của một công dân Úc - cũng bị từ chối. 
Điều này cho thấy rằng, đây không còn là nghiệp cá nhân, 
mà là nghiệp tập thể của cả đất nước Myanmar. 

Lúc đó, tôi buộc phải đưa ra quyết định. Thay vì bay 
đến Melbourne, tôi cần chọn một quốc gia khác. Vào thời 
điểm đó, Singapore là nơi thuận tiện nhất và có chuyến bay 
rẻ nhất. Vì vậy, dù tôi có muốn hay không, tôi cũng phải 
chọn Singapore. 

Một lý do khác là vì tôi đã xa Singapore nhiều năm. Tôi 
muốn biết tình hình hiện tại ở đó ra sao. Trước đây, tôi đã 
biết rõ tình hình cũ của Singapore từ chính trải nghiệm bản 
thân. Lần này, tôi muốn thấy sự đổi thay - cũng thông qua 
trải nghiệm trực tiếp. Đó là một trong những lý do chính 
khiến tôi bay từ Hawaii đến Singapore. 

Tôi có khả năng quan sát và học hỏi về con người và đất 
nước qua trải nghiệm trực tiếp, nên tôi cảm thấy cần phải 
đến - dù chỉ trong một thời gian ngắn. 

Và chính nhờ chuyến đi này đến Singapore, nhiều cánh 
cửa đã mở ra, đặc biệt là tại Malaysia: Tại Johor Bahru, tôi 
đã thăm trung tâm Thabarwa mới. Tôi có cơ hội giảng dạy 
cho các học viên nói tiếng Hoa tại Kuala Lumpur và 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   422RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   422 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   422RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   422 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



423

Sayadaw Ashin Ottamathara 

423 
 

Penang. Tôi cũng có cơ hội giảng dạy cho cộng đồng người 
Myanmar tại đây. 

Chính nhờ trải nghiệm cá nhân trong chuyến đi 
Malaysia – Singapore gần đây, tôi đã có thêm niềm tin rằng 
mình có thể tổ chức nhiều khóa thiền hơn trong tương lai. 

Việc thành lập các trung tâm phát triển mới tại Malaysia 
và Singapore là hoàn toàn khả thi, bởi vì tôi đã nhận được 
rất nhiều trải nghiệm tích cực từ cả hai quốc gia này. Đó là 
lý do vì sao tôi cần trở lại vào tháng Sáu. 

Về Sayalay Vijjacarana, cô ấy vẫn còn dính mắc vào 
tham ái - những cảm xúc ưa và ghét của mình. Cô ấy cần 
thực tập sự xả ly, nhưng việc buông xả một mình đối với cô 
là điều rất khó. Dạng dính mắc như vậy rất thường thấy, và 
tôi đã gặp rất nhiều ở phụ nữ. Nó gần như là một khuôn 
mẫu cảm xúc mặc định, một hệ quả đi kèm hay điểm yếu 
của thân nữ. 

Từ năm 2007, tôi đã bắt đầu giải quyết những vấn đề 
như thế này. Qua thời gian, tôi trở nên thuần thục hơn trong 
việc giúp người khác tìm được sự an hòa với nhau. 

Năm 2021, tôi bắt đầu làm công việc liên quan đến hòa 
bình quốc gia. Thông qua tiến trình ấy, tôi đã học được rất 
nhiều - đặc biệt là về con người, về bản chất của xung đột, 
và tôi nhận được nhiều bài học khi quan sát tình hình chính 
trị tại Myanmar. 

Chính nhờ công việc vì hòa bình quốc gia đó, sứ mệnh 
hiện tại của tôi trở nên dễ dàng hơn. Từ năm 2021 đến nay, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   423RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   423 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

423 
 

Penang. Tôi cũng có cơ hội giảng dạy cho cộng đồng người 
Myanmar tại đây. 

Chính nhờ trải nghiệm cá nhân trong chuyến đi 
Malaysia – Singapore gần đây, tôi đã có thêm niềm tin rằng 
mình có thể tổ chức nhiều khóa thiền hơn trong tương lai. 

Việc thành lập các trung tâm phát triển mới tại Malaysia 
và Singapore là hoàn toàn khả thi, bởi vì tôi đã nhận được 
rất nhiều trải nghiệm tích cực từ cả hai quốc gia này. Đó là 
lý do vì sao tôi cần trở lại vào tháng Sáu. 

Về Sayalay Vijjacarana, cô ấy vẫn còn dính mắc vào 
tham ái - những cảm xúc ưa và ghét của mình. Cô ấy cần 
thực tập sự xả ly, nhưng việc buông xả một mình đối với cô 
là điều rất khó. Dạng dính mắc như vậy rất thường thấy, và 
tôi đã gặp rất nhiều ở phụ nữ. Nó gần như là một khuôn 
mẫu cảm xúc mặc định, một hệ quả đi kèm hay điểm yếu 
của thân nữ. 

Từ năm 2007, tôi đã bắt đầu giải quyết những vấn đề 
như thế này. Qua thời gian, tôi trở nên thuần thục hơn trong 
việc giúp người khác tìm được sự an hòa với nhau. 

Năm 2021, tôi bắt đầu làm công việc liên quan đến hòa 
bình quốc gia. Thông qua tiến trình ấy, tôi đã học được rất 
nhiều - đặc biệt là về con người, về bản chất của xung đột, 
và tôi nhận được nhiều bài học khi quan sát tình hình chính 
trị tại Myanmar. 

Chính nhờ công việc vì hòa bình quốc gia đó, sứ mệnh 
hiện tại của tôi trở nên dễ dàng hơn. Từ năm 2021 đến nay, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

422 
 

sợ cái chết, hay lo sợ cho đời sau. Tất cả đã được chuẩn bị 
sẵn cho chúng ta. Chúng ta chỉ cần chết với chánh niệm. 

Trong chuyến thăm gần nhất đến Singapore và 
Malaysia, tôi vốn dự định sẽ bay sang Úc, nhưng visa đã bị 
từ chối, do tình hình chính trị tại Myanmar. Không chỉ hộ 
chiếu của tôi bị từ chối, mà ngay cả hộ chiếu của một phụ 
nữ Myanmar - là vợ của một công dân Úc - cũng bị từ chối. 
Điều này cho thấy rằng, đây không còn là nghiệp cá nhân, 
mà là nghiệp tập thể của cả đất nước Myanmar. 

Lúc đó, tôi buộc phải đưa ra quyết định. Thay vì bay 
đến Melbourne, tôi cần chọn một quốc gia khác. Vào thời 
điểm đó, Singapore là nơi thuận tiện nhất và có chuyến bay 
rẻ nhất. Vì vậy, dù tôi có muốn hay không, tôi cũng phải 
chọn Singapore. 

Một lý do khác là vì tôi đã xa Singapore nhiều năm. Tôi 
muốn biết tình hình hiện tại ở đó ra sao. Trước đây, tôi đã 
biết rõ tình hình cũ của Singapore từ chính trải nghiệm bản 
thân. Lần này, tôi muốn thấy sự đổi thay - cũng thông qua 
trải nghiệm trực tiếp. Đó là một trong những lý do chính 
khiến tôi bay từ Hawaii đến Singapore. 

Tôi có khả năng quan sát và học hỏi về con người và đất 
nước qua trải nghiệm trực tiếp, nên tôi cảm thấy cần phải 
đến - dù chỉ trong một thời gian ngắn. 

Và chính nhờ chuyến đi này đến Singapore, nhiều cánh 
cửa đã mở ra, đặc biệt là tại Malaysia: Tại Johor Bahru, tôi 
đã thăm trung tâm Thabarwa mới. Tôi có cơ hội giảng dạy 
cho các học viên nói tiếng Hoa tại Kuala Lumpur và 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   422RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   422 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   423RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   423 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



424

Sayadaw Ashin Ottamathara 

425 
 

chốn nào đó. Đó là gốc rễ của vấn đề: thói quen nắm giữ 
trong tâm. Nếu ta có thể học cách xả ly - dù chỉ một chút - 
thì vấn đề có thể tự nhiên tan biến. Tôi đã hỗ trợ mọi người 
làm dịu lại tâm thức, chuyển hóa thói quen nắm giữ của tâm 
họ. 

Và rồi dần dần, cả hai người - cũng có thể buông xả. 
Bây giờ, họ đã có thể cùng nhau an vui tại Singapore. 

Đây cũng chính là một sứ mệnh hòa bình - một hình 
thức của công việc Pháp (Dhamma work) giữa các cá nhân 
trong Trung tâm Thabarwa. 

Càng thành công trong việc chuyển hóa nội tâm giữa 
người với người, tôi càng tin chắc rằng mình có thể đóng 
góp cho hòa bình của cả một quốc gia. Đây là một tiến trình 
thử nghiệm liên tục trong từng khoảnh khắc. 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   425RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   425 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

425 
 

chốn nào đó. Đó là gốc rễ của vấn đề: thói quen nắm giữ 
trong tâm. Nếu ta có thể học cách xả ly - dù chỉ một chút - 
thì vấn đề có thể tự nhiên tan biến. Tôi đã hỗ trợ mọi người 
làm dịu lại tâm thức, chuyển hóa thói quen nắm giữ của tâm 
họ. 

Và rồi dần dần, cả hai người - cũng có thể buông xả. 
Bây giờ, họ đã có thể cùng nhau an vui tại Singapore. 

Đây cũng chính là một sứ mệnh hòa bình - một hình 
thức của công việc Pháp (Dhamma work) giữa các cá nhân 
trong Trung tâm Thabarwa. 

Càng thành công trong việc chuyển hóa nội tâm giữa 
người với người, tôi càng tin chắc rằng mình có thể đóng 
góp cho hòa bình của cả một quốc gia. Đây là một tiến trình 
thử nghiệm liên tục trong từng khoảnh khắc. 

 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

424 
 

những kinh nghiệm ấy giúp tôi ứng xử với các thử thách 
cảm xúc một cách điêu luyện hơn. 

Ngay trước chuyến đi lần này, tôi cũng đã nhận ra thói 
quen nắm giữ (chấp chặt) đang vận hành trong cả Sayalay 
Vijjacarana và Sayalay Pannavati. Thói quen nắm giữ và 
không thể xả ly - thường lan tỏa từ người này sang người 
khác (tâm truyền tâm). Vì vậy, việc họ làm việc cùng nhau 
trở nên khó khăn. 

Tôi hiểu điều đó, nên tôi cần đợi và cho thời gian giải 
quyết vấn đề. Sayalay Pannavati thì đã sắp xếp để mua vé 
máy bay đến Malaysia. Trong khi đó, Sayalay Vijjacarana 
lại không cho phép cô ấy theo sang Singapore. 

Tuy nhiên, tôi không bám chấp vào hoàn cảnh này. Tôi 
hiểu rõ về sự thay đổi của tâm và sự biến đổi của các điều 
kiện bên ngoài. Vì vậy, tôi phải kiên nhẫn, không vội mua 
vé cho Sayalay Pannavati quá sớm. Tôi vẫn chờ đợi sự thay 
đổi trong tâm của cô ấy. 

Chỉ khi cô ấy tự mình đưa ra quyết định về việc cầm cố 
thỏi vàng của mình để thanh toán cho Trung tâm Thabarwa 
tại Ấn Độ, sự chuyển hóa thật sự mới xảy ra. Đó là một 
bước ngoặt lớn đối với cô ấy vào tháng Sáu. Và chính lúc 
ấy tôi nhận được sự chấp thuận từ Sayalay Vijjacarana. 

Ngay khi đó, vị Sayalay kia cuối cùng đã đồng ý theo 
sang Singapore. Vì vậy, chúng tôi đã mua được vé bay vào 
ngày 5 tháng 6 năm 2025, kịp thời. 

Tất cả những việc này đều bắt nguồn từ sự bám chấp, 
chấp vào một người, một việc, một thời điểm hay một nơi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   424RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   424 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   424RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   424 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



425

Sayadaw Ashin Ottamathara 

425 
 

chốn nào đó. Đó là gốc rễ của vấn đề: thói quen nắm giữ 
trong tâm. Nếu ta có thể học cách xả ly - dù chỉ một chút - 
thì vấn đề có thể tự nhiên tan biến. Tôi đã hỗ trợ mọi người 
làm dịu lại tâm thức, chuyển hóa thói quen nắm giữ của tâm 
họ. 

Và rồi dần dần, cả hai người - cũng có thể buông xả. 
Bây giờ, họ đã có thể cùng nhau an vui tại Singapore. 

Đây cũng chính là một sứ mệnh hòa bình - một hình 
thức của công việc Pháp (Dhamma work) giữa các cá nhân 
trong Trung tâm Thabarwa. 

Càng thành công trong việc chuyển hóa nội tâm giữa 
người với người, tôi càng tin chắc rằng mình có thể đóng 
góp cho hòa bình của cả một quốc gia. Đây là một tiến trình 
thử nghiệm liên tục trong từng khoảnh khắc. 

 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   425RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   425 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

425 
 

chốn nào đó. Đó là gốc rễ của vấn đề: thói quen nắm giữ 
trong tâm. Nếu ta có thể học cách xả ly - dù chỉ một chút - 
thì vấn đề có thể tự nhiên tan biến. Tôi đã hỗ trợ mọi người 
làm dịu lại tâm thức, chuyển hóa thói quen nắm giữ của tâm 
họ. 

Và rồi dần dần, cả hai người - cũng có thể buông xả. 
Bây giờ, họ đã có thể cùng nhau an vui tại Singapore. 

Đây cũng chính là một sứ mệnh hòa bình - một hình 
thức của công việc Pháp (Dhamma work) giữa các cá nhân 
trong Trung tâm Thabarwa. 

Càng thành công trong việc chuyển hóa nội tâm giữa 
người với người, tôi càng tin chắc rằng mình có thể đóng 
góp cho hòa bình của cả một quốc gia. Đây là một tiến trình 
thử nghiệm liên tục trong từng khoảnh khắc. 

 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

424 
 

những kinh nghiệm ấy giúp tôi ứng xử với các thử thách 
cảm xúc một cách điêu luyện hơn. 

Ngay trước chuyến đi lần này, tôi cũng đã nhận ra thói 
quen nắm giữ (chấp chặt) đang vận hành trong cả Sayalay 
Vijjacarana và Sayalay Pannavati. Thói quen nắm giữ và 
không thể xả ly - thường lan tỏa từ người này sang người 
khác (tâm truyền tâm). Vì vậy, việc họ làm việc cùng nhau 
trở nên khó khăn. 

Tôi hiểu điều đó, nên tôi cần đợi và cho thời gian giải 
quyết vấn đề. Sayalay Pannavati thì đã sắp xếp để mua vé 
máy bay đến Malaysia. Trong khi đó, Sayalay Vijjacarana 
lại không cho phép cô ấy theo sang Singapore. 

Tuy nhiên, tôi không bám chấp vào hoàn cảnh này. Tôi 
hiểu rõ về sự thay đổi của tâm và sự biến đổi của các điều 
kiện bên ngoài. Vì vậy, tôi phải kiên nhẫn, không vội mua 
vé cho Sayalay Pannavati quá sớm. Tôi vẫn chờ đợi sự thay 
đổi trong tâm của cô ấy. 

Chỉ khi cô ấy tự mình đưa ra quyết định về việc cầm cố 
thỏi vàng của mình để thanh toán cho Trung tâm Thabarwa 
tại Ấn Độ, sự chuyển hóa thật sự mới xảy ra. Đó là một 
bước ngoặt lớn đối với cô ấy vào tháng Sáu. Và chính lúc 
ấy tôi nhận được sự chấp thuận từ Sayalay Vijjacarana. 

Ngay khi đó, vị Sayalay kia cuối cùng đã đồng ý theo 
sang Singapore. Vì vậy, chúng tôi đã mua được vé bay vào 
ngày 5 tháng 6 năm 2025, kịp thời. 

Tất cả những việc này đều bắt nguồn từ sự bám chấp, 
chấp vào một người, một việc, một thời điểm hay một nơi 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   424RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   424 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   425RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   425 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



426

Sayadaw Ashin Ottamathara 

427 
 

QUESTIONS ABOUT DHAMMA TEACHINGS, 
RELIGION, AND SPIRITUALITY 

NHỮNG THẮC MẮC VỀ GIÁO PHÁP, TÔN 
GIÁO VÀ TÂM LINH 

 

Question 1:  
Dear Sayadaw, could you explain about the 

phenomenon of sleep paralysis? Sometimes when I rest 
or sleep, I feel like a man is having sex with me - just an 
illusion, not real. 

Answer:   
That is your attachment to sexual contact. That’s why 

your attachment makes it feel real like this. You must not 
accept that, you should know that experience as it is. You 
must try to see the nothingness or selflessness of that 
experience. That experience, that suffering or feeling, is the 
object to be mindful of.  

Nothing is permanent, nothing is self, everything is 
selfless. So, we need to know the truth of every good or bad 
experience or action. In this way, such suffering or 
experiences will become less and less.  

I myself have experienced it, as a meditator, I once 
dreamed that I was forced to die. Someone was squeezing 
my neck, I couldn’t move, I was nearly dead, but I could 
wake up. That was because of my attachment. In my past 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   427RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   427 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

427 
 

QUESTIONS ABOUT DHAMMA TEACHINGS, 
RELIGION, AND SPIRITUALITY 

NHỮNG THẮC MẮC VỀ GIÁO PHÁP, TÔN 
GIÁO VÀ TÂM LINH 

 

Question 1:  
Dear Sayadaw, could you explain about the 

phenomenon of sleep paralysis? Sometimes when I rest 
or sleep, I feel like a man is having sex with me - just an 
illusion, not real. 

Answer:   
That is your attachment to sexual contact. That’s why 

your attachment makes it feel real like this. You must not 
accept that, you should know that experience as it is. You 
must try to see the nothingness or selflessness of that 
experience. That experience, that suffering or feeling, is the 
object to be mindful of.  

Nothing is permanent, nothing is self, everything is 
selfless. So, we need to know the truth of every good or bad 
experience or action. In this way, such suffering or 
experiences will become less and less.  

I myself have experienced it, as a meditator, I once 
dreamed that I was forced to die. Someone was squeezing 
my neck, I couldn’t move, I was nearly dead, but I could 
wake up. That was because of my attachment. In my past 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

426 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   426RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   426 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   426RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   426 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



427

Sayadaw Ashin Ottamathara 

427 
 

QUESTIONS ABOUT DHAMMA TEACHINGS, 
RELIGION, AND SPIRITUALITY 

NHỮNG THẮC MẮC VỀ GIÁO PHÁP, TÔN 
GIÁO VÀ TÂM LINH 

 

Question 1:  
Dear Sayadaw, could you explain about the 

phenomenon of sleep paralysis? Sometimes when I rest 
or sleep, I feel like a man is having sex with me - just an 
illusion, not real. 

Answer:   
That is your attachment to sexual contact. That’s why 

your attachment makes it feel real like this. You must not 
accept that, you should know that experience as it is. You 
must try to see the nothingness or selflessness of that 
experience. That experience, that suffering or feeling, is the 
object to be mindful of.  

Nothing is permanent, nothing is self, everything is 
selfless. So, we need to know the truth of every good or bad 
experience or action. In this way, such suffering or 
experiences will become less and less.  

I myself have experienced it, as a meditator, I once 
dreamed that I was forced to die. Someone was squeezing 
my neck, I couldn’t move, I was nearly dead, but I could 
wake up. That was because of my attachment. In my past 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   427RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   427 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

427 
 

QUESTIONS ABOUT DHAMMA TEACHINGS, 
RELIGION, AND SPIRITUALITY 

NHỮNG THẮC MẮC VỀ GIÁO PHÁP, TÔN 
GIÁO VÀ TÂM LINH 

 

Question 1:  
Dear Sayadaw, could you explain about the 

phenomenon of sleep paralysis? Sometimes when I rest 
or sleep, I feel like a man is having sex with me - just an 
illusion, not real. 

Answer:   
That is your attachment to sexual contact. That’s why 

your attachment makes it feel real like this. You must not 
accept that, you should know that experience as it is. You 
must try to see the nothingness or selflessness of that 
experience. That experience, that suffering or feeling, is the 
object to be mindful of.  

Nothing is permanent, nothing is self, everything is 
selfless. So, we need to know the truth of every good or bad 
experience or action. In this way, such suffering or 
experiences will become less and less.  

I myself have experienced it, as a meditator, I once 
dreamed that I was forced to die. Someone was squeezing 
my neck, I couldn’t move, I was nearly dead, but I could 
wake up. That was because of my attachment. In my past 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

426 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   426RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   426 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   427RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   427 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



428

Sayadaw Ashin Ottamathara 

429 
 

cause of our good and bad karma, that’s why we need to 
detach from good and bad experiences. If we cannot detach 
from good experiences or consequences, our success may 
have limits. But if we can detach, we can achieve success 
without limits. 

Câu hỏi 1:  Thưa Sayadaw, Ngài có thể giảng giải về 
hiện tượng bóng đè không? Đôi lúc, khi con nghỉ ngơi 
hay ngủ, con cảm giác như có một người đàn ông đang 
quan hệ với mình, nhưng chỉ là ảo giác, không có thật. 

Trả lời: 
Đó là do sự dính mắc về dục vọng nơi bạn. Chính sự 

dính mắc ấy khiến bạn cảm thấy nó như thật. Bạn không 
nên đồng hoá, mà chỉ thấy biết trải nghiệm chỉ là trải 
nghiệm mà thôi. Bạn cần cố gắng quán chiếu sự vô ngã của 
trải nghiệm ấy. Chính cảm giác, nỗi đau khổ hay cảm thọ 
ấy chính là đối tượng để chánh niệm. Không có gì là thường 
hằng, không có gì là tự ngã, tất cả đều vô ngã. Chúng ta cần 
thấy rõ sự thật với mọi nghiệp thiện hay ác, mọi kinh 
nghiệm tốt hay xấu. Như vậy, những nỗi khổ hay trải 
nghiệm như thế sẽ ngày càng giảm dần. 

Bản thân tôi, khi là một thiền sinh, cũng từng trải qua, 
có lần nằm mơ, tôi thấy mình bị ai đó siết cổ, không thể cử 
động, tưởng như sắp chết, nhưng rồi vẫn tỉnh dậy được. Đó 
chính là do sự dính mắc còn tồn dư. Có thể trong quá khứ 
tôi từng bị như vậy, từng làm như vậy với người khác, hoặc 
từng dính mắc vào nỗi khổ ấy. Chính sự dính mắc đã tạo ra 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   429RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   429 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

429 
 

cause of our good and bad karma, that’s why we need to 
detach from good and bad experiences. If we cannot detach 
from good experiences or consequences, our success may 
have limits. But if we can detach, we can achieve success 
without limits. 

Câu hỏi 1:  Thưa Sayadaw, Ngài có thể giảng giải về 
hiện tượng bóng đè không? Đôi lúc, khi con nghỉ ngơi 
hay ngủ, con cảm giác như có một người đàn ông đang 
quan hệ với mình, nhưng chỉ là ảo giác, không có thật. 

Trả lời: 
Đó là do sự dính mắc về dục vọng nơi bạn. Chính sự 

dính mắc ấy khiến bạn cảm thấy nó như thật. Bạn không 
nên đồng hoá, mà chỉ thấy biết trải nghiệm chỉ là trải 
nghiệm mà thôi. Bạn cần cố gắng quán chiếu sự vô ngã của 
trải nghiệm ấy. Chính cảm giác, nỗi đau khổ hay cảm thọ 
ấy chính là đối tượng để chánh niệm. Không có gì là thường 
hằng, không có gì là tự ngã, tất cả đều vô ngã. Chúng ta cần 
thấy rõ sự thật với mọi nghiệp thiện hay ác, mọi kinh 
nghiệm tốt hay xấu. Như vậy, những nỗi khổ hay trải 
nghiệm như thế sẽ ngày càng giảm dần. 

Bản thân tôi, khi là một thiền sinh, cũng từng trải qua, 
có lần nằm mơ, tôi thấy mình bị ai đó siết cổ, không thể cử 
động, tưởng như sắp chết, nhưng rồi vẫn tỉnh dậy được. Đó 
chính là do sự dính mắc còn tồn dư. Có thể trong quá khứ 
tôi từng bị như vậy, từng làm như vậy với người khác, hoặc 
từng dính mắc vào nỗi khổ ấy. Chính sự dính mắc đã tạo ra 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

428 
 

life, I may have experienced this, or I may have done this 
to others or I may have been attached to that suffering 
experience. That’s why attachment creates that kind of 
suffering again and again.  

If we cannot detach, we will surely experience the same 
in the future, physically as well. But I could successfully 
detach, that’s why there are no more dreams like this, I am 
safe now, no more physical experiences like this either. If I 
could not detach, I might experience it physically.  

Attachment is the creator, ignorance and attachment are 
the creators of good and bad incidents in our life - past, 
present, and future. So, if we can detach, we are safe. We 
need to detach from bad incidents, so we will believe in 
doing good deeds.  

Now I am teaching meditation, I believe in teaching 
meditation, I believe more and more people will understand 
my teaching. I believe that teaching meditation like this 
may spread to the public, to the world, this is believing in 
good consequences. That’s why it will happen, if I didn’t 
believe like this, I’m not sure I would get good results from 
teaching meditation. In the past, I didn’t believe in doing 
good deeds. Only by practicing meditation and doing good 
deeds practically, I came to believe in doing good deeds and 
the Buddha, Dhamma, and Saṅgha. That’s why I can use 
the power of the Buddha, Dhamma, and Saṅgha. In the past, 
I didn’t fully believe in the Buddha, Dhamma, and Saṅgha, 
that’s why I couldn’t use their power. Our attachment is the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   428RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   428 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   428RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   428 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



429

Sayadaw Ashin Ottamathara 

429 
 

cause of our good and bad karma, that’s why we need to 
detach from good and bad experiences. If we cannot detach 
from good experiences or consequences, our success may 
have limits. But if we can detach, we can achieve success 
without limits. 

Câu hỏi 1:  Thưa Sayadaw, Ngài có thể giảng giải về 
hiện tượng bóng đè không? Đôi lúc, khi con nghỉ ngơi 
hay ngủ, con cảm giác như có một người đàn ông đang 
quan hệ với mình, nhưng chỉ là ảo giác, không có thật. 

Trả lời: 
Đó là do sự dính mắc về dục vọng nơi bạn. Chính sự 

dính mắc ấy khiến bạn cảm thấy nó như thật. Bạn không 
nên đồng hoá, mà chỉ thấy biết trải nghiệm chỉ là trải 
nghiệm mà thôi. Bạn cần cố gắng quán chiếu sự vô ngã của 
trải nghiệm ấy. Chính cảm giác, nỗi đau khổ hay cảm thọ 
ấy chính là đối tượng để chánh niệm. Không có gì là thường 
hằng, không có gì là tự ngã, tất cả đều vô ngã. Chúng ta cần 
thấy rõ sự thật với mọi nghiệp thiện hay ác, mọi kinh 
nghiệm tốt hay xấu. Như vậy, những nỗi khổ hay trải 
nghiệm như thế sẽ ngày càng giảm dần. 

Bản thân tôi, khi là một thiền sinh, cũng từng trải qua, 
có lần nằm mơ, tôi thấy mình bị ai đó siết cổ, không thể cử 
động, tưởng như sắp chết, nhưng rồi vẫn tỉnh dậy được. Đó 
chính là do sự dính mắc còn tồn dư. Có thể trong quá khứ 
tôi từng bị như vậy, từng làm như vậy với người khác, hoặc 
từng dính mắc vào nỗi khổ ấy. Chính sự dính mắc đã tạo ra 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   429RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   429 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

429 
 

cause of our good and bad karma, that’s why we need to 
detach from good and bad experiences. If we cannot detach 
from good experiences or consequences, our success may 
have limits. But if we can detach, we can achieve success 
without limits. 

Câu hỏi 1:  Thưa Sayadaw, Ngài có thể giảng giải về 
hiện tượng bóng đè không? Đôi lúc, khi con nghỉ ngơi 
hay ngủ, con cảm giác như có một người đàn ông đang 
quan hệ với mình, nhưng chỉ là ảo giác, không có thật. 

Trả lời: 
Đó là do sự dính mắc về dục vọng nơi bạn. Chính sự 

dính mắc ấy khiến bạn cảm thấy nó như thật. Bạn không 
nên đồng hoá, mà chỉ thấy biết trải nghiệm chỉ là trải 
nghiệm mà thôi. Bạn cần cố gắng quán chiếu sự vô ngã của 
trải nghiệm ấy. Chính cảm giác, nỗi đau khổ hay cảm thọ 
ấy chính là đối tượng để chánh niệm. Không có gì là thường 
hằng, không có gì là tự ngã, tất cả đều vô ngã. Chúng ta cần 
thấy rõ sự thật với mọi nghiệp thiện hay ác, mọi kinh 
nghiệm tốt hay xấu. Như vậy, những nỗi khổ hay trải 
nghiệm như thế sẽ ngày càng giảm dần. 

Bản thân tôi, khi là một thiền sinh, cũng từng trải qua, 
có lần nằm mơ, tôi thấy mình bị ai đó siết cổ, không thể cử 
động, tưởng như sắp chết, nhưng rồi vẫn tỉnh dậy được. Đó 
chính là do sự dính mắc còn tồn dư. Có thể trong quá khứ 
tôi từng bị như vậy, từng làm như vậy với người khác, hoặc 
từng dính mắc vào nỗi khổ ấy. Chính sự dính mắc đã tạo ra 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

428 
 

life, I may have experienced this, or I may have done this 
to others or I may have been attached to that suffering 
experience. That’s why attachment creates that kind of 
suffering again and again.  

If we cannot detach, we will surely experience the same 
in the future, physically as well. But I could successfully 
detach, that’s why there are no more dreams like this, I am 
safe now, no more physical experiences like this either. If I 
could not detach, I might experience it physically.  

Attachment is the creator, ignorance and attachment are 
the creators of good and bad incidents in our life - past, 
present, and future. So, if we can detach, we are safe. We 
need to detach from bad incidents, so we will believe in 
doing good deeds.  

Now I am teaching meditation, I believe in teaching 
meditation, I believe more and more people will understand 
my teaching. I believe that teaching meditation like this 
may spread to the public, to the world, this is believing in 
good consequences. That’s why it will happen, if I didn’t 
believe like this, I’m not sure I would get good results from 
teaching meditation. In the past, I didn’t believe in doing 
good deeds. Only by practicing meditation and doing good 
deeds practically, I came to believe in doing good deeds and 
the Buddha, Dhamma, and Saṅgha. That’s why I can use 
the power of the Buddha, Dhamma, and Saṅgha. In the past, 
I didn’t fully believe in the Buddha, Dhamma, and Saṅgha, 
that’s why I couldn’t use their power. Our attachment is the 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   428RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   428 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   429RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   429 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



430

Sayadaw Ashin Ottamathara 

431 
 

Nhưng nếu có thể xả ly, thành tựu ấy sẽ vượt ra khỏi mọi 
giới hạn. 

Question 2:  
Dear Sayadaw, When I saw people donate, they 

would use the merit of the donation for their wish. For 
example, they wish for success, they wish for health, 
they wish for happiness - like that. They will use the 
donation-like money or other properties to share merit 
with those wishes. And I also try to practice, to check 
how it works. I want to know how it works. For 
example, I will not share the merit to the properties. I 
will share merit to understand your teaching, to 
understand Dhamma, and to detach.  

So my question is: to use the donation-like money 
donation, is it helpful to detach? Is it only helpful to 
detach from the money, or can it also be used to detach 
from ignorance and support the practice of mindfulness 
and detachment? I mean: the consequence of donation 
- for example, money - will it lead only to the cause of 
detachment from money only? Or will it also help or 
support other wishes as well? I mean, if I donate the 
money and I wish to have more property, for example, 
because like: if you give, then you will receive the same, 
so donating money means receiving money. That's 
normal.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   431RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   431 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

431 
 

Nhưng nếu có thể xả ly, thành tựu ấy sẽ vượt ra khỏi mọi 
giới hạn. 

Question 2:  
Dear Sayadaw, When I saw people donate, they 

would use the merit of the donation for their wish. For 
example, they wish for success, they wish for health, 
they wish for happiness - like that. They will use the 
donation-like money or other properties to share merit 
with those wishes. And I also try to practice, to check 
how it works. I want to know how it works. For 
example, I will not share the merit to the properties. I 
will share merit to understand your teaching, to 
understand Dhamma, and to detach.  

So my question is: to use the donation-like money 
donation, is it helpful to detach? Is it only helpful to 
detach from the money, or can it also be used to detach 
from ignorance and support the practice of mindfulness 
and detachment? I mean: the consequence of donation 
- for example, money - will it lead only to the cause of 
detachment from money only? Or will it also help or 
support other wishes as well? I mean, if I donate the 
money and I wish to have more property, for example, 
because like: if you give, then you will receive the same, 
so donating money means receiving money. That's 
normal.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

430 
 

những nỗi khổ lặp đi lặp lại. Nếu không xả ly được, chắc 
chắn sau này chúng ta sẽ còn gặp phải trải nghiệm tương 
tự, kể cả trên thân xác này. Nhưng nhờ xả ly thành công, 
tôi không còn mộng mị như thế nữa, thân tâm cũng được an 
ổn, không còn phải chịu đựng những cảm giác ấy. Nếu 
không thể xả ly, có thể tôi sẽ gặp phải trải nghiệm tương tự 
như vậy. 

Chính sự vô minh và dính mắc đã tạo ra mọi nghiệp 
thiện ác của con người - quá khứ, hiện tại và tương lai. Nếu 
biết xả ly, chúng ta sẽ được an ổn. Chúng ta cần xả ly đối 
với cả những điều xấu đã xảy ra. Như vậy, niềm tin vào việc 
làm thiện pháp sẽ càng vững mạnh. Hiện nay, tôi đang 
giảng dạy thiền, tôi tin rằng ngày càng nhiều người sẽ hiểu 
lời dạy này. Tôi tin rằng việc giảng dạy thiền như thế này 
sẽ lan toả khắp nơi trên thế giới - đó chính là lòng tin vào 
thành quả tốt đẹp. Vì có lòng tin ấy mà quả lành sẽ trổ, nếu 
tôi không tin như vậy, tôi không chắc mình có thể đạt được 
kết quả trong việc giảng dạy. 

Ngày xưa, tôi chưa thực sự tin vào thiện pháp. Chỉ nhờ 
hành thiền, thực hành các thiện pháp, tôi mới dần khởi lòng 
tin vào thiện pháp và Tam Bảo. Nhờ đó, tôi mới có thể 
nương tựa vào năng lực của Phật, Pháp, Tăng. Khi niềm tin 
ấy chưa trọn vẹn, tôi chưa thể nương tựa vào năng lực ấy. 
Chính sự dính mắc là nguyên nhân của nghiệp lành và 
nghiệp dữ. Bởi vậy, chúng ta cần xả ly cả những kinh 
nghiệm tốt lẫn xấu. Nếu không xả ly được ngay cả với 
những quả lành, sự thành tựu của chúng ta sẽ bị giới hạn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   430RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   430 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   430RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   430 11/10/25   11:41 AM11/10/25   11:41 AM



431

Sayadaw Ashin Ottamathara 

431 
 

Nhưng nếu có thể xả ly, thành tựu ấy sẽ vượt ra khỏi mọi 
giới hạn. 

Question 2:  
Dear Sayadaw, When I saw people donate, they 

would use the merit of the donation for their wish. For 
example, they wish for success, they wish for health, 
they wish for happiness - like that. They will use the 
donation-like money or other properties to share merit 
with those wishes. And I also try to practice, to check 
how it works. I want to know how it works. For 
example, I will not share the merit to the properties. I 
will share merit to understand your teaching, to 
understand Dhamma, and to detach.  

So my question is: to use the donation-like money 
donation, is it helpful to detach? Is it only helpful to 
detach from the money, or can it also be used to detach 
from ignorance and support the practice of mindfulness 
and detachment? I mean: the consequence of donation 
- for example, money - will it lead only to the cause of 
detachment from money only? Or will it also help or 
support other wishes as well? I mean, if I donate the 
money and I wish to have more property, for example, 
because like: if you give, then you will receive the same, 
so donating money means receiving money. That's 
normal.  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   431RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   431 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

431 
 

Nhưng nếu có thể xả ly, thành tựu ấy sẽ vượt ra khỏi mọi 
giới hạn. 

Question 2:  
Dear Sayadaw, When I saw people donate, they 

would use the merit of the donation for their wish. For 
example, they wish for success, they wish for health, 
they wish for happiness - like that. They will use the 
donation-like money or other properties to share merit 
with those wishes. And I also try to practice, to check 
how it works. I want to know how it works. For 
example, I will not share the merit to the properties. I 
will share merit to understand your teaching, to 
understand Dhamma, and to detach.  

So my question is: to use the donation-like money 
donation, is it helpful to detach? Is it only helpful to 
detach from the money, or can it also be used to detach 
from ignorance and support the practice of mindfulness 
and detachment? I mean: the consequence of donation 
- for example, money - will it lead only to the cause of 
detachment from money only? Or will it also help or 
support other wishes as well? I mean, if I donate the 
money and I wish to have more property, for example, 
because like: if you give, then you will receive the same, 
so donating money means receiving money. That's 
normal.  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

430 
 

những nỗi khổ lặp đi lặp lại. Nếu không xả ly được, chắc 
chắn sau này chúng ta sẽ còn gặp phải trải nghiệm tương 
tự, kể cả trên thân xác này. Nhưng nhờ xả ly thành công, 
tôi không còn mộng mị như thế nữa, thân tâm cũng được an 
ổn, không còn phải chịu đựng những cảm giác ấy. Nếu 
không thể xả ly, có thể tôi sẽ gặp phải trải nghiệm tương tự 
như vậy. 

Chính sự vô minh và dính mắc đã tạo ra mọi nghiệp 
thiện ác của con người - quá khứ, hiện tại và tương lai. Nếu 
biết xả ly, chúng ta sẽ được an ổn. Chúng ta cần xả ly đối 
với cả những điều xấu đã xảy ra. Như vậy, niềm tin vào việc 
làm thiện pháp sẽ càng vững mạnh. Hiện nay, tôi đang 
giảng dạy thiền, tôi tin rằng ngày càng nhiều người sẽ hiểu 
lời dạy này. Tôi tin rằng việc giảng dạy thiền như thế này 
sẽ lan toả khắp nơi trên thế giới - đó chính là lòng tin vào 
thành quả tốt đẹp. Vì có lòng tin ấy mà quả lành sẽ trổ, nếu 
tôi không tin như vậy, tôi không chắc mình có thể đạt được 
kết quả trong việc giảng dạy. 

Ngày xưa, tôi chưa thực sự tin vào thiện pháp. Chỉ nhờ 
hành thiền, thực hành các thiện pháp, tôi mới dần khởi lòng 
tin vào thiện pháp và Tam Bảo. Nhờ đó, tôi mới có thể 
nương tựa vào năng lực của Phật, Pháp, Tăng. Khi niềm tin 
ấy chưa trọn vẹn, tôi chưa thể nương tựa vào năng lực ấy. 
Chính sự dính mắc là nguyên nhân của nghiệp lành và 
nghiệp dữ. Bởi vậy, chúng ta cần xả ly cả những kinh 
nghiệm tốt lẫn xấu. Nếu không xả ly được ngay cả với 
những quả lành, sự thành tựu của chúng ta sẽ bị giới hạn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   430RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   430 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   431RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   431 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



432

Sayadaw Ashin Ottamathara 

433 
 

Dhamma, not fulfilling the need of the Dhamma; therefore, 
the Dhamma will not fulfill our need. 

In normal, doing good deeds without concerning with 
Buddha, Dhamma, Sangha is not most powerful. The 
consequence will be normal. Doing good deeds concerned 
with Buddha, Dhamma, or Sangha can create greater 
merits, and then the consequence or effect will also be 
really great. Before I practiced meditation, I used my life 
and my belongings only traditionally, the same as the 
people who are doing good things in society. Only when I 
started the practice of meditation, by keeping precepts, I 
become concerned with Buddha, Dhamma, and Sangha 
more deeply. In this way, I can make use of my life and 
property to serve the great deeds - merits concerned with 
Buddha, Dhamma, and Sangha. In this way, I am receiving 
the great, deep benefit all the time. 

 Câu hỏi 2: Chúng ta có thể sử dụng phước báu của 
việc cúng dường tài sản - ví dụ như là tiền, hoặc là nhà 
đất, v.v. - để có thể hồi hướng cho những việc khác, ví 
dụ như là việc có thể hiểu được Pháp hay hành được 
Pháp, hay không? Vì đúng theo nhân quả thì, nếu như 
cúng dường tiền thì sẽ nhận lại được tiền - kiểu như vậy. 
Thì con muốn biết rằng: có thể sử dụng phước đó để hồi 
hướng cho những thiện pháp khác được hay không ạ? 

Trả lời: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   433RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   433 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

433 
 

Dhamma, not fulfilling the need of the Dhamma; therefore, 
the Dhamma will not fulfill our need. 

In normal, doing good deeds without concerning with 
Buddha, Dhamma, Sangha is not most powerful. The 
consequence will be normal. Doing good deeds concerned 
with Buddha, Dhamma, or Sangha can create greater 
merits, and then the consequence or effect will also be 
really great. Before I practiced meditation, I used my life 
and my belongings only traditionally, the same as the 
people who are doing good things in society. Only when I 
started the practice of meditation, by keeping precepts, I 
become concerned with Buddha, Dhamma, and Sangha 
more deeply. In this way, I can make use of my life and 
property to serve the great deeds - merits concerned with 
Buddha, Dhamma, and Sangha. In this way, I am receiving 
the great, deep benefit all the time. 

 Câu hỏi 2: Chúng ta có thể sử dụng phước báu của 
việc cúng dường tài sản - ví dụ như là tiền, hoặc là nhà 
đất, v.v. - để có thể hồi hướng cho những việc khác, ví 
dụ như là việc có thể hiểu được Pháp hay hành được 
Pháp, hay không? Vì đúng theo nhân quả thì, nếu như 
cúng dường tiền thì sẽ nhận lại được tiền - kiểu như vậy. 
Thì con muốn biết rằng: có thể sử dụng phước đó để hồi 
hướng cho những thiện pháp khác được hay không ạ? 

Trả lời: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

432 
 

But I want to understand: if I donate money and I 
wish to understand the Dhamma, is that okay? Can it 
lead to that kind of result? Because, as I understand, it’s 
just our mind - our action is a donation of money, but 
our mind will have a different journey, a different wish, 
connected to that money or connected to that action of 
donation. 

Answer: 
It is possible to pay attention to the mind. What we 

donate or give should not be important. We can donate or 
give money, or food, or medicine, or property. We should 
not pay attention to the object of giving or donation. We 
can pay attention to the mind. It is better to fulfill the need 
of the receiver or taker. If he wants money, we can give him 
money. If he wants food, we should give him food. 
Fulfilling the need of the mind is the cause of fulfilling the 
need of the donor. For me, I used to - I emphasize the mind. 
So in doing good deeds, I will try to fulfill the needs of the 
receiver. That's why my desire will be fulfilled. Because of 
giving money, this action can be receiving money. But we 
should not emphasize the result - we should emphasize on 
the mind. This is the right method for doing good deeds. 
This is doing good deeds by using the mind of Buddha, 
Dhamma, Sangha - this is fulfilling the need of Dhamma. 
So also Dhamma will fulfill our needs in return. No matter 
what, doing good deeds is not much concerned with 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   432RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   432 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   432RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   432 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



433

Sayadaw Ashin Ottamathara 

433 
 

Dhamma, not fulfilling the need of the Dhamma; therefore, 
the Dhamma will not fulfill our need. 

In normal, doing good deeds without concerning with 
Buddha, Dhamma, Sangha is not most powerful. The 
consequence will be normal. Doing good deeds concerned 
with Buddha, Dhamma, or Sangha can create greater 
merits, and then the consequence or effect will also be 
really great. Before I practiced meditation, I used my life 
and my belongings only traditionally, the same as the 
people who are doing good things in society. Only when I 
started the practice of meditation, by keeping precepts, I 
become concerned with Buddha, Dhamma, and Sangha 
more deeply. In this way, I can make use of my life and 
property to serve the great deeds - merits concerned with 
Buddha, Dhamma, and Sangha. In this way, I am receiving 
the great, deep benefit all the time. 

 Câu hỏi 2: Chúng ta có thể sử dụng phước báu của 
việc cúng dường tài sản - ví dụ như là tiền, hoặc là nhà 
đất, v.v. - để có thể hồi hướng cho những việc khác, ví 
dụ như là việc có thể hiểu được Pháp hay hành được 
Pháp, hay không? Vì đúng theo nhân quả thì, nếu như 
cúng dường tiền thì sẽ nhận lại được tiền - kiểu như vậy. 
Thì con muốn biết rằng: có thể sử dụng phước đó để hồi 
hướng cho những thiện pháp khác được hay không ạ? 

Trả lời: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   433RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   433 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

433 
 

Dhamma, not fulfilling the need of the Dhamma; therefore, 
the Dhamma will not fulfill our need. 

In normal, doing good deeds without concerning with 
Buddha, Dhamma, Sangha is not most powerful. The 
consequence will be normal. Doing good deeds concerned 
with Buddha, Dhamma, or Sangha can create greater 
merits, and then the consequence or effect will also be 
really great. Before I practiced meditation, I used my life 
and my belongings only traditionally, the same as the 
people who are doing good things in society. Only when I 
started the practice of meditation, by keeping precepts, I 
become concerned with Buddha, Dhamma, and Sangha 
more deeply. In this way, I can make use of my life and 
property to serve the great deeds - merits concerned with 
Buddha, Dhamma, and Sangha. In this way, I am receiving 
the great, deep benefit all the time. 

 Câu hỏi 2: Chúng ta có thể sử dụng phước báu của 
việc cúng dường tài sản - ví dụ như là tiền, hoặc là nhà 
đất, v.v. - để có thể hồi hướng cho những việc khác, ví 
dụ như là việc có thể hiểu được Pháp hay hành được 
Pháp, hay không? Vì đúng theo nhân quả thì, nếu như 
cúng dường tiền thì sẽ nhận lại được tiền - kiểu như vậy. 
Thì con muốn biết rằng: có thể sử dụng phước đó để hồi 
hướng cho những thiện pháp khác được hay không ạ? 

Trả lời: 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

432 
 

But I want to understand: if I donate money and I 
wish to understand the Dhamma, is that okay? Can it 
lead to that kind of result? Because, as I understand, it’s 
just our mind - our action is a donation of money, but 
our mind will have a different journey, a different wish, 
connected to that money or connected to that action of 
donation. 

Answer: 
It is possible to pay attention to the mind. What we 

donate or give should not be important. We can donate or 
give money, or food, or medicine, or property. We should 
not pay attention to the object of giving or donation. We 
can pay attention to the mind. It is better to fulfill the need 
of the receiver or taker. If he wants money, we can give him 
money. If he wants food, we should give him food. 
Fulfilling the need of the mind is the cause of fulfilling the 
need of the donor. For me, I used to - I emphasize the mind. 
So in doing good deeds, I will try to fulfill the needs of the 
receiver. That's why my desire will be fulfilled. Because of 
giving money, this action can be receiving money. But we 
should not emphasize the result - we should emphasize on 
the mind. This is the right method for doing good deeds. 
This is doing good deeds by using the mind of Buddha, 
Dhamma, Sangha - this is fulfilling the need of Dhamma. 
So also Dhamma will fulfill our needs in return. No matter 
what, doing good deeds is not much concerned with 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   432RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   432 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   433RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   433 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



434

Sayadaw Ashin Ottamathara 

435 
 

phước báu thù thắng. Vì vậy, kết quả cũng sẽ là tốt nhất. 
Trước khi thực hành thiền, tôi sử dụng cuộc sống và tài sản 
của mình một cách truyền thống, giống như những người 
khác đang làm việc thiện ở trong xã hội. Chỉ sau khi thực 
hành thiền, bằng việc giữ giới, tôi trở nên gắn kết sâu sắc 
hơn tới Phật, Pháp, Tăng. Bằng cách này, tôi có thể sử dụng 
cuộc đời và tài sản của mình để có thể tích lũy được những 
phước báu thù thắng nhất liên quan tới Phật, Pháp, Tăng. 
Và như thế, tôi có thể nhận được những phước báu lớn nhất 
- trong hầu hết, trong toàn thời gian. 

Question 3:  
What is the condition for the Buddha's sāsana to be 

maintained? If now we have the Buddha, Dhamma, and 
Sangha - and if we are lacking one of them - then can 
Buddhism, or the Buddha sāsana, still exist? The second 
question is: without monks and nuns, can the Buddha 
sāsana exist or be maintained? This is the question: can 
the Buddha sāsana- announced by the Buddha - exist or 
not? And what is the condition for the Buddha sāsana 
to be maintained in the long term?   

Answer: 
Because of monks and nuns, laypeople can support or 

donate to the Sangha, Buddha, and Dhamma, Sangha. If 
there are no monks and no nuns, the laypeople may not be 
able to support and take a lot of concern with Buddha, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   435RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   435 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

435 
 

phước báu thù thắng. Vì vậy, kết quả cũng sẽ là tốt nhất. 
Trước khi thực hành thiền, tôi sử dụng cuộc sống và tài sản 
của mình một cách truyền thống, giống như những người 
khác đang làm việc thiện ở trong xã hội. Chỉ sau khi thực 
hành thiền, bằng việc giữ giới, tôi trở nên gắn kết sâu sắc 
hơn tới Phật, Pháp, Tăng. Bằng cách này, tôi có thể sử dụng 
cuộc đời và tài sản của mình để có thể tích lũy được những 
phước báu thù thắng nhất liên quan tới Phật, Pháp, Tăng. 
Và như thế, tôi có thể nhận được những phước báu lớn nhất 
- trong hầu hết, trong toàn thời gian. 

Question 3:  
What is the condition for the Buddha's sāsana to be 

maintained? If now we have the Buddha, Dhamma, and 
Sangha - and if we are lacking one of them - then can 
Buddhism, or the Buddha sāsana, still exist? The second 
question is: without monks and nuns, can the Buddha 
sāsana exist or be maintained? This is the question: can 
the Buddha sāsana- announced by the Buddha - exist or 
not? And what is the condition for the Buddha sāsana 
to be maintained in the long term?   

Answer: 
Because of monks and nuns, laypeople can support or 

donate to the Sangha, Buddha, and Dhamma, Sangha. If 
there are no monks and no nuns, the laypeople may not be 
able to support and take a lot of concern with Buddha, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

434 
 

Chú ý vào tâm là việc hoàn toàn khả thi. Những gì chúng 
ta cúng dường hay cho đi thì không nên quan trọng hóa - 
nó không quan trọng. Chúng ta có thể cúng dường tiền, thức 
ăn, hay là tài sản, v.v... Chúng ta không nên chú ý vào đối 
tượng, vào vật cúng dường; mà chúng ta nên chú ý vào tâm. 
Sẽ tốt hơn nếu như chúng ta có thể đáp ứng được nhu cầu 
của người nhận - ví dụ như nếu anh ấy muốn, cần tiền, thì 
chúng ta sẽ cho tiền - nếu như anh ta cần thức ăn thì ta cho 
thức ăn. Việc đáp ứng được nhu cầu của tâm chính là nhân 
để có thể được đáp ứng những mong muốn của người bố 
thí. Với tôi, tôi tập trung vào tâm, và tôi cố gắng để có thể 
đáp ứng được mong muốn của người nhận. Vì thế mà những 
mong muốn của tôi cũng sẽ được đáp ứng. Bởi vì việc cúng 
dường tài sản, tiền bạc, thì ngược lại cũng sẽ nhận được tài 
sản và tiền bạc. Nhưng chúng ta không nên tập trung vào 
vật chất, mà nên tập trung vào tâm. Đây chính là phương 
thức để làm thiện pháp đúng đắn. Đây chính là cách làm 
thiện pháp bằng cách sử dụng Pháp - hay Phật, Pháp, Tăng. 
Nếu như chúng ta có thể đáp ứng được nhu cầu của Pháp, 
thì Pháp cũng sẽ đáp ứng nhu cầu của chúng ta. Những việc 
làm thiện pháp bình thường thì không đáp ứng hết được nhu 
cầu của Pháp. Vì vậy mà Pháp sẽ không đáp ứng hết nhu 
cầu của chúng ta. 

Bởi vì những việc thiện pháp bình thường mà không liên 
quan đến Phật, Pháp, Tăng thì sẽ không có nhiều sức mạnh, 
và cũng sẽ chỉ cho kết quả bình thường. Những thiện pháp 
mà liên quan tới Phật, Pháp, Tăng có thể tạo ra được những 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   434RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   434 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   434RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   434 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



435

Sayadaw Ashin Ottamathara 

435 
 

phước báu thù thắng. Vì vậy, kết quả cũng sẽ là tốt nhất. 
Trước khi thực hành thiền, tôi sử dụng cuộc sống và tài sản 
của mình một cách truyền thống, giống như những người 
khác đang làm việc thiện ở trong xã hội. Chỉ sau khi thực 
hành thiền, bằng việc giữ giới, tôi trở nên gắn kết sâu sắc 
hơn tới Phật, Pháp, Tăng. Bằng cách này, tôi có thể sử dụng 
cuộc đời và tài sản của mình để có thể tích lũy được những 
phước báu thù thắng nhất liên quan tới Phật, Pháp, Tăng. 
Và như thế, tôi có thể nhận được những phước báu lớn nhất 
- trong hầu hết, trong toàn thời gian. 

Question 3:  
What is the condition for the Buddha's sāsana to be 

maintained? If now we have the Buddha, Dhamma, and 
Sangha - and if we are lacking one of them - then can 
Buddhism, or the Buddha sāsana, still exist? The second 
question is: without monks and nuns, can the Buddha 
sāsana exist or be maintained? This is the question: can 
the Buddha sāsana- announced by the Buddha - exist or 
not? And what is the condition for the Buddha sāsana 
to be maintained in the long term?   

Answer: 
Because of monks and nuns, laypeople can support or 

donate to the Sangha, Buddha, and Dhamma, Sangha. If 
there are no monks and no nuns, the laypeople may not be 
able to support and take a lot of concern with Buddha, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   435RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   435 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

435 
 

phước báu thù thắng. Vì vậy, kết quả cũng sẽ là tốt nhất. 
Trước khi thực hành thiền, tôi sử dụng cuộc sống và tài sản 
của mình một cách truyền thống, giống như những người 
khác đang làm việc thiện ở trong xã hội. Chỉ sau khi thực 
hành thiền, bằng việc giữ giới, tôi trở nên gắn kết sâu sắc 
hơn tới Phật, Pháp, Tăng. Bằng cách này, tôi có thể sử dụng 
cuộc đời và tài sản của mình để có thể tích lũy được những 
phước báu thù thắng nhất liên quan tới Phật, Pháp, Tăng. 
Và như thế, tôi có thể nhận được những phước báu lớn nhất 
- trong hầu hết, trong toàn thời gian. 

Question 3:  
What is the condition for the Buddha's sāsana to be 

maintained? If now we have the Buddha, Dhamma, and 
Sangha - and if we are lacking one of them - then can 
Buddhism, or the Buddha sāsana, still exist? The second 
question is: without monks and nuns, can the Buddha 
sāsana exist or be maintained? This is the question: can 
the Buddha sāsana- announced by the Buddha - exist or 
not? And what is the condition for the Buddha sāsana 
to be maintained in the long term?   

Answer: 
Because of monks and nuns, laypeople can support or 

donate to the Sangha, Buddha, and Dhamma, Sangha. If 
there are no monks and no nuns, the laypeople may not be 
able to support and take a lot of concern with Buddha, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

434 
 

Chú ý vào tâm là việc hoàn toàn khả thi. Những gì chúng 
ta cúng dường hay cho đi thì không nên quan trọng hóa - 
nó không quan trọng. Chúng ta có thể cúng dường tiền, thức 
ăn, hay là tài sản, v.v... Chúng ta không nên chú ý vào đối 
tượng, vào vật cúng dường; mà chúng ta nên chú ý vào tâm. 
Sẽ tốt hơn nếu như chúng ta có thể đáp ứng được nhu cầu 
của người nhận - ví dụ như nếu anh ấy muốn, cần tiền, thì 
chúng ta sẽ cho tiền - nếu như anh ta cần thức ăn thì ta cho 
thức ăn. Việc đáp ứng được nhu cầu của tâm chính là nhân 
để có thể được đáp ứng những mong muốn của người bố 
thí. Với tôi, tôi tập trung vào tâm, và tôi cố gắng để có thể 
đáp ứng được mong muốn của người nhận. Vì thế mà những 
mong muốn của tôi cũng sẽ được đáp ứng. Bởi vì việc cúng 
dường tài sản, tiền bạc, thì ngược lại cũng sẽ nhận được tài 
sản và tiền bạc. Nhưng chúng ta không nên tập trung vào 
vật chất, mà nên tập trung vào tâm. Đây chính là phương 
thức để làm thiện pháp đúng đắn. Đây chính là cách làm 
thiện pháp bằng cách sử dụng Pháp - hay Phật, Pháp, Tăng. 
Nếu như chúng ta có thể đáp ứng được nhu cầu của Pháp, 
thì Pháp cũng sẽ đáp ứng nhu cầu của chúng ta. Những việc 
làm thiện pháp bình thường thì không đáp ứng hết được nhu 
cầu của Pháp. Vì vậy mà Pháp sẽ không đáp ứng hết nhu 
cầu của chúng ta. 

Bởi vì những việc thiện pháp bình thường mà không liên 
quan đến Phật, Pháp, Tăng thì sẽ không có nhiều sức mạnh, 
và cũng sẽ chỉ cho kết quả bình thường. Những thiện pháp 
mà liên quan tới Phật, Pháp, Tăng có thể tạo ra được những 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   434RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   434 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   435RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   435 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



436

Sayadaw Ashin Ottamathara 

437 
 

thể trở thành những người lãnh đạo trong Phật giáo như là 
Tăng đoàn. 

Việc dạy và học Phật Pháp, và thực hành thiền, thực 
hành đúng như những lời dạy của Đức Phật - chính là điều 
kiện để Phật Pháp có thể tồn tại trong dài hạn và lâu dài. 
Làm như vậy chính là cách để đạo Phật có thể tồn tại lâu 
dài. Chúng ta đang dạy, và chúng ta đang chia sẻ những 
kinh nghiệm, đặt câu hỏi và trả lời những câu hỏi. Chúng ta 
học hỏi từ những người xung quanh, và chúng ta làm thiện 
pháp cùng nhau. Và chúng ta cũng đang rời khỏi xã hội 
bằng việc trở thành chư Tăng Ni và những người thiền sinh. 
Chúng ta giúp đỡ lẫn nhau. Làm thiện pháp như thế này thì 
có thể lan tỏa được Chánh Pháp đến toàn thế giới. 

 

Question 4: 
Dear Sayadaw, people have the freedom to believe, 

and when they believe, they will experience what they 
believe. For example, Buddhism. Because we are 
learning Buddhism, we believe in it, so it becomes our 
religion and it will happen.  

But for me, I think that there is no religion at all. 
Maybe it's just a path to live well, to be better, to live a 
good life. It's just a good path to live, not a religion. 
Religions do not really exist. Is it correct? Does 
Buddhism as a religion not exist? I see that deep inside, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   437RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   437 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

437 
 

thể trở thành những người lãnh đạo trong Phật giáo như là 
Tăng đoàn. 

Việc dạy và học Phật Pháp, và thực hành thiền, thực 
hành đúng như những lời dạy của Đức Phật - chính là điều 
kiện để Phật Pháp có thể tồn tại trong dài hạn và lâu dài. 
Làm như vậy chính là cách để đạo Phật có thể tồn tại lâu 
dài. Chúng ta đang dạy, và chúng ta đang chia sẻ những 
kinh nghiệm, đặt câu hỏi và trả lời những câu hỏi. Chúng ta 
học hỏi từ những người xung quanh, và chúng ta làm thiện 
pháp cùng nhau. Và chúng ta cũng đang rời khỏi xã hội 
bằng việc trở thành chư Tăng Ni và những người thiền sinh. 
Chúng ta giúp đỡ lẫn nhau. Làm thiện pháp như thế này thì 
có thể lan tỏa được Chánh Pháp đến toàn thế giới. 

 

Question 4: 
Dear Sayadaw, people have the freedom to believe, 

and when they believe, they will experience what they 
believe. For example, Buddhism. Because we are 
learning Buddhism, we believe in it, so it becomes our 
religion and it will happen.  

But for me, I think that there is no religion at all. 
Maybe it's just a path to live well, to be better, to live a 
good life. It's just a good path to live, not a religion. 
Religions do not really exist. Is it correct? Does 
Buddhism as a religion not exist? I see that deep inside, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

436 
 

Dhamma, and Sangha. It is harder, because laypeople are 
busy with social activities. That’s why they are not able to 
be leaders in Buddhism - as Buddha, as Sangha, or monks 
or nuns.  

Learning and teaching Buddhist literature, and 
practicing according to Buddhist literature, meditating and 
teaching according to Buddhist literature, are the conditions 
to help the Buddha sāsana survive for a long time.  

What we are doing now is also the way to help the 
Buddha sāsana survive for a long time. We are teaching and 
learning meditation. We are sharing our experience. We are 
asking and answering questions. We are learning from each 
other. We are doing good deeds together. We are detaching 
from society as monks, nuns, and meditators. We are 
helping each other. That’s why doing good deeds like this 
is spreading to the whole world. 

Câu hỏi 3: Trong Tam Bảo, nếu như thiếu một trong 
ba, thì Phật Pháp có thể tồn tại được hay không? Hay 
nói cách khác, nếu như không có chư Tăng, thì đạo Phật 
có tồn tại được hay không? 

Trả lời: 
Bởi vì có chư Tăng Ni mà những người cư sĩ có thể hỗ 

trợ và cúng dường liên quan đến Phật, Pháp, Tăng. Nếu như 
không có chư Tăng Ni, thì những người cư sĩ sẽ không thể 
nào hỗ trợ hay cúng dường nhiều cho Phật, Pháp, Tăng 
được. Bởi vì những người cư sĩ thì họ bận rộn với việc làm, 
những công việc ngoài xã hội. Vì thế, họ rất là khó để có 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   436RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   436 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   436RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   436 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



437

Sayadaw Ashin Ottamathara 

437 
 

thể trở thành những người lãnh đạo trong Phật giáo như là 
Tăng đoàn. 

Việc dạy và học Phật Pháp, và thực hành thiền, thực 
hành đúng như những lời dạy của Đức Phật - chính là điều 
kiện để Phật Pháp có thể tồn tại trong dài hạn và lâu dài. 
Làm như vậy chính là cách để đạo Phật có thể tồn tại lâu 
dài. Chúng ta đang dạy, và chúng ta đang chia sẻ những 
kinh nghiệm, đặt câu hỏi và trả lời những câu hỏi. Chúng ta 
học hỏi từ những người xung quanh, và chúng ta làm thiện 
pháp cùng nhau. Và chúng ta cũng đang rời khỏi xã hội 
bằng việc trở thành chư Tăng Ni và những người thiền sinh. 
Chúng ta giúp đỡ lẫn nhau. Làm thiện pháp như thế này thì 
có thể lan tỏa được Chánh Pháp đến toàn thế giới. 

 

Question 4: 
Dear Sayadaw, people have the freedom to believe, 

and when they believe, they will experience what they 
believe. For example, Buddhism. Because we are 
learning Buddhism, we believe in it, so it becomes our 
religion and it will happen.  

But for me, I think that there is no religion at all. 
Maybe it's just a path to live well, to be better, to live a 
good life. It's just a good path to live, not a religion. 
Religions do not really exist. Is it correct? Does 
Buddhism as a religion not exist? I see that deep inside, 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   437RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   437 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

437 
 

thể trở thành những người lãnh đạo trong Phật giáo như là 
Tăng đoàn. 

Việc dạy và học Phật Pháp, và thực hành thiền, thực 
hành đúng như những lời dạy của Đức Phật - chính là điều 
kiện để Phật Pháp có thể tồn tại trong dài hạn và lâu dài. 
Làm như vậy chính là cách để đạo Phật có thể tồn tại lâu 
dài. Chúng ta đang dạy, và chúng ta đang chia sẻ những 
kinh nghiệm, đặt câu hỏi và trả lời những câu hỏi. Chúng ta 
học hỏi từ những người xung quanh, và chúng ta làm thiện 
pháp cùng nhau. Và chúng ta cũng đang rời khỏi xã hội 
bằng việc trở thành chư Tăng Ni và những người thiền sinh. 
Chúng ta giúp đỡ lẫn nhau. Làm thiện pháp như thế này thì 
có thể lan tỏa được Chánh Pháp đến toàn thế giới. 

 

Question 4: 
Dear Sayadaw, people have the freedom to believe, 

and when they believe, they will experience what they 
believe. For example, Buddhism. Because we are 
learning Buddhism, we believe in it, so it becomes our 
religion and it will happen.  

But for me, I think that there is no religion at all. 
Maybe it's just a path to live well, to be better, to live a 
good life. It's just a good path to live, not a religion. 
Religions do not really exist. Is it correct? Does 
Buddhism as a religion not exist? I see that deep inside, 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

436 
 

Dhamma, and Sangha. It is harder, because laypeople are 
busy with social activities. That’s why they are not able to 
be leaders in Buddhism - as Buddha, as Sangha, or monks 
or nuns.  

Learning and teaching Buddhist literature, and 
practicing according to Buddhist literature, meditating and 
teaching according to Buddhist literature, are the conditions 
to help the Buddha sāsana survive for a long time.  

What we are doing now is also the way to help the 
Buddha sāsana survive for a long time. We are teaching and 
learning meditation. We are sharing our experience. We are 
asking and answering questions. We are learning from each 
other. We are doing good deeds together. We are detaching 
from society as monks, nuns, and meditators. We are 
helping each other. That’s why doing good deeds like this 
is spreading to the whole world. 

Câu hỏi 3: Trong Tam Bảo, nếu như thiếu một trong 
ba, thì Phật Pháp có thể tồn tại được hay không? Hay 
nói cách khác, nếu như không có chư Tăng, thì đạo Phật 
có tồn tại được hay không? 

Trả lời: 
Bởi vì có chư Tăng Ni mà những người cư sĩ có thể hỗ 

trợ và cúng dường liên quan đến Phật, Pháp, Tăng. Nếu như 
không có chư Tăng Ni, thì những người cư sĩ sẽ không thể 
nào hỗ trợ hay cúng dường nhiều cho Phật, Pháp, Tăng 
được. Bởi vì những người cư sĩ thì họ bận rộn với việc làm, 
những công việc ngoài xã hội. Vì thế, họ rất là khó để có 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   436RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   436 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   437RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   437 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



438

Sayadaw Ashin Ottamathara 

439 
 

Meditator: For me, I understand religion in general. In 
Vietnamese, the word "tôn giáo" means respect and the 
lessons to teach the people who come after. This is my 
understanding of the general meaning of religion, not just 
Buddhism. 

Answer:  
Grasping is wrong. Using only is right. Now she is 

grasping the cause and effect of the selfless, impermanent 
nature. In this way, she is also rejecting religions. She is 
rejecting it because of grasping onto cause and effect. She 
used to reject the religion of society. 

In fact, using only is right. Using with grasping or 
attaching habit is wrong. She sees from the side of the cause 
and effect of the selfless, impermanent nature, but she is 
grasping it. That's why she is rejecting the created religion 
of society. 

For people in society, they are grasping only religion. 
That's why they are rejecting the cause and effect of the 
selfless, impermanent nature. 

So, both are not right. Using only both the cause and 
effect of the selfless, impermanent nature and the created 
religions is right. 

Meditator: Now I am not sure if I am grasping the 
selfless, impermanent nature or not, so I will keep it in mind 
and reflect by myself. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   439RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   439 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

439 
 

Meditator: For me, I understand religion in general. In 
Vietnamese, the word "tôn giáo" means respect and the 
lessons to teach the people who come after. This is my 
understanding of the general meaning of religion, not just 
Buddhism. 

Answer:  
Grasping is wrong. Using only is right. Now she is 

grasping the cause and effect of the selfless, impermanent 
nature. In this way, she is also rejecting religions. She is 
rejecting it because of grasping onto cause and effect. She 
used to reject the religion of society. 

In fact, using only is right. Using with grasping or 
attaching habit is wrong. She sees from the side of the cause 
and effect of the selfless, impermanent nature, but she is 
grasping it. That's why she is rejecting the created religion 
of society. 

For people in society, they are grasping only religion. 
That's why they are rejecting the cause and effect of the 
selfless, impermanent nature. 

So, both are not right. Using only both the cause and 
effect of the selfless, impermanent nature and the created 
religions is right. 

Meditator: Now I am not sure if I am grasping the 
selfless, impermanent nature or not, so I will keep it in mind 
and reflect by myself. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

438 
 

the Buddhist religion does not exist, is it right? And is 
there no religion, is it right?  

Sayalay’s sharing: What I mean is that whatever their 
mind, belief, and trust is the cause. The cause will have an 
effect. That is cause and effect. That meaning is a religious 
cause and effect. Whatever their trust and belief, their mind 
is a cause. Attachment also, the mind and the trust of the 
attachment is a cause, and we are the effect. That is cause 
and effect, which is what the Buddha mentioned. 

That cause and effect is not something, not someone; it 
is action and reaction. This dream is only anicca, dukkha, 
anatta - impermanent. That is religion. 

What she means by religion is Buddhism, Christian, 
Muslim. That is a name, a label. But what they are doing is 
their mind, trust, believing, and their mind is doing with 
attachment. That is a cause, so there will be an effect. That 
is cause and effect. 

We mean that what the Buddha mentioned, that cause 
and effect, is religion. That's my view and my 
understanding. You can put the label, but the leader of the 
religion is cause and effect. The doing of a cause brings the 
appearance of the effect. 

Meditator: As my understanding, if it's only cause and 
effect, it's not standardized as a religion. If it's just cause 
and effect, it's not a religion based on what I understand 
from Sayadaw's teaching. 

Sayalay: What is your definition of religion? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   438RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   438 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   438RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   438 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



439

Sayadaw Ashin Ottamathara 

439 
 

Meditator: For me, I understand religion in general. In 
Vietnamese, the word "tôn giáo" means respect and the 
lessons to teach the people who come after. This is my 
understanding of the general meaning of religion, not just 
Buddhism. 

Answer:  
Grasping is wrong. Using only is right. Now she is 

grasping the cause and effect of the selfless, impermanent 
nature. In this way, she is also rejecting religions. She is 
rejecting it because of grasping onto cause and effect. She 
used to reject the religion of society. 

In fact, using only is right. Using with grasping or 
attaching habit is wrong. She sees from the side of the cause 
and effect of the selfless, impermanent nature, but she is 
grasping it. That's why she is rejecting the created religion 
of society. 

For people in society, they are grasping only religion. 
That's why they are rejecting the cause and effect of the 
selfless, impermanent nature. 

So, both are not right. Using only both the cause and 
effect of the selfless, impermanent nature and the created 
religions is right. 

Meditator: Now I am not sure if I am grasping the 
selfless, impermanent nature or not, so I will keep it in mind 
and reflect by myself. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   439RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   439 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

439 
 

Meditator: For me, I understand religion in general. In 
Vietnamese, the word "tôn giáo" means respect and the 
lessons to teach the people who come after. This is my 
understanding of the general meaning of religion, not just 
Buddhism. 

Answer:  
Grasping is wrong. Using only is right. Now she is 

grasping the cause and effect of the selfless, impermanent 
nature. In this way, she is also rejecting religions. She is 
rejecting it because of grasping onto cause and effect. She 
used to reject the religion of society. 

In fact, using only is right. Using with grasping or 
attaching habit is wrong. She sees from the side of the cause 
and effect of the selfless, impermanent nature, but she is 
grasping it. That's why she is rejecting the created religion 
of society. 

For people in society, they are grasping only religion. 
That's why they are rejecting the cause and effect of the 
selfless, impermanent nature. 

So, both are not right. Using only both the cause and 
effect of the selfless, impermanent nature and the created 
religions is right. 

Meditator: Now I am not sure if I am grasping the 
selfless, impermanent nature or not, so I will keep it in mind 
and reflect by myself. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

438 
 

the Buddhist religion does not exist, is it right? And is 
there no religion, is it right?  

Sayalay’s sharing: What I mean is that whatever their 
mind, belief, and trust is the cause. The cause will have an 
effect. That is cause and effect. That meaning is a religious 
cause and effect. Whatever their trust and belief, their mind 
is a cause. Attachment also, the mind and the trust of the 
attachment is a cause, and we are the effect. That is cause 
and effect, which is what the Buddha mentioned. 

That cause and effect is not something, not someone; it 
is action and reaction. This dream is only anicca, dukkha, 
anatta - impermanent. That is religion. 

What she means by religion is Buddhism, Christian, 
Muslim. That is a name, a label. But what they are doing is 
their mind, trust, believing, and their mind is doing with 
attachment. That is a cause, so there will be an effect. That 
is cause and effect. 

We mean that what the Buddha mentioned, that cause 
and effect, is religion. That's my view and my 
understanding. You can put the label, but the leader of the 
religion is cause and effect. The doing of a cause brings the 
appearance of the effect. 

Meditator: As my understanding, if it's only cause and 
effect, it's not standardized as a religion. If it's just cause 
and effect, it's not a religion based on what I understand 
from Sayadaw's teaching. 

Sayalay: What is your definition of religion? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   438RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   438 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   439RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   439 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



440

Sayadaw Ashin Ottamathara 

441 
 

Khi tâm của mình có niềm tin và làm việc với sự dính 
mắc thì cũng sẽ có hệ quả, nhân quả. 

Thiền sinh: Nếu theo chỉ nhân và quả, như theo lời 
Ngài dạy, con thấy nó chưa đủ là một tôn giáo về đạo Phật. 
Theo những gì con biết, theo những gì Ngài dạy cho con 
hiểu, thì chỉ nhân và quả không thì không cấu thành một 
tôn giáo được.. 

Sư cô: Theo chị, chị định nghĩa thế nào là tôn giáo?  
Thiền sinh: Con chỉ nói về tôn giáo thôi, không nói về 

đạo Phật, nói về hiểu theo cái nghĩa của từ "tôn giáo". "Tôn" 
có nghĩa là những gì mình tôn kính. "Giáo" có nghĩa là giáo 
lý để lại cho mình và giáo dục lại những con người ở phía 
sau, gọi là hậu bối. Đơn giản là vậy, con không nói về đạo 
Phật là như vậy. 

Trả lời: 
Sự nắm giữ là không đúng, chỉ sử dụng mà thôi mới là 

điều đúng đắn. Hiện tại, cô ấy đang có sự dính mắc vào 
nhân và quả của bản chất vô thường, vô ngã, vì vậy cô ấy 
chối bỏ tôn giáo. Vì sự dính mắc vào nhân và quả của bản 
chất vô thường, cô ấy chối bỏ tôn giáo theo nghĩa mà xã hội 
hiểu. 

Sự thật là chỉ sử dụng mà thôi mới là điều đúng đắn. Sử 
dụng với sự dính mắc hay nắm giữ là sai. Cô ấy nhìn dưới 
góc độ của bản chất vô thường, vô ngã nhưng cô ấy nắm 
giữ nó, vì vậy đã chối bỏ sự thật tục đế về tôn giáo. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   441RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   441 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

441 
 

Khi tâm của mình có niềm tin và làm việc với sự dính 
mắc thì cũng sẽ có hệ quả, nhân quả. 

Thiền sinh: Nếu theo chỉ nhân và quả, như theo lời 
Ngài dạy, con thấy nó chưa đủ là một tôn giáo về đạo Phật. 
Theo những gì con biết, theo những gì Ngài dạy cho con 
hiểu, thì chỉ nhân và quả không thì không cấu thành một 
tôn giáo được.. 

Sư cô: Theo chị, chị định nghĩa thế nào là tôn giáo?  
Thiền sinh: Con chỉ nói về tôn giáo thôi, không nói về 

đạo Phật, nói về hiểu theo cái nghĩa của từ "tôn giáo". "Tôn" 
có nghĩa là những gì mình tôn kính. "Giáo" có nghĩa là giáo 
lý để lại cho mình và giáo dục lại những con người ở phía 
sau, gọi là hậu bối. Đơn giản là vậy, con không nói về đạo 
Phật là như vậy. 

Trả lời: 
Sự nắm giữ là không đúng, chỉ sử dụng mà thôi mới là 

điều đúng đắn. Hiện tại, cô ấy đang có sự dính mắc vào 
nhân và quả của bản chất vô thường, vô ngã, vì vậy cô ấy 
chối bỏ tôn giáo. Vì sự dính mắc vào nhân và quả của bản 
chất vô thường, cô ấy chối bỏ tôn giáo theo nghĩa mà xã hội 
hiểu. 

Sự thật là chỉ sử dụng mà thôi mới là điều đúng đắn. Sử 
dụng với sự dính mắc hay nắm giữ là sai. Cô ấy nhìn dưới 
góc độ của bản chất vô thường, vô ngã nhưng cô ấy nắm 
giữ nó, vì vậy đã chối bỏ sự thật tục đế về tôn giáo. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

440 
 

As for what I learn from what you are teaching, 
sometimes I still have attachment, but I will reflect on your 
teaching of "using only". For Buddhism, it's also about 
"using only". 

Câu hỏi 4: Kính bạch Thiền sư, con người có quyền 
tự do về niềm tin, và khi họ tin vào điều gì, họ sẽ trải 
nghiệm điều đó. Ví dụ với Phật giáo, bởi vì chúng ta 
đang học Phật pháp, chúng ta tin vào nó, nên nó trở 
thành tôn giáo của chúng ta và nó sẽ xảy ra.  

Nhưng đối với con thì con nghĩ rằng không có tôn 
giáo nào cả. Có thể đó chỉ là một cách để sống tốt, sống 
thiện lành hơn. Đó chỉ là một kiểu sống thiện lành hơn, 
chứ không phải là một tôn giáo. Các tôn giáo không thực 
sự tồn tại. Điều đó có đúng không? Phật giáo có tồn tại 
như một tôn giáo hay không? Con cảm thấy rằng sâu 
thẳm bên trong, tôn giáo Phật giáo không thực sự tồn 
tại, có phải không ạ? Và không có tôn giáo nào thực sự 
tồn tại, có đúng không ạ? 

Chia sẻ của 1 sư cô: Niềm tin là nhân để sinh ra cái quả 
là nó sẽ thành hiện thực. Đó chỉ là nhân và quả. Như thế, 
tôn giáo cũng chỉ là nhân và quả. Bất kỳ cái gì chúng ta tin 
tưởng thì nó sẽ là nhân. Tin tưởng với sự dính mắc cũng là 
nhân và cũng sẽ xuất hiện quả. 

Đức Phật cũng đã nhắc đến nhân và quả. Không phải ai 
đó, không phải cái gì đó, chỉ là hành động và phản ứng 
tương ứng của hành động đó. Bản chất chỉ có là khổ, vô 
thường, vô ngã. Chính luật nhân quả này là tôn giáo. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   440RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   440 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   440RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   440 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



441

Sayadaw Ashin Ottamathara 

441 
 

Khi tâm của mình có niềm tin và làm việc với sự dính 
mắc thì cũng sẽ có hệ quả, nhân quả. 

Thiền sinh: Nếu theo chỉ nhân và quả, như theo lời 
Ngài dạy, con thấy nó chưa đủ là một tôn giáo về đạo Phật. 
Theo những gì con biết, theo những gì Ngài dạy cho con 
hiểu, thì chỉ nhân và quả không thì không cấu thành một 
tôn giáo được.. 

Sư cô: Theo chị, chị định nghĩa thế nào là tôn giáo?  
Thiền sinh: Con chỉ nói về tôn giáo thôi, không nói về 

đạo Phật, nói về hiểu theo cái nghĩa của từ "tôn giáo". "Tôn" 
có nghĩa là những gì mình tôn kính. "Giáo" có nghĩa là giáo 
lý để lại cho mình và giáo dục lại những con người ở phía 
sau, gọi là hậu bối. Đơn giản là vậy, con không nói về đạo 
Phật là như vậy. 

Trả lời: 
Sự nắm giữ là không đúng, chỉ sử dụng mà thôi mới là 

điều đúng đắn. Hiện tại, cô ấy đang có sự dính mắc vào 
nhân và quả của bản chất vô thường, vô ngã, vì vậy cô ấy 
chối bỏ tôn giáo. Vì sự dính mắc vào nhân và quả của bản 
chất vô thường, cô ấy chối bỏ tôn giáo theo nghĩa mà xã hội 
hiểu. 

Sự thật là chỉ sử dụng mà thôi mới là điều đúng đắn. Sử 
dụng với sự dính mắc hay nắm giữ là sai. Cô ấy nhìn dưới 
góc độ của bản chất vô thường, vô ngã nhưng cô ấy nắm 
giữ nó, vì vậy đã chối bỏ sự thật tục đế về tôn giáo. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   441RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   441 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

441 
 

Khi tâm của mình có niềm tin và làm việc với sự dính 
mắc thì cũng sẽ có hệ quả, nhân quả. 

Thiền sinh: Nếu theo chỉ nhân và quả, như theo lời 
Ngài dạy, con thấy nó chưa đủ là một tôn giáo về đạo Phật. 
Theo những gì con biết, theo những gì Ngài dạy cho con 
hiểu, thì chỉ nhân và quả không thì không cấu thành một 
tôn giáo được.. 

Sư cô: Theo chị, chị định nghĩa thế nào là tôn giáo?  
Thiền sinh: Con chỉ nói về tôn giáo thôi, không nói về 

đạo Phật, nói về hiểu theo cái nghĩa của từ "tôn giáo". "Tôn" 
có nghĩa là những gì mình tôn kính. "Giáo" có nghĩa là giáo 
lý để lại cho mình và giáo dục lại những con người ở phía 
sau, gọi là hậu bối. Đơn giản là vậy, con không nói về đạo 
Phật là như vậy. 

Trả lời: 
Sự nắm giữ là không đúng, chỉ sử dụng mà thôi mới là 

điều đúng đắn. Hiện tại, cô ấy đang có sự dính mắc vào 
nhân và quả của bản chất vô thường, vô ngã, vì vậy cô ấy 
chối bỏ tôn giáo. Vì sự dính mắc vào nhân và quả của bản 
chất vô thường, cô ấy chối bỏ tôn giáo theo nghĩa mà xã hội 
hiểu. 

Sự thật là chỉ sử dụng mà thôi mới là điều đúng đắn. Sử 
dụng với sự dính mắc hay nắm giữ là sai. Cô ấy nhìn dưới 
góc độ của bản chất vô thường, vô ngã nhưng cô ấy nắm 
giữ nó, vì vậy đã chối bỏ sự thật tục đế về tôn giáo. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

440 
 

As for what I learn from what you are teaching, 
sometimes I still have attachment, but I will reflect on your 
teaching of "using only". For Buddhism, it's also about 
"using only". 

Câu hỏi 4: Kính bạch Thiền sư, con người có quyền 
tự do về niềm tin, và khi họ tin vào điều gì, họ sẽ trải 
nghiệm điều đó. Ví dụ với Phật giáo, bởi vì chúng ta 
đang học Phật pháp, chúng ta tin vào nó, nên nó trở 
thành tôn giáo của chúng ta và nó sẽ xảy ra.  

Nhưng đối với con thì con nghĩ rằng không có tôn 
giáo nào cả. Có thể đó chỉ là một cách để sống tốt, sống 
thiện lành hơn. Đó chỉ là một kiểu sống thiện lành hơn, 
chứ không phải là một tôn giáo. Các tôn giáo không thực 
sự tồn tại. Điều đó có đúng không? Phật giáo có tồn tại 
như một tôn giáo hay không? Con cảm thấy rằng sâu 
thẳm bên trong, tôn giáo Phật giáo không thực sự tồn 
tại, có phải không ạ? Và không có tôn giáo nào thực sự 
tồn tại, có đúng không ạ? 

Chia sẻ của 1 sư cô: Niềm tin là nhân để sinh ra cái quả 
là nó sẽ thành hiện thực. Đó chỉ là nhân và quả. Như thế, 
tôn giáo cũng chỉ là nhân và quả. Bất kỳ cái gì chúng ta tin 
tưởng thì nó sẽ là nhân. Tin tưởng với sự dính mắc cũng là 
nhân và cũng sẽ xuất hiện quả. 

Đức Phật cũng đã nhắc đến nhân và quả. Không phải ai 
đó, không phải cái gì đó, chỉ là hành động và phản ứng 
tương ứng của hành động đó. Bản chất chỉ có là khổ, vô 
thường, vô ngã. Chính luật nhân quả này là tôn giáo. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   440RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   440 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   441RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   441 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



442

Sayadaw Ashin Ottamathara 

443 
 

for all bad experiences. As long as there is attachment, there 
will be good and bad experiences in our life for sure. 
We cannot escape from good and bad actions or 
consequences, for sure. But we can detach. You are not 
alone who is experiencing bad days like this. Nearly 
everyone experiences the same. 

As a full-time meditator, meditation teacher, and 
founder of the Thabarwa Center, I know the  Thabarwa 
Center was also attacked by black magic. All kinds of 
attacks have already happened to the Thabarwa Center. 

But I, as a leader, emphasize relying fully on the Buddha 
and the Sangha to solve the problem. If we cannot solve it, 
we try to detach. This is for everyone. But most people 
cannot solve the problem successfully with this right 
understanding. I have to find the best solution: To enjoy the 
bad consequences, and to detach from the bad 
consequences. 

Both good and bad consequences - we need to detach. 
Detachment is the best solution. In order to detach, we need 
to rely on the Buddha, Dhamma, and Sangha. 

You can work together with the Thabarwa Center 
Malaysia - Penang. If you cannot take care of the whole of 
Buddhism, you can take care of one of the meditation 
centers. You can take care of the Thabarwa Center. You can 
be a member of the Thabarwa Center. Because the 
Thabarwa Center is for all. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   443RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   443 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

443 
 

for all bad experiences. As long as there is attachment, there 
will be good and bad experiences in our life for sure. 
We cannot escape from good and bad actions or 
consequences, for sure. But we can detach. You are not 
alone who is experiencing bad days like this. Nearly 
everyone experiences the same. 

As a full-time meditator, meditation teacher, and 
founder of the Thabarwa Center, I know the  Thabarwa 
Center was also attacked by black magic. All kinds of 
attacks have already happened to the Thabarwa Center. 

But I, as a leader, emphasize relying fully on the Buddha 
and the Sangha to solve the problem. If we cannot solve it, 
we try to detach. This is for everyone. But most people 
cannot solve the problem successfully with this right 
understanding. I have to find the best solution: To enjoy the 
bad consequences, and to detach from the bad 
consequences. 

Both good and bad consequences - we need to detach. 
Detachment is the best solution. In order to detach, we need 
to rely on the Buddha, Dhamma, and Sangha. 

You can work together with the Thabarwa Center 
Malaysia - Penang. If you cannot take care of the whole of 
Buddhism, you can take care of one of the meditation 
centers. You can take care of the Thabarwa Center. You can 
be a member of the Thabarwa Center. Because the 
Thabarwa Center is for all. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

442 
 

Còn với những người ở ngoài xã hội, họ chỉ nắm giữ 
vào sự thật chế định về tôn giáo, vì vậy họ chối bỏ sự thật 
tuyệt đối về bản chất vô thường vô ngã. 

Cả hai điều này đều không đúng. Chỉ sử dụng cả sự thật 
tục đế và sự thật chân đế mới là điều đúng đắn. 

Thiền sinh: Bây giờ con không chắc liệu mình đã thực 
sự thấm nhuần được bản chất vô ngã và vô thường hay 
chưa, vì vậy con sẽ ghi nhớ điều đó và tự mình quán chiếu 
thêm. 

Về những gì con học được từ những lời dạy của Ngài, 
đôi khi con vẫn còn dính mắc, nhưng con sẽ suy ngẫm về 
lời dạy của Ngài về việc “chỉ sử dụng mà thôi”. Đối với 
Phật giáo cũng vậy, cũng là “chỉ sử dụng mà thôi”. 

Question 5: 
Dear Sayadaw, I was once the victim of a spell or 

curse (black magic). What should I do now? Please 
kindly guide me in a practice to be free from this issue. 

Answer: 
The real problem is attachment to good and bad actions. 

Because of attachment to bad actions, we have already 
experienced bad actions in the past, we are experiencing 
them at the present, and we will experience them in the 
future also. 

As long as there is attachment to bad days, we cannot 
escape from bad days. So detachment is the real solution 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   442RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   442 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   442RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   442 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



443

Sayadaw Ashin Ottamathara 

443 
 

for all bad experiences. As long as there is attachment, there 
will be good and bad experiences in our life for sure. 
We cannot escape from good and bad actions or 
consequences, for sure. But we can detach. You are not 
alone who is experiencing bad days like this. Nearly 
everyone experiences the same. 

As a full-time meditator, meditation teacher, and 
founder of the Thabarwa Center, I know the  Thabarwa 
Center was also attacked by black magic. All kinds of 
attacks have already happened to the Thabarwa Center. 

But I, as a leader, emphasize relying fully on the Buddha 
and the Sangha to solve the problem. If we cannot solve it, 
we try to detach. This is for everyone. But most people 
cannot solve the problem successfully with this right 
understanding. I have to find the best solution: To enjoy the 
bad consequences, and to detach from the bad 
consequences. 

Both good and bad consequences - we need to detach. 
Detachment is the best solution. In order to detach, we need 
to rely on the Buddha, Dhamma, and Sangha. 

You can work together with the Thabarwa Center 
Malaysia - Penang. If you cannot take care of the whole of 
Buddhism, you can take care of one of the meditation 
centers. You can take care of the Thabarwa Center. You can 
be a member of the Thabarwa Center. Because the 
Thabarwa Center is for all. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   443RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   443 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

443 
 

for all bad experiences. As long as there is attachment, there 
will be good and bad experiences in our life for sure. 
We cannot escape from good and bad actions or 
consequences, for sure. But we can detach. You are not 
alone who is experiencing bad days like this. Nearly 
everyone experiences the same. 

As a full-time meditator, meditation teacher, and 
founder of the Thabarwa Center, I know the  Thabarwa 
Center was also attacked by black magic. All kinds of 
attacks have already happened to the Thabarwa Center. 

But I, as a leader, emphasize relying fully on the Buddha 
and the Sangha to solve the problem. If we cannot solve it, 
we try to detach. This is for everyone. But most people 
cannot solve the problem successfully with this right 
understanding. I have to find the best solution: To enjoy the 
bad consequences, and to detach from the bad 
consequences. 

Both good and bad consequences - we need to detach. 
Detachment is the best solution. In order to detach, we need 
to rely on the Buddha, Dhamma, and Sangha. 

You can work together with the Thabarwa Center 
Malaysia - Penang. If you cannot take care of the whole of 
Buddhism, you can take care of one of the meditation 
centers. You can take care of the Thabarwa Center. You can 
be a member of the Thabarwa Center. Because the 
Thabarwa Center is for all. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

442 
 

Còn với những người ở ngoài xã hội, họ chỉ nắm giữ 
vào sự thật chế định về tôn giáo, vì vậy họ chối bỏ sự thật 
tuyệt đối về bản chất vô thường vô ngã. 

Cả hai điều này đều không đúng. Chỉ sử dụng cả sự thật 
tục đế và sự thật chân đế mới là điều đúng đắn. 

Thiền sinh: Bây giờ con không chắc liệu mình đã thực 
sự thấm nhuần được bản chất vô ngã và vô thường hay 
chưa, vì vậy con sẽ ghi nhớ điều đó và tự mình quán chiếu 
thêm. 

Về những gì con học được từ những lời dạy của Ngài, 
đôi khi con vẫn còn dính mắc, nhưng con sẽ suy ngẫm về 
lời dạy của Ngài về việc “chỉ sử dụng mà thôi”. Đối với 
Phật giáo cũng vậy, cũng là “chỉ sử dụng mà thôi”. 

Question 5: 
Dear Sayadaw, I was once the victim of a spell or 

curse (black magic). What should I do now? Please 
kindly guide me in a practice to be free from this issue. 

Answer: 
The real problem is attachment to good and bad actions. 

Because of attachment to bad actions, we have already 
experienced bad actions in the past, we are experiencing 
them at the present, and we will experience them in the 
future also. 

As long as there is attachment to bad days, we cannot 
escape from bad days. So detachment is the real solution 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   442RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   442 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   443RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   443 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



444

Sayadaw Ashin Ottamathara 

445 
 

If I did not practice meditation, I myself would be in 
trouble, for sure, as a layperson. Because of practicing 
meditation in the right way, I could find the solution for all 
the problems and difficulties. Even if I could not solve the 
problem, I can detach. That’s why I can continue to do good 
deeds, although there are many problems and difficulties. I 
don’t need to give up or stop. 

You must also do the same to solve the problem. To 
solve one problem will take time,  but it is possible to 
detach. The real problem is attachment - attachment only 
on your problems, on yourself. 

If we can detach from the idea of oneself, the problems 
will be there to experience only, not to reject or to attach. If 
we are attacked by someone or something, we should do 
good deeds more and more. 

And how to detach from the attacks of someone or 
something? In fact, our past karma, or our karma from past 
and present lives, is the cause of bad experiences. Because 
of past action, there is a present reaction. 

No one is doing. Nothing is doing. Only the past action 
is creating the present reaction. This right understanding is 
really powerful - to detach from the idea of self. We don’t 
pay attention to oneself, or someone, or something. We just 
need to pay attention to cause and effect, or action and the 
same reaction from the selfless impermanent nature. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   445RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   445 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

445 
 

If I did not practice meditation, I myself would be in 
trouble, for sure, as a layperson. Because of practicing 
meditation in the right way, I could find the solution for all 
the problems and difficulties. Even if I could not solve the 
problem, I can detach. That’s why I can continue to do good 
deeds, although there are many problems and difficulties. I 
don’t need to give up or stop. 

You must also do the same to solve the problem. To 
solve one problem will take time,  but it is possible to 
detach. The real problem is attachment - attachment only 
on your problems, on yourself. 

If we can detach from the idea of oneself, the problems 
will be there to experience only, not to reject or to attach. If 
we are attacked by someone or something, we should do 
good deeds more and more. 

And how to detach from the attacks of someone or 
something? In fact, our past karma, or our karma from past 
and present lives, is the cause of bad experiences. Because 
of past action, there is a present reaction. 

No one is doing. Nothing is doing. Only the past action 
is creating the present reaction. This right understanding is 
really powerful - to detach from the idea of self. We don’t 
pay attention to oneself, or someone, or something. We just 
need to pay attention to cause and effect, or action and the 
same reaction from the selfless impermanent nature. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

444 
 

We donate shelter, food, and medicine for all, as much 
as we can. That’s why, concerning the Thabarwa Center, 
you can get help, and you can also help as much as you can. 
You can volunteer in going alms round. You can come and 
practice meditation in the Thabarwa Center. So you can be 
friendly with the monks, nuns, and volunteers of the 
Thabarwa Center. 

This kind of teamwork is essential for most people who 
cannot survive by themselves. If people can solve the 
problem by themselves, I would not emphasize teamwork 
like this. I have to listen to the problems of many people. I 
have to find a solution for them from 1999 till now. 
Therefore, I was busy doing good deeds for all. Only for 
myself - I don’t need to do like this. But for most people in 
society, this kind of doing good deeds is essential. 

You need to be a part of the Thabarwa Center. In this 
way, you can learn a lot in the Thabarwa Center. You can 
learn many lessons from the mistakes of the monks, nuns, 
and laypeople in the Thabarwa center. You will be safe, as 
much as you are protecting good deeds at the Thabarwa 
center. 

For me, I am safe because I can take care of my 
followers, my meditation center. That’s why I myself am 
safe. If I could not take care of my followers and my 
meditation center, I would not be safe, for sure. So, taking 
care of people should be free, without limit. Taking care 
with the limit is not enough. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   444RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   444 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   444RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   444 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



445

Sayadaw Ashin Ottamathara 

445 
 

If I did not practice meditation, I myself would be in 
trouble, for sure, as a layperson. Because of practicing 
meditation in the right way, I could find the solution for all 
the problems and difficulties. Even if I could not solve the 
problem, I can detach. That’s why I can continue to do good 
deeds, although there are many problems and difficulties. I 
don’t need to give up or stop. 

You must also do the same to solve the problem. To 
solve one problem will take time,  but it is possible to 
detach. The real problem is attachment - attachment only 
on your problems, on yourself. 

If we can detach from the idea of oneself, the problems 
will be there to experience only, not to reject or to attach. If 
we are attacked by someone or something, we should do 
good deeds more and more. 

And how to detach from the attacks of someone or 
something? In fact, our past karma, or our karma from past 
and present lives, is the cause of bad experiences. Because 
of past action, there is a present reaction. 

No one is doing. Nothing is doing. Only the past action 
is creating the present reaction. This right understanding is 
really powerful - to detach from the idea of self. We don’t 
pay attention to oneself, or someone, or something. We just 
need to pay attention to cause and effect, or action and the 
same reaction from the selfless impermanent nature. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   445RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   445 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

445 
 

If I did not practice meditation, I myself would be in 
trouble, for sure, as a layperson. Because of practicing 
meditation in the right way, I could find the solution for all 
the problems and difficulties. Even if I could not solve the 
problem, I can detach. That’s why I can continue to do good 
deeds, although there are many problems and difficulties. I 
don’t need to give up or stop. 

You must also do the same to solve the problem. To 
solve one problem will take time,  but it is possible to 
detach. The real problem is attachment - attachment only 
on your problems, on yourself. 

If we can detach from the idea of oneself, the problems 
will be there to experience only, not to reject or to attach. If 
we are attacked by someone or something, we should do 
good deeds more and more. 

And how to detach from the attacks of someone or 
something? In fact, our past karma, or our karma from past 
and present lives, is the cause of bad experiences. Because 
of past action, there is a present reaction. 

No one is doing. Nothing is doing. Only the past action 
is creating the present reaction. This right understanding is 
really powerful - to detach from the idea of self. We don’t 
pay attention to oneself, or someone, or something. We just 
need to pay attention to cause and effect, or action and the 
same reaction from the selfless impermanent nature. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

444 
 

We donate shelter, food, and medicine for all, as much 
as we can. That’s why, concerning the Thabarwa Center, 
you can get help, and you can also help as much as you can. 
You can volunteer in going alms round. You can come and 
practice meditation in the Thabarwa Center. So you can be 
friendly with the monks, nuns, and volunteers of the 
Thabarwa Center. 

This kind of teamwork is essential for most people who 
cannot survive by themselves. If people can solve the 
problem by themselves, I would not emphasize teamwork 
like this. I have to listen to the problems of many people. I 
have to find a solution for them from 1999 till now. 
Therefore, I was busy doing good deeds for all. Only for 
myself - I don’t need to do like this. But for most people in 
society, this kind of doing good deeds is essential. 

You need to be a part of the Thabarwa Center. In this 
way, you can learn a lot in the Thabarwa Center. You can 
learn many lessons from the mistakes of the monks, nuns, 
and laypeople in the Thabarwa center. You will be safe, as 
much as you are protecting good deeds at the Thabarwa 
center. 

For me, I am safe because I can take care of my 
followers, my meditation center. That’s why I myself am 
safe. If I could not take care of my followers and my 
meditation center, I would not be safe, for sure. So, taking 
care of people should be free, without limit. Taking care 
with the limit is not enough. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   444RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   444 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   445RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   445 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



446

Sayadaw Ashin Ottamathara 

447 
 

In the beginning, the Thabarwa Center was being 
attacked seriously, for over 7 years continuously. After that, 
the attacks became less and less, and only sometimes. There 
will still be some attacking, just by using online, because 
we are teaching and doing good deeds continuously. 

The Thabarwa Center has been working for over 17 
years continuously without stopping. That’s why there will 
be many difficulties and problems. 

But doing good deeds with right understanding is really 
powerful. That’s why we don’t need to stop our action. We 
just need to continue teaching and doing like this. And then, 
we can become stronger - more and more. We can endure 
and detach - more and more. This is solving the problem of 
everyone with teamwork. Solving our own problems by 
ourselves is not safe, for sure. 

Now, more and more Vietnamese, Indian, Chinese, 
Myanmar, and Westerners are listening to my teaching and 
doing good deeds by opening more and more Thabarwa 
Centers. Most of my teaching is the Mahāsatipaṭṭhāna and 
the Vipassanā with right understanding. 

We emphasize wisdom rather than concentration. It is 
difficult to understand in the beginning, but in the long 
term, if you can let go of your old understanding, it will be 
easy. You need to start from nothing, from emptiness to 
practice the Mahāsatipaṭṭhāna and Vipassanā in the right 
way. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   447RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   447 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

447 
 

In the beginning, the Thabarwa Center was being 
attacked seriously, for over 7 years continuously. After that, 
the attacks became less and less, and only sometimes. There 
will still be some attacking, just by using online, because 
we are teaching and doing good deeds continuously. 

The Thabarwa Center has been working for over 17 
years continuously without stopping. That’s why there will 
be many difficulties and problems. 

But doing good deeds with right understanding is really 
powerful. That’s why we don’t need to stop our action. We 
just need to continue teaching and doing like this. And then, 
we can become stronger - more and more. We can endure 
and detach - more and more. This is solving the problem of 
everyone with teamwork. Solving our own problems by 
ourselves is not safe, for sure. 

Now, more and more Vietnamese, Indian, Chinese, 
Myanmar, and Westerners are listening to my teaching and 
doing good deeds by opening more and more Thabarwa 
Centers. Most of my teaching is the Mahāsatipaṭṭhāna and 
the Vipassanā with right understanding. 

We emphasize wisdom rather than concentration. It is 
difficult to understand in the beginning, but in the long 
term, if you can let go of your old understanding, it will be 
easy. You need to start from nothing, from emptiness to 
practice the Mahāsatipaṭṭhāna and Vipassanā in the right 
way. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

446 
 

So, you need to be mindful - this is the right 
understanding. Whatever you are facing now, good or bad 
consequences are caused by causes of your own. With this 
right understanding, we must continue doing good causes, 
one after another. 

I have been teaching like this - one session after another, 
one day after another, one month, one year after another. 
This is the right understanding and practice. We just need 
to do like this, to save more and more merits, and then our 
own merits will fulfill our needs, for sure. 

For your safety, for your desire to continue the practice, 
you must do good deeds and practice meditation with this 
right understanding: “No one is doing. Nothing is doing. 
Doing is doing only. Doing is just impermanent nature.” 

I have to understand and practice like this. While I was 
at the Thabarwa Center, I was attacked by many people. 
Some people continuously tried to stop the Thabarwa 
Center. They tried to destroy our center. They tried to stop 
my teaching. They tried to send me to jail. 

But in my understanding, this is not only for me - this is 
for everyone. Everyone must experience like this. Nearly 
everyone must experience like this - now, later, this life, or 
the next life. Besides, I understand that whatever we did in 
our past life and in this life, we must bear the results. 

So, with this understanding, we try to be better, no 
matter what we have already did before. We don’t respond 
or counter-attack the people who are attacking. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   446RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   446 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   446RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   446 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



447

Sayadaw Ashin Ottamathara 

447 
 

In the beginning, the Thabarwa Center was being 
attacked seriously, for over 7 years continuously. After that, 
the attacks became less and less, and only sometimes. There 
will still be some attacking, just by using online, because 
we are teaching and doing good deeds continuously. 

The Thabarwa Center has been working for over 17 
years continuously without stopping. That’s why there will 
be many difficulties and problems. 

But doing good deeds with right understanding is really 
powerful. That’s why we don’t need to stop our action. We 
just need to continue teaching and doing like this. And then, 
we can become stronger - more and more. We can endure 
and detach - more and more. This is solving the problem of 
everyone with teamwork. Solving our own problems by 
ourselves is not safe, for sure. 

Now, more and more Vietnamese, Indian, Chinese, 
Myanmar, and Westerners are listening to my teaching and 
doing good deeds by opening more and more Thabarwa 
Centers. Most of my teaching is the Mahāsatipaṭṭhāna and 
the Vipassanā with right understanding. 

We emphasize wisdom rather than concentration. It is 
difficult to understand in the beginning, but in the long 
term, if you can let go of your old understanding, it will be 
easy. You need to start from nothing, from emptiness to 
practice the Mahāsatipaṭṭhāna and Vipassanā in the right 
way. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   447RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   447 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

447 
 

In the beginning, the Thabarwa Center was being 
attacked seriously, for over 7 years continuously. After that, 
the attacks became less and less, and only sometimes. There 
will still be some attacking, just by using online, because 
we are teaching and doing good deeds continuously. 

The Thabarwa Center has been working for over 17 
years continuously without stopping. That’s why there will 
be many difficulties and problems. 

But doing good deeds with right understanding is really 
powerful. That’s why we don’t need to stop our action. We 
just need to continue teaching and doing like this. And then, 
we can become stronger - more and more. We can endure 
and detach - more and more. This is solving the problem of 
everyone with teamwork. Solving our own problems by 
ourselves is not safe, for sure. 

Now, more and more Vietnamese, Indian, Chinese, 
Myanmar, and Westerners are listening to my teaching and 
doing good deeds by opening more and more Thabarwa 
Centers. Most of my teaching is the Mahāsatipaṭṭhāna and 
the Vipassanā with right understanding. 

We emphasize wisdom rather than concentration. It is 
difficult to understand in the beginning, but in the long 
term, if you can let go of your old understanding, it will be 
easy. You need to start from nothing, from emptiness to 
practice the Mahāsatipaṭṭhāna and Vipassanā in the right 
way. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

446 
 

So, you need to be mindful - this is the right 
understanding. Whatever you are facing now, good or bad 
consequences are caused by causes of your own. With this 
right understanding, we must continue doing good causes, 
one after another. 

I have been teaching like this - one session after another, 
one day after another, one month, one year after another. 
This is the right understanding and practice. We just need 
to do like this, to save more and more merits, and then our 
own merits will fulfill our needs, for sure. 

For your safety, for your desire to continue the practice, 
you must do good deeds and practice meditation with this 
right understanding: “No one is doing. Nothing is doing. 
Doing is doing only. Doing is just impermanent nature.” 

I have to understand and practice like this. While I was 
at the Thabarwa Center, I was attacked by many people. 
Some people continuously tried to stop the Thabarwa 
Center. They tried to destroy our center. They tried to stop 
my teaching. They tried to send me to jail. 

But in my understanding, this is not only for me - this is 
for everyone. Everyone must experience like this. Nearly 
everyone must experience like this - now, later, this life, or 
the next life. Besides, I understand that whatever we did in 
our past life and in this life, we must bear the results. 

So, with this understanding, we try to be better, no 
matter what we have already did before. We don’t respond 
or counter-attack the people who are attacking. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   446RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   446 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   447RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   447 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



448

Sayadaw Ashin Ottamathara 

449 
 

để hóa giải khổ nạn. Nếu không thể hóa giải, thì tôi chọn 
con đường buông bỏ. Đây là con đường dành cho tất cả. 
Tuy nhiên, hầu hết mọi người không thể giải quyết khổ nạn 
một cách trọn vẹn nếu không có chánh kiến. 

Vì vậy, tôi đã tìm ra một giải pháp an lạc nhất: Học cách 
mỉm cười với quả bất thiện, và buông bỏ khỏi chính quả bất 
thiện ấy. Cả quả thiện và quả bất thiện - chúng ta đều cần 
buông bỏ. Buông bỏ là giải pháp tốt nhất. Để có thể buông 
bỏ, chúng ta cần nương tựa nơi Phật, Pháp, Tăng. 

Bạn có thể đồng hành cùng Trung tâm Thabarwa 
Malaysia - chi nhánh Penang.  Nếu bạn không thể chăm lo 
cho toàn bộ Phật giáo, bạn vẫn có thể chăm lo cho một trung 
tâm thiền. Bạn có thể chăm sóc Trung tâm Thabarwa. Bạn 
có thể là một thành viên trong cộng đồng Thabarwa. Vì 
Trung tâm Thabarwa là của tất cả chúng ta. 

Chúng ta phát tâm cúng dường chỗ ở, thực phẩm, thuốc 
men cho tất cả mọi người - trong khả năng có thể. Vì vậy, 
khi nói đến Trung tâm Thabarwa, bạn có thể được trợ giúp, 
và bạn cũng có thể giúp đỡ lại, tùy theo khả năng của mình. 
Bạn có thể phát nguyện làm thiện nguyện, tham gia đi khất 
thực, bạn có thể đến trung tâm Thabarwa để hành thiền. Từ 
đó, bạn có thể kết thân với chư Tăng, chư Ni, và các thiện 
nguyện viên tại trung tâm. 

Loại hình làm việc thiện pháp cùng nhau này - 
teamwork - là điều thiết yếu đối với phần lớn người trong 
xã hội, những người không thể tự mình vượt qua khổ nạn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   449RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   449 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

449 
 

để hóa giải khổ nạn. Nếu không thể hóa giải, thì tôi chọn 
con đường buông bỏ. Đây là con đường dành cho tất cả. 
Tuy nhiên, hầu hết mọi người không thể giải quyết khổ nạn 
một cách trọn vẹn nếu không có chánh kiến. 

Vì vậy, tôi đã tìm ra một giải pháp an lạc nhất: Học cách 
mỉm cười với quả bất thiện, và buông bỏ khỏi chính quả bất 
thiện ấy. Cả quả thiện và quả bất thiện - chúng ta đều cần 
buông bỏ. Buông bỏ là giải pháp tốt nhất. Để có thể buông 
bỏ, chúng ta cần nương tựa nơi Phật, Pháp, Tăng. 

Bạn có thể đồng hành cùng Trung tâm Thabarwa 
Malaysia - chi nhánh Penang.  Nếu bạn không thể chăm lo 
cho toàn bộ Phật giáo, bạn vẫn có thể chăm lo cho một trung 
tâm thiền. Bạn có thể chăm sóc Trung tâm Thabarwa. Bạn 
có thể là một thành viên trong cộng đồng Thabarwa. Vì 
Trung tâm Thabarwa là của tất cả chúng ta. 

Chúng ta phát tâm cúng dường chỗ ở, thực phẩm, thuốc 
men cho tất cả mọi người - trong khả năng có thể. Vì vậy, 
khi nói đến Trung tâm Thabarwa, bạn có thể được trợ giúp, 
và bạn cũng có thể giúp đỡ lại, tùy theo khả năng của mình. 
Bạn có thể phát nguyện làm thiện nguyện, tham gia đi khất 
thực, bạn có thể đến trung tâm Thabarwa để hành thiền. Từ 
đó, bạn có thể kết thân với chư Tăng, chư Ni, và các thiện 
nguyện viên tại trung tâm. 

Loại hình làm việc thiện pháp cùng nhau này - 
teamwork - là điều thiết yếu đối với phần lớn người trong 
xã hội, những người không thể tự mình vượt qua khổ nạn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

448 
 

Câu hỏi 5: Thưa Thiền sư, con đã từng bị người ta 
bỏ bùa chú, bây giờ con nên làm như thế nào ạ? Xin 
Ngài chỉ dẫn cách thực hành để thoát khỏi vấn đề này 
ạ. 

Trả lời:  
Vấn đề thực sự chính là sự dính mắc vào điều thiện và 

điều bất thiện. Bởi vì dính mắc vào các hành động bất thiện, 
nên chúng ta đã từng trải qua quả bất thiện trong quá khứ, 
đang phải trải qua trong hiện tại, và rồi sẽ tiếp tục trải 
nghiệm trong tương lai. 

Chừng nào còn dính mắc vào những ngày tháng không 
như ý, thì chừng đó, chúng ta không thể thoát khỏi những 
ngày không như ý. Vì vậy, buông bỏ chính là giải pháp chân 
thật cho mọi khổ đau, nghịch cảnh. 

Chừng nào còn sự dính mắc, thì chắc chắn sẽ còn những 
trải nghiệm buồn vui, được mất, hơn thua trong đời 
sống.Chúng ta không thể thoát khỏi nghiệp quả của điều 
thiện và điều bất thiện, nhưng chúng ta có thể buông bỏ. 
Bạn không phải là người duy nhất đang trải qua những ngày 
đen tối như vậy. Gần như ai cũng phải đối diện với những 
điều tương tự. 

Là một thiền sư, một hành giả thiền định toàn thời gian, 
và là người sáng lập Trung tâm Thabarwa, tôi biết rằng 
ngay cả Thabarwa cũng từng bị tấn công bằng tà pháp. Mọi 
hình thức tấn công đều đã xảy ra với Thabarwa. 

Nhưng tôi, với vai trò là người dẫn dắt, luôn nhấn mạnh 
việc nương tựa trọn vẹn nơi Tam Bảo - Phật, Pháp, Tăng - 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   448RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   448 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   448RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   448 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



449

Sayadaw Ashin Ottamathara 

449 
 

để hóa giải khổ nạn. Nếu không thể hóa giải, thì tôi chọn 
con đường buông bỏ. Đây là con đường dành cho tất cả. 
Tuy nhiên, hầu hết mọi người không thể giải quyết khổ nạn 
một cách trọn vẹn nếu không có chánh kiến. 

Vì vậy, tôi đã tìm ra một giải pháp an lạc nhất: Học cách 
mỉm cười với quả bất thiện, và buông bỏ khỏi chính quả bất 
thiện ấy. Cả quả thiện và quả bất thiện - chúng ta đều cần 
buông bỏ. Buông bỏ là giải pháp tốt nhất. Để có thể buông 
bỏ, chúng ta cần nương tựa nơi Phật, Pháp, Tăng. 

Bạn có thể đồng hành cùng Trung tâm Thabarwa 
Malaysia - chi nhánh Penang.  Nếu bạn không thể chăm lo 
cho toàn bộ Phật giáo, bạn vẫn có thể chăm lo cho một trung 
tâm thiền. Bạn có thể chăm sóc Trung tâm Thabarwa. Bạn 
có thể là một thành viên trong cộng đồng Thabarwa. Vì 
Trung tâm Thabarwa là của tất cả chúng ta. 

Chúng ta phát tâm cúng dường chỗ ở, thực phẩm, thuốc 
men cho tất cả mọi người - trong khả năng có thể. Vì vậy, 
khi nói đến Trung tâm Thabarwa, bạn có thể được trợ giúp, 
và bạn cũng có thể giúp đỡ lại, tùy theo khả năng của mình. 
Bạn có thể phát nguyện làm thiện nguyện, tham gia đi khất 
thực, bạn có thể đến trung tâm Thabarwa để hành thiền. Từ 
đó, bạn có thể kết thân với chư Tăng, chư Ni, và các thiện 
nguyện viên tại trung tâm. 

Loại hình làm việc thiện pháp cùng nhau này - 
teamwork - là điều thiết yếu đối với phần lớn người trong 
xã hội, những người không thể tự mình vượt qua khổ nạn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   449RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   449 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

449 
 

để hóa giải khổ nạn. Nếu không thể hóa giải, thì tôi chọn 
con đường buông bỏ. Đây là con đường dành cho tất cả. 
Tuy nhiên, hầu hết mọi người không thể giải quyết khổ nạn 
một cách trọn vẹn nếu không có chánh kiến. 

Vì vậy, tôi đã tìm ra một giải pháp an lạc nhất: Học cách 
mỉm cười với quả bất thiện, và buông bỏ khỏi chính quả bất 
thiện ấy. Cả quả thiện và quả bất thiện - chúng ta đều cần 
buông bỏ. Buông bỏ là giải pháp tốt nhất. Để có thể buông 
bỏ, chúng ta cần nương tựa nơi Phật, Pháp, Tăng. 

Bạn có thể đồng hành cùng Trung tâm Thabarwa 
Malaysia - chi nhánh Penang.  Nếu bạn không thể chăm lo 
cho toàn bộ Phật giáo, bạn vẫn có thể chăm lo cho một trung 
tâm thiền. Bạn có thể chăm sóc Trung tâm Thabarwa. Bạn 
có thể là một thành viên trong cộng đồng Thabarwa. Vì 
Trung tâm Thabarwa là của tất cả chúng ta. 

Chúng ta phát tâm cúng dường chỗ ở, thực phẩm, thuốc 
men cho tất cả mọi người - trong khả năng có thể. Vì vậy, 
khi nói đến Trung tâm Thabarwa, bạn có thể được trợ giúp, 
và bạn cũng có thể giúp đỡ lại, tùy theo khả năng của mình. 
Bạn có thể phát nguyện làm thiện nguyện, tham gia đi khất 
thực, bạn có thể đến trung tâm Thabarwa để hành thiền. Từ 
đó, bạn có thể kết thân với chư Tăng, chư Ni, và các thiện 
nguyện viên tại trung tâm. 

Loại hình làm việc thiện pháp cùng nhau này - 
teamwork - là điều thiết yếu đối với phần lớn người trong 
xã hội, những người không thể tự mình vượt qua khổ nạn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

448 
 

Câu hỏi 5: Thưa Thiền sư, con đã từng bị người ta 
bỏ bùa chú, bây giờ con nên làm như thế nào ạ? Xin 
Ngài chỉ dẫn cách thực hành để thoát khỏi vấn đề này 
ạ. 

Trả lời:  
Vấn đề thực sự chính là sự dính mắc vào điều thiện và 

điều bất thiện. Bởi vì dính mắc vào các hành động bất thiện, 
nên chúng ta đã từng trải qua quả bất thiện trong quá khứ, 
đang phải trải qua trong hiện tại, và rồi sẽ tiếp tục trải 
nghiệm trong tương lai. 

Chừng nào còn dính mắc vào những ngày tháng không 
như ý, thì chừng đó, chúng ta không thể thoát khỏi những 
ngày không như ý. Vì vậy, buông bỏ chính là giải pháp chân 
thật cho mọi khổ đau, nghịch cảnh. 

Chừng nào còn sự dính mắc, thì chắc chắn sẽ còn những 
trải nghiệm buồn vui, được mất, hơn thua trong đời 
sống.Chúng ta không thể thoát khỏi nghiệp quả của điều 
thiện và điều bất thiện, nhưng chúng ta có thể buông bỏ. 
Bạn không phải là người duy nhất đang trải qua những ngày 
đen tối như vậy. Gần như ai cũng phải đối diện với những 
điều tương tự. 

Là một thiền sư, một hành giả thiền định toàn thời gian, 
và là người sáng lập Trung tâm Thabarwa, tôi biết rằng 
ngay cả Thabarwa cũng từng bị tấn công bằng tà pháp. Mọi 
hình thức tấn công đều đã xảy ra với Thabarwa. 

Nhưng tôi, với vai trò là người dẫn dắt, luôn nhấn mạnh 
việc nương tựa trọn vẹn nơi Tam Bảo - Phật, Pháp, Tăng - 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   448RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   448 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   449RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   449 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



450

Sayadaw Ashin Ottamathara 

451 
 

Bạn cũng cần thực hành như vậy - để tự tìm ra lời giải 
cho vấn đề của mình. Một vấn đề có thể cần thời gian để 
giải quyết, nhưng việc thực hành xả ly là hoàn toàn khả thi. 
Vấn đề thật sự là sự dính mắc - dính mắc vào vấn đề của 
chính mình, dính mắc vào “cái tôi.” 

 bạn có thể buông bỏ khỏi ý niệm về bản ngã, thì những 
vấn đề kia sẽ chỉ còn là những trải nghiệm để nhận biết, chứ 
không phải để chối bỏ hay nắm giữ. Nếu bị người khác hay 
điều gì đó công kích, hãy làm thêm thiện sự. Hãy hành thiện 
nhiều hơn nữa. 

Vậy làm sao để buông bỏ khỏi sự công kích? Sự thật là: 
nghiệp quá khứ và hiện tại chính là nguyên nhân cho mọi 
khổ nạn hiện giờ.  Bởi vì hành vi quá khứ, nên có quả trong 
hiện tại. Không có ai làm điều gì. Không có thứ gì đang làm 
gì. Chỉ có nghiệp quá khứ đang tạo ra phản ứng hiện tại. 

Chánh kiến này vô cùng mạnh mẽ, giúp bạn buông bỏ 
khỏi ý niệm “tôi”, “người khác”, “sự việc.” Chúng ta không 
cần để tâm đến ai, đến mình, hay đến cái gì. Chúng ta chỉ 
cần để tâm đến nhân và quả, đến hành động và hệ quả trong 
bản chất vô ngã, vô thường. 

Vì vậy, bạn phải tỉnh giác.  Đây là chánh kiến. Dù đang 
đối mặt với điều tốt hay điều xấu, hãy hiểu rằng đó là hậu 
quả của chính bạn - và với chánh kiến ấy, hãy tiếp tục tạo 
nhân thiện, hết việc này đến việc khác. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   451RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   451 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

451 
 

Bạn cũng cần thực hành như vậy - để tự tìm ra lời giải 
cho vấn đề của mình. Một vấn đề có thể cần thời gian để 
giải quyết, nhưng việc thực hành xả ly là hoàn toàn khả thi. 
Vấn đề thật sự là sự dính mắc - dính mắc vào vấn đề của 
chính mình, dính mắc vào “cái tôi.” 

 bạn có thể buông bỏ khỏi ý niệm về bản ngã, thì những 
vấn đề kia sẽ chỉ còn là những trải nghiệm để nhận biết, chứ 
không phải để chối bỏ hay nắm giữ. Nếu bị người khác hay 
điều gì đó công kích, hãy làm thêm thiện sự. Hãy hành thiện 
nhiều hơn nữa. 

Vậy làm sao để buông bỏ khỏi sự công kích? Sự thật là: 
nghiệp quá khứ và hiện tại chính là nguyên nhân cho mọi 
khổ nạn hiện giờ.  Bởi vì hành vi quá khứ, nên có quả trong 
hiện tại. Không có ai làm điều gì. Không có thứ gì đang làm 
gì. Chỉ có nghiệp quá khứ đang tạo ra phản ứng hiện tại. 

Chánh kiến này vô cùng mạnh mẽ, giúp bạn buông bỏ 
khỏi ý niệm “tôi”, “người khác”, “sự việc.” Chúng ta không 
cần để tâm đến ai, đến mình, hay đến cái gì. Chúng ta chỉ 
cần để tâm đến nhân và quả, đến hành động và hệ quả trong 
bản chất vô ngã, vô thường. 

Vì vậy, bạn phải tỉnh giác.  Đây là chánh kiến. Dù đang 
đối mặt với điều tốt hay điều xấu, hãy hiểu rằng đó là hậu 
quả của chính bạn - và với chánh kiến ấy, hãy tiếp tục tạo 
nhân thiện, hết việc này đến việc khác. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

450 
 

Nếu ai cũng có thể tự giải quyết được vấn đề của họ, thì tôi 
đã không cần nhấn mạnh vào sức mạnh của cộng đồng như 
thế này. 

Tôi phải lắng nghe rất nhiều vấn đề từ rất nhiều người, 
và tôi đã tìm cách hỗ trợ họ - từ năm 1999 cho đến tận bây 
giờ. Vì vậy, tôi bận rộn suốt với việc làm thiện sự cho tất 
cả. Nếu chỉ lo cho riêng mình, tôi không cần làm đến mức 
này. Nhưng với phần lớn người trong xã hội, những thiện 
sự như vậy là vô cùng cần thiết. 

Bạn nên là một phần của Trung tâm Thabarwa. Bằng 
cách ấy, bạn sẽ học được rất nhiều điều từ chính trung tâm. 
Bạn sẽ học từ những lỗi lầm của chư Tăng, chư Ni, và hàng 
cư sĩ tại đây. Bạn sẽ được an toàn, chừng nào bạn còn đang 
bảo vệ cho những thiện sự nơi đây. 

Tôi được an toàn, bởi vì tôi biết chăm sóc cho thiền sinh 
và trung tâm của mình. Chính vì vậy, tôi được bảo vệ. Nếu 
tôi không thể chăm sóc họ, tôi chắc chắn cũng sẽ không an 
toàn. Vì vậy, sự chăm sóc này cần phải được làm một cách 
vô điều kiện, không giới hạn. Nếu chăm sóc trong giới hạn, 
là chưa đủ. 

Nếu tôi không hành thiền, tôi chắc chắn sẽ gặp rắc rối - 
trong tư cách một cư sĩ. Chính nhờ hành thiền đúng cách, 
tôi mới có thể tìm ra lời giải cho những vấn đề khó khăn. 
Và ngay cả khi chưa thể giải quyết được, tôi vẫn có thể xả 
ly. Nhờ vậy, tôi có thể tiếp tục làm thiện sự, dù gặp vô vàn 
khó khăn. Tôi không cần từ bỏ, cũng không cần dừng lại. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   450RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   450 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   450RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   450 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



451

Sayadaw Ashin Ottamathara 

451 
 

Bạn cũng cần thực hành như vậy - để tự tìm ra lời giải 
cho vấn đề của mình. Một vấn đề có thể cần thời gian để 
giải quyết, nhưng việc thực hành xả ly là hoàn toàn khả thi. 
Vấn đề thật sự là sự dính mắc - dính mắc vào vấn đề của 
chính mình, dính mắc vào “cái tôi.” 

 bạn có thể buông bỏ khỏi ý niệm về bản ngã, thì những 
vấn đề kia sẽ chỉ còn là những trải nghiệm để nhận biết, chứ 
không phải để chối bỏ hay nắm giữ. Nếu bị người khác hay 
điều gì đó công kích, hãy làm thêm thiện sự. Hãy hành thiện 
nhiều hơn nữa. 

Vậy làm sao để buông bỏ khỏi sự công kích? Sự thật là: 
nghiệp quá khứ và hiện tại chính là nguyên nhân cho mọi 
khổ nạn hiện giờ.  Bởi vì hành vi quá khứ, nên có quả trong 
hiện tại. Không có ai làm điều gì. Không có thứ gì đang làm 
gì. Chỉ có nghiệp quá khứ đang tạo ra phản ứng hiện tại. 

Chánh kiến này vô cùng mạnh mẽ, giúp bạn buông bỏ 
khỏi ý niệm “tôi”, “người khác”, “sự việc.” Chúng ta không 
cần để tâm đến ai, đến mình, hay đến cái gì. Chúng ta chỉ 
cần để tâm đến nhân và quả, đến hành động và hệ quả trong 
bản chất vô ngã, vô thường. 

Vì vậy, bạn phải tỉnh giác.  Đây là chánh kiến. Dù đang 
đối mặt với điều tốt hay điều xấu, hãy hiểu rằng đó là hậu 
quả của chính bạn - và với chánh kiến ấy, hãy tiếp tục tạo 
nhân thiện, hết việc này đến việc khác. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   451RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   451 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

451 
 

Bạn cũng cần thực hành như vậy - để tự tìm ra lời giải 
cho vấn đề của mình. Một vấn đề có thể cần thời gian để 
giải quyết, nhưng việc thực hành xả ly là hoàn toàn khả thi. 
Vấn đề thật sự là sự dính mắc - dính mắc vào vấn đề của 
chính mình, dính mắc vào “cái tôi.” 

 bạn có thể buông bỏ khỏi ý niệm về bản ngã, thì những 
vấn đề kia sẽ chỉ còn là những trải nghiệm để nhận biết, chứ 
không phải để chối bỏ hay nắm giữ. Nếu bị người khác hay 
điều gì đó công kích, hãy làm thêm thiện sự. Hãy hành thiện 
nhiều hơn nữa. 

Vậy làm sao để buông bỏ khỏi sự công kích? Sự thật là: 
nghiệp quá khứ và hiện tại chính là nguyên nhân cho mọi 
khổ nạn hiện giờ.  Bởi vì hành vi quá khứ, nên có quả trong 
hiện tại. Không có ai làm điều gì. Không có thứ gì đang làm 
gì. Chỉ có nghiệp quá khứ đang tạo ra phản ứng hiện tại. 

Chánh kiến này vô cùng mạnh mẽ, giúp bạn buông bỏ 
khỏi ý niệm “tôi”, “người khác”, “sự việc.” Chúng ta không 
cần để tâm đến ai, đến mình, hay đến cái gì. Chúng ta chỉ 
cần để tâm đến nhân và quả, đến hành động và hệ quả trong 
bản chất vô ngã, vô thường. 

Vì vậy, bạn phải tỉnh giác.  Đây là chánh kiến. Dù đang 
đối mặt với điều tốt hay điều xấu, hãy hiểu rằng đó là hậu 
quả của chính bạn - và với chánh kiến ấy, hãy tiếp tục tạo 
nhân thiện, hết việc này đến việc khác. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

450 
 

Nếu ai cũng có thể tự giải quyết được vấn đề của họ, thì tôi 
đã không cần nhấn mạnh vào sức mạnh của cộng đồng như 
thế này. 

Tôi phải lắng nghe rất nhiều vấn đề từ rất nhiều người, 
và tôi đã tìm cách hỗ trợ họ - từ năm 1999 cho đến tận bây 
giờ. Vì vậy, tôi bận rộn suốt với việc làm thiện sự cho tất 
cả. Nếu chỉ lo cho riêng mình, tôi không cần làm đến mức 
này. Nhưng với phần lớn người trong xã hội, những thiện 
sự như vậy là vô cùng cần thiết. 

Bạn nên là một phần của Trung tâm Thabarwa. Bằng 
cách ấy, bạn sẽ học được rất nhiều điều từ chính trung tâm. 
Bạn sẽ học từ những lỗi lầm của chư Tăng, chư Ni, và hàng 
cư sĩ tại đây. Bạn sẽ được an toàn, chừng nào bạn còn đang 
bảo vệ cho những thiện sự nơi đây. 

Tôi được an toàn, bởi vì tôi biết chăm sóc cho thiền sinh 
và trung tâm của mình. Chính vì vậy, tôi được bảo vệ. Nếu 
tôi không thể chăm sóc họ, tôi chắc chắn cũng sẽ không an 
toàn. Vì vậy, sự chăm sóc này cần phải được làm một cách 
vô điều kiện, không giới hạn. Nếu chăm sóc trong giới hạn, 
là chưa đủ. 

Nếu tôi không hành thiền, tôi chắc chắn sẽ gặp rắc rối - 
trong tư cách một cư sĩ. Chính nhờ hành thiền đúng cách, 
tôi mới có thể tìm ra lời giải cho những vấn đề khó khăn. 
Và ngay cả khi chưa thể giải quyết được, tôi vẫn có thể xả 
ly. Nhờ vậy, tôi có thể tiếp tục làm thiện sự, dù gặp vô vàn 
khó khăn. Tôi không cần từ bỏ, cũng không cần dừng lại. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   450RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   450 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   451RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   451 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



452

Sayadaw Ashin Ottamathara 

453 
 

Ban đầu, trung tâm Thabarwa bị tấn công rất nghiêm 
trọng - liên tục trong hơn 7 năm. Sau đó, những cuộc tấn 
công dần giảm bớt, chỉ còn xuất hiện rải rác. Dù vậy, thỉnh 
thoảng vẫn có, nhất là trên mạng, bởi vì chúng tôi vẫn đang 
tiếp tục giảng pháp và làm thiện sự - không dừng lại. 

Trung tâm Thabarwa đã hoạt động hơn 17 năm liên tục, 
không gián đoạn. Vì vậy, gặp khó khăn là điều tất yếu. 
Nhưng việc làm thiện pháp liên tục với chánh kiến là vô 
cùng mạnh mẽ. Vì vậy, chúng ta không cần dừng lại. 

Chúng ta cứ tiếp tục giảng dạy và hành động như thế. 
Và rồi, chúng ta sẽ trở nên mạnh mẽ hơn - ngày một hơn. 
Chúng ta sẽ chịu đựng giỏi hơn, và xả ly tốt hơn - ngày một 
hơn. 

Đây chính là cách giải quyết vấn đề cho tất cả mọi người 
- bằng teamwork, bằng sức mạnh cộng đồng. Tự mình giải 
quyết mọi vấn đề - là không an toàn, không trọn vẹn. 

Bây giờ, ngày càng có nhiều người Việt Nam, Ấn Độ, 
Trung Quốc, Myanmar, phương Tây lắng nghe pháp của tôi 
và cùng làm thiện sự bằng cách mở thêm nhiều trung tâm 
Thabarwa. 

Pháp hành mà tôi truyền dạy phần lớn là Đại Niệm Xứ 
(Mahāsatipaṭṭhāna) và Tuệ quán (Vipassanā) với chánh 
kiến. Chúng tôi nhấn mạnh trí tuệ hơn là định lực. Ban đầu 
có thể khó hiểu, nhưng về lâu dài, nếu bạn có thể buông bỏ 
hiểu biết cũ, pháp hành này sẽ trở nên đơn giản. Bạn cần 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   453RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   453 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

453 
 

Ban đầu, trung tâm Thabarwa bị tấn công rất nghiêm 
trọng - liên tục trong hơn 7 năm. Sau đó, những cuộc tấn 
công dần giảm bớt, chỉ còn xuất hiện rải rác. Dù vậy, thỉnh 
thoảng vẫn có, nhất là trên mạng, bởi vì chúng tôi vẫn đang 
tiếp tục giảng pháp và làm thiện sự - không dừng lại. 

Trung tâm Thabarwa đã hoạt động hơn 17 năm liên tục, 
không gián đoạn. Vì vậy, gặp khó khăn là điều tất yếu. 
Nhưng việc làm thiện pháp liên tục với chánh kiến là vô 
cùng mạnh mẽ. Vì vậy, chúng ta không cần dừng lại. 

Chúng ta cứ tiếp tục giảng dạy và hành động như thế. 
Và rồi, chúng ta sẽ trở nên mạnh mẽ hơn - ngày một hơn. 
Chúng ta sẽ chịu đựng giỏi hơn, và xả ly tốt hơn - ngày một 
hơn. 

Đây chính là cách giải quyết vấn đề cho tất cả mọi người 
- bằng teamwork, bằng sức mạnh cộng đồng. Tự mình giải 
quyết mọi vấn đề - là không an toàn, không trọn vẹn. 

Bây giờ, ngày càng có nhiều người Việt Nam, Ấn Độ, 
Trung Quốc, Myanmar, phương Tây lắng nghe pháp của tôi 
và cùng làm thiện sự bằng cách mở thêm nhiều trung tâm 
Thabarwa. 

Pháp hành mà tôi truyền dạy phần lớn là Đại Niệm Xứ 
(Mahāsatipaṭṭhāna) và Tuệ quán (Vipassanā) với chánh 
kiến. Chúng tôi nhấn mạnh trí tuệ hơn là định lực. Ban đầu 
có thể khó hiểu, nhưng về lâu dài, nếu bạn có thể buông bỏ 
hiểu biết cũ, pháp hành này sẽ trở nên đơn giản. Bạn cần 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

452 
 

Tôi đã và đang giảng dạy theo cách này - hết buổi này 
đến buổi khác, hết ngày này đến ngày khác, hết tháng này 
qua năm khác. 

 Đây chính là chánh kiến và chánh hành. Chúng ta chỉ 
cần tiếp tục thực hành như vậy, tích lũy ngày một nhiều 
phước báu hơn, và chính phước báu ấy sẽ đủ duyên để đáp 
ứng những nhu cầu thật sự của bạn, chắc chắn là như vậy. 

Để bảo hộ an toàn cho bạn, để nuôi dưỡng ước nguyện 
tiếp tục hành thiền, bạn cần làm thiện sự và hành thiền với 
chánh kiến như sau: “Không có ai đang làm. Không có điều 
gì đang làm. Việc đang làm chỉ là việc đang làm mà thôi. 
Việc đang làm chính là bản chất vô thường.” 

Tôi phải hiểu và thực hành đúng như vậy. Khi tôi ở 
trung tâm Thabarwa, tôi đã bị rất nhiều người tấn công. Có 
người liên tục tìm cách ngăn chặn trung tâm, cố gắng phá 
hoại, muốn buộc tôi dừng việc giảng pháp, thậm chí muốn 
đưa tôi vào tù. 

Nhưng trong chánh kiến của tôi, đây không phải chỉ là 
việc riêng của tôi - mà là việc của tất cả mọi người. Ai rồi 
cũng sẽ phải trải nghiệm những điều như vậy - nếu không 
phải bây giờ, thì sau này, nếu không phải kiếp này, thì cũng 
kiếp khác. 

Tôi hiểu rằng, dù chúng ta đã làm gì trong quá khứ hoặc 
hiện tại, chúng ta phải sẵn sàng gánh chịu kết quả của 
chúng. Với chánh kiến đó, chúng ta chỉ cần cố gắng sống 
tốt hơn lên - dù quá khứ là gì đi nữa. Chúng ta không phản 
kháng. Chúng ta không đánh trả. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   452RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   452 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   452RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   452 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



453

Sayadaw Ashin Ottamathara 

453 
 

Ban đầu, trung tâm Thabarwa bị tấn công rất nghiêm 
trọng - liên tục trong hơn 7 năm. Sau đó, những cuộc tấn 
công dần giảm bớt, chỉ còn xuất hiện rải rác. Dù vậy, thỉnh 
thoảng vẫn có, nhất là trên mạng, bởi vì chúng tôi vẫn đang 
tiếp tục giảng pháp và làm thiện sự - không dừng lại. 

Trung tâm Thabarwa đã hoạt động hơn 17 năm liên tục, 
không gián đoạn. Vì vậy, gặp khó khăn là điều tất yếu. 
Nhưng việc làm thiện pháp liên tục với chánh kiến là vô 
cùng mạnh mẽ. Vì vậy, chúng ta không cần dừng lại. 

Chúng ta cứ tiếp tục giảng dạy và hành động như thế. 
Và rồi, chúng ta sẽ trở nên mạnh mẽ hơn - ngày một hơn. 
Chúng ta sẽ chịu đựng giỏi hơn, và xả ly tốt hơn - ngày một 
hơn. 

Đây chính là cách giải quyết vấn đề cho tất cả mọi người 
- bằng teamwork, bằng sức mạnh cộng đồng. Tự mình giải 
quyết mọi vấn đề - là không an toàn, không trọn vẹn. 

Bây giờ, ngày càng có nhiều người Việt Nam, Ấn Độ, 
Trung Quốc, Myanmar, phương Tây lắng nghe pháp của tôi 
và cùng làm thiện sự bằng cách mở thêm nhiều trung tâm 
Thabarwa. 

Pháp hành mà tôi truyền dạy phần lớn là Đại Niệm Xứ 
(Mahāsatipaṭṭhāna) và Tuệ quán (Vipassanā) với chánh 
kiến. Chúng tôi nhấn mạnh trí tuệ hơn là định lực. Ban đầu 
có thể khó hiểu, nhưng về lâu dài, nếu bạn có thể buông bỏ 
hiểu biết cũ, pháp hành này sẽ trở nên đơn giản. Bạn cần 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   453RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   453 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

453 
 

Ban đầu, trung tâm Thabarwa bị tấn công rất nghiêm 
trọng - liên tục trong hơn 7 năm. Sau đó, những cuộc tấn 
công dần giảm bớt, chỉ còn xuất hiện rải rác. Dù vậy, thỉnh 
thoảng vẫn có, nhất là trên mạng, bởi vì chúng tôi vẫn đang 
tiếp tục giảng pháp và làm thiện sự - không dừng lại. 

Trung tâm Thabarwa đã hoạt động hơn 17 năm liên tục, 
không gián đoạn. Vì vậy, gặp khó khăn là điều tất yếu. 
Nhưng việc làm thiện pháp liên tục với chánh kiến là vô 
cùng mạnh mẽ. Vì vậy, chúng ta không cần dừng lại. 

Chúng ta cứ tiếp tục giảng dạy và hành động như thế. 
Và rồi, chúng ta sẽ trở nên mạnh mẽ hơn - ngày một hơn. 
Chúng ta sẽ chịu đựng giỏi hơn, và xả ly tốt hơn - ngày một 
hơn. 

Đây chính là cách giải quyết vấn đề cho tất cả mọi người 
- bằng teamwork, bằng sức mạnh cộng đồng. Tự mình giải 
quyết mọi vấn đề - là không an toàn, không trọn vẹn. 

Bây giờ, ngày càng có nhiều người Việt Nam, Ấn Độ, 
Trung Quốc, Myanmar, phương Tây lắng nghe pháp của tôi 
và cùng làm thiện sự bằng cách mở thêm nhiều trung tâm 
Thabarwa. 

Pháp hành mà tôi truyền dạy phần lớn là Đại Niệm Xứ 
(Mahāsatipaṭṭhāna) và Tuệ quán (Vipassanā) với chánh 
kiến. Chúng tôi nhấn mạnh trí tuệ hơn là định lực. Ban đầu 
có thể khó hiểu, nhưng về lâu dài, nếu bạn có thể buông bỏ 
hiểu biết cũ, pháp hành này sẽ trở nên đơn giản. Bạn cần 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

452 
 

Tôi đã và đang giảng dạy theo cách này - hết buổi này 
đến buổi khác, hết ngày này đến ngày khác, hết tháng này 
qua năm khác. 

 Đây chính là chánh kiến và chánh hành. Chúng ta chỉ 
cần tiếp tục thực hành như vậy, tích lũy ngày một nhiều 
phước báu hơn, và chính phước báu ấy sẽ đủ duyên để đáp 
ứng những nhu cầu thật sự của bạn, chắc chắn là như vậy. 

Để bảo hộ an toàn cho bạn, để nuôi dưỡng ước nguyện 
tiếp tục hành thiền, bạn cần làm thiện sự và hành thiền với 
chánh kiến như sau: “Không có ai đang làm. Không có điều 
gì đang làm. Việc đang làm chỉ là việc đang làm mà thôi. 
Việc đang làm chính là bản chất vô thường.” 

Tôi phải hiểu và thực hành đúng như vậy. Khi tôi ở 
trung tâm Thabarwa, tôi đã bị rất nhiều người tấn công. Có 
người liên tục tìm cách ngăn chặn trung tâm, cố gắng phá 
hoại, muốn buộc tôi dừng việc giảng pháp, thậm chí muốn 
đưa tôi vào tù. 

Nhưng trong chánh kiến của tôi, đây không phải chỉ là 
việc riêng của tôi - mà là việc của tất cả mọi người. Ai rồi 
cũng sẽ phải trải nghiệm những điều như vậy - nếu không 
phải bây giờ, thì sau này, nếu không phải kiếp này, thì cũng 
kiếp khác. 

Tôi hiểu rằng, dù chúng ta đã làm gì trong quá khứ hoặc 
hiện tại, chúng ta phải sẵn sàng gánh chịu kết quả của 
chúng. Với chánh kiến đó, chúng ta chỉ cần cố gắng sống 
tốt hơn lên - dù quá khứ là gì đi nữa. Chúng ta không phản 
kháng. Chúng ta không đánh trả. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   452RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   452 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   453RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   453 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



454

Sayadaw Ashin Ottamathara 

455 
 

Câu hỏi 6: Nếu các vị Tăng Ni tự đi mua thịt để ăn, 
điều đó có sai với giới luật (Vinaya) không? 

Trả lời: 
Chúng ta – những người xuất gia, chư Tăng, chư Ni – 

thì không được mua đồ mặn về ăn. Chúng ta chỉ được phép 
nhận thức ăn từ những người cúng dường. 

Nhưng hầu hết những người cúng dường thì họ có sự 
dính mắc mạnh mẽ vào việc ăn thịt. Vì vậy, nếu như các 
chư Tăng Ni yêu cầu họ về việc chỉ nhận thực phẩm chay 
thôi, thì điều đó sẽ tạo ra sự khó khăn và bận rộn cho họ – 
những người thí chủ. 

Là một chư Tăng, tôi hiểu rất nhiều điều về người đời – 
về những người ngoài xã hội. Và Đức Phật cũng vậy. Ngài 
có sự hiểu biết toàn diện về người ở ngoài xã hội, nên Ngài 
không nói gì về việc ăn chay hay ăn mặn. Ngài không nói 
gì về việc ăn thịt. 

Và điều tôi hiểu về Đức Phật, đó chính là: chúng ta có 
thể ăn rau, ăn chay, bằng chính lựa chọn của mình. Nhưng 
chúng ta không nên dính mắc hay chấp chặt vào việc đó. 

Nếu như chúng ta cảm thấy thoải mái và phù hợp, thì 
chúng ta có thể ăn bất kỳ cái gì – rau hay thịt – một cách tự 
do. Và điều này cũng tương tự với những người khác: họ 
cũng nên có sự tự do để ăn những gì họ muốn.  

Chúng ta không nên chú ý quá nhiều vào việc ăn hay 
không ăn thịt. Đó chính là điều mà tôi hiểu. Chúng ta có thể 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   455RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   455 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

455 
 

Câu hỏi 6: Nếu các vị Tăng Ni tự đi mua thịt để ăn, 
điều đó có sai với giới luật (Vinaya) không? 

Trả lời: 
Chúng ta – những người xuất gia, chư Tăng, chư Ni – 

thì không được mua đồ mặn về ăn. Chúng ta chỉ được phép 
nhận thức ăn từ những người cúng dường. 

Nhưng hầu hết những người cúng dường thì họ có sự 
dính mắc mạnh mẽ vào việc ăn thịt. Vì vậy, nếu như các 
chư Tăng Ni yêu cầu họ về việc chỉ nhận thực phẩm chay 
thôi, thì điều đó sẽ tạo ra sự khó khăn và bận rộn cho họ – 
những người thí chủ. 

Là một chư Tăng, tôi hiểu rất nhiều điều về người đời – 
về những người ngoài xã hội. Và Đức Phật cũng vậy. Ngài 
có sự hiểu biết toàn diện về người ở ngoài xã hội, nên Ngài 
không nói gì về việc ăn chay hay ăn mặn. Ngài không nói 
gì về việc ăn thịt. 

Và điều tôi hiểu về Đức Phật, đó chính là: chúng ta có 
thể ăn rau, ăn chay, bằng chính lựa chọn của mình. Nhưng 
chúng ta không nên dính mắc hay chấp chặt vào việc đó. 

Nếu như chúng ta cảm thấy thoải mái và phù hợp, thì 
chúng ta có thể ăn bất kỳ cái gì – rau hay thịt – một cách tự 
do. Và điều này cũng tương tự với những người khác: họ 
cũng nên có sự tự do để ăn những gì họ muốn.  

Chúng ta không nên chú ý quá nhiều vào việc ăn hay 
không ăn thịt. Đó chính là điều mà tôi hiểu. Chúng ta có thể 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

454 
 

bắt đầu từ sự “không biết,” từ tánh không, để hành trì Đại 
Niệm Xứ và Tuệ quán cho đúng pháp. 

Question 6: 
If the monks and nuns buy meat to eat, is that wrong 

according to the Vinaya or not? 
Answer: 
We are not allowed to buy meat. We just receive. We 

should go alms round, we should receive donations, and we 
should eat what is donated to us. 

But most of the donors have strong attachment to eating 
meat. Therefore, if the monks order to eat only vegetables, 
it would be difficult and busy for the donors also. 

As a monk, I know many things about people in society. 
That’s why for Buddha, he may know completely about the 
people in society. That's why he said nothing about eating 
meat. 

What I understand about the Buddha is: We can eat 
vegetables by ourselves. But we should not attach or grasp 
eating vegetables. If we are ok, we can eat either meat or 
vegetables freely. It should be the same for others. 

 of not saying about eating meat by Buddha, we should 
not pay attention to eating or not eating meat. That’s what 
I understand. 

We can eat freely for ourselves.  It should be the same 
for others. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   454RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   454 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   454RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   454 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



455

Sayadaw Ashin Ottamathara 

455 
 

Câu hỏi 6: Nếu các vị Tăng Ni tự đi mua thịt để ăn, 
điều đó có sai với giới luật (Vinaya) không? 

Trả lời: 
Chúng ta – những người xuất gia, chư Tăng, chư Ni – 

thì không được mua đồ mặn về ăn. Chúng ta chỉ được phép 
nhận thức ăn từ những người cúng dường. 

Nhưng hầu hết những người cúng dường thì họ có sự 
dính mắc mạnh mẽ vào việc ăn thịt. Vì vậy, nếu như các 
chư Tăng Ni yêu cầu họ về việc chỉ nhận thực phẩm chay 
thôi, thì điều đó sẽ tạo ra sự khó khăn và bận rộn cho họ – 
những người thí chủ. 

Là một chư Tăng, tôi hiểu rất nhiều điều về người đời – 
về những người ngoài xã hội. Và Đức Phật cũng vậy. Ngài 
có sự hiểu biết toàn diện về người ở ngoài xã hội, nên Ngài 
không nói gì về việc ăn chay hay ăn mặn. Ngài không nói 
gì về việc ăn thịt. 

Và điều tôi hiểu về Đức Phật, đó chính là: chúng ta có 
thể ăn rau, ăn chay, bằng chính lựa chọn của mình. Nhưng 
chúng ta không nên dính mắc hay chấp chặt vào việc đó. 

Nếu như chúng ta cảm thấy thoải mái và phù hợp, thì 
chúng ta có thể ăn bất kỳ cái gì – rau hay thịt – một cách tự 
do. Và điều này cũng tương tự với những người khác: họ 
cũng nên có sự tự do để ăn những gì họ muốn.  

Chúng ta không nên chú ý quá nhiều vào việc ăn hay 
không ăn thịt. Đó chính là điều mà tôi hiểu. Chúng ta có thể 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   455RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   455 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

455 
 

Câu hỏi 6: Nếu các vị Tăng Ni tự đi mua thịt để ăn, 
điều đó có sai với giới luật (Vinaya) không? 

Trả lời: 
Chúng ta – những người xuất gia, chư Tăng, chư Ni – 

thì không được mua đồ mặn về ăn. Chúng ta chỉ được phép 
nhận thức ăn từ những người cúng dường. 

Nhưng hầu hết những người cúng dường thì họ có sự 
dính mắc mạnh mẽ vào việc ăn thịt. Vì vậy, nếu như các 
chư Tăng Ni yêu cầu họ về việc chỉ nhận thực phẩm chay 
thôi, thì điều đó sẽ tạo ra sự khó khăn và bận rộn cho họ – 
những người thí chủ. 

Là một chư Tăng, tôi hiểu rất nhiều điều về người đời – 
về những người ngoài xã hội. Và Đức Phật cũng vậy. Ngài 
có sự hiểu biết toàn diện về người ở ngoài xã hội, nên Ngài 
không nói gì về việc ăn chay hay ăn mặn. Ngài không nói 
gì về việc ăn thịt. 

Và điều tôi hiểu về Đức Phật, đó chính là: chúng ta có 
thể ăn rau, ăn chay, bằng chính lựa chọn của mình. Nhưng 
chúng ta không nên dính mắc hay chấp chặt vào việc đó. 

Nếu như chúng ta cảm thấy thoải mái và phù hợp, thì 
chúng ta có thể ăn bất kỳ cái gì – rau hay thịt – một cách tự 
do. Và điều này cũng tương tự với những người khác: họ 
cũng nên có sự tự do để ăn những gì họ muốn.  

Chúng ta không nên chú ý quá nhiều vào việc ăn hay 
không ăn thịt. Đó chính là điều mà tôi hiểu. Chúng ta có thể 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

454 
 

bắt đầu từ sự “không biết,” từ tánh không, để hành trì Đại 
Niệm Xứ và Tuệ quán cho đúng pháp. 

Question 6: 
If the monks and nuns buy meat to eat, is that wrong 

according to the Vinaya or not? 
Answer: 
We are not allowed to buy meat. We just receive. We 

should go alms round, we should receive donations, and we 
should eat what is donated to us. 

But most of the donors have strong attachment to eating 
meat. Therefore, if the monks order to eat only vegetables, 
it would be difficult and busy for the donors also. 

As a monk, I know many things about people in society. 
That’s why for Buddha, he may know completely about the 
people in society. That's why he said nothing about eating 
meat. 

What I understand about the Buddha is: We can eat 
vegetables by ourselves. But we should not attach or grasp 
eating vegetables. If we are ok, we can eat either meat or 
vegetables freely. It should be the same for others. 

 of not saying about eating meat by Buddha, we should 
not pay attention to eating or not eating meat. That’s what 
I understand. 

We can eat freely for ourselves.  It should be the same 
for others. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   454RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   454 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   455RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   455 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



456

Sayadaw Ashin Ottamathara 

457 
 

wrong understanding about "I" or oneself as real. So we 
need to detach from both. 

But detachment should be doing only without grasping 
on doing intentionally or naturally. If we cannot stop or 
detach from thinking intentionally and naturally, ignorance 
or misunderstanding of oneself or "I" as real will still 
remain. 

If you think desire is the cause of attachment, then if we 
stop desire, there will be detachment. That is also an 
incomplete understanding. Attachment on having desire or 
not having desire is the cause of ignorance. So we need to 
detach from both: having desire or not having desire. 

We can use desire-to be using only-but we should not 
emphasize desire. If we attach to desire, there will be 
ignorance. If there is ignorance, there will be attachment. 
If we can, there will be desire or no desire, we should try to 
do good deeds with mindfulness and detachment. Instead 
of paying attention to desire, we should pay attention to 
doing good deeds with mindfulness and detachment. 

In fact, detachment from oneself is really difficult. It 
seems impossible if we are not doing good deeds seriously 
and continuously, with the knowing of to be doing only, 
with detaching mind. 

I’m able to do good deeds beyond limitless, 
continuously and seriously. That’s why I’m able to teach 
about selflessness or non-self in the right way. Very easy to 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   457RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   457 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

457 
 

wrong understanding about "I" or oneself as real. So we 
need to detach from both. 

But detachment should be doing only without grasping 
on doing intentionally or naturally. If we cannot stop or 
detach from thinking intentionally and naturally, ignorance 
or misunderstanding of oneself or "I" as real will still 
remain. 

If you think desire is the cause of attachment, then if we 
stop desire, there will be detachment. That is also an 
incomplete understanding. Attachment on having desire or 
not having desire is the cause of ignorance. So we need to 
detach from both: having desire or not having desire. 

We can use desire-to be using only-but we should not 
emphasize desire. If we attach to desire, there will be 
ignorance. If there is ignorance, there will be attachment. 
If we can, there will be desire or no desire, we should try to 
do good deeds with mindfulness and detachment. Instead 
of paying attention to desire, we should pay attention to 
doing good deeds with mindfulness and detachment. 

In fact, detachment from oneself is really difficult. It 
seems impossible if we are not doing good deeds seriously 
and continuously, with the knowing of to be doing only, 
with detaching mind. 

I’m able to do good deeds beyond limitless, 
continuously and seriously. That’s why I’m able to teach 
about selflessness or non-self in the right way. Very easy to 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

456 
 

ăn một cách tự do. Và người khác cũng nên được hiểu và 
thực hành như vậy – tự do như vậy. 

Question 7:  
Dear Sayadaw, is that when thinking arises, it arises 

by itself, and you see it arise and disappear without "I" 
in the thinking, then it disappears automatically? 

If thinking arises with the wrong view of "I am 
thinking", and the thinking of that desire makes the 
move-to do something-then the thinking will react 
because of the "I am thinking", that wrong view in the 
"I am thinking". 

So the point is: we have to have this right 
understanding, just to know in theory. We understand, 
like: thinking is thinking, "I" is "I", "me" or "mine". 
But in practice, how can I follow my thinking and not 
react to that thinking? 

So I saw-because of "I am", I am in the thinking-so 
I perceive wrongly that I am in the thinking, and I act 
accordingly to my thinking. If I see the thinking is just 
a thinking, without "I" in the thinking, then the 
thinking arises and disappears. 

Answer: 
We are able to think forcefully or intentionally. Besides, 

we are able to think naturally. Attachment to thinking 
intentionally and naturally is the cause of ignorance, or 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   456RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   456 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   456RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   456 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



457

Sayadaw Ashin Ottamathara 

457 
 

wrong understanding about "I" or oneself as real. So we 
need to detach from both. 

But detachment should be doing only without grasping 
on doing intentionally or naturally. If we cannot stop or 
detach from thinking intentionally and naturally, ignorance 
or misunderstanding of oneself or "I" as real will still 
remain. 

If you think desire is the cause of attachment, then if we 
stop desire, there will be detachment. That is also an 
incomplete understanding. Attachment on having desire or 
not having desire is the cause of ignorance. So we need to 
detach from both: having desire or not having desire. 

We can use desire-to be using only-but we should not 
emphasize desire. If we attach to desire, there will be 
ignorance. If there is ignorance, there will be attachment. 
If we can, there will be desire or no desire, we should try to 
do good deeds with mindfulness and detachment. Instead 
of paying attention to desire, we should pay attention to 
doing good deeds with mindfulness and detachment. 

In fact, detachment from oneself is really difficult. It 
seems impossible if we are not doing good deeds seriously 
and continuously, with the knowing of to be doing only, 
with detaching mind. 

I’m able to do good deeds beyond limitless, 
continuously and seriously. That’s why I’m able to teach 
about selflessness or non-self in the right way. Very easy to 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   457RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   457 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

457 
 

wrong understanding about "I" or oneself as real. So we 
need to detach from both. 

But detachment should be doing only without grasping 
on doing intentionally or naturally. If we cannot stop or 
detach from thinking intentionally and naturally, ignorance 
or misunderstanding of oneself or "I" as real will still 
remain. 

If you think desire is the cause of attachment, then if we 
stop desire, there will be detachment. That is also an 
incomplete understanding. Attachment on having desire or 
not having desire is the cause of ignorance. So we need to 
detach from both: having desire or not having desire. 

We can use desire-to be using only-but we should not 
emphasize desire. If we attach to desire, there will be 
ignorance. If there is ignorance, there will be attachment. 
If we can, there will be desire or no desire, we should try to 
do good deeds with mindfulness and detachment. Instead 
of paying attention to desire, we should pay attention to 
doing good deeds with mindfulness and detachment. 

In fact, detachment from oneself is really difficult. It 
seems impossible if we are not doing good deeds seriously 
and continuously, with the knowing of to be doing only, 
with detaching mind. 

I’m able to do good deeds beyond limitless, 
continuously and seriously. That’s why I’m able to teach 
about selflessness or non-self in the right way. Very easy to 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

456 
 

ăn một cách tự do. Và người khác cũng nên được hiểu và 
thực hành như vậy – tự do như vậy. 

Question 7:  
Dear Sayadaw, is that when thinking arises, it arises 

by itself, and you see it arise and disappear without "I" 
in the thinking, then it disappears automatically? 

If thinking arises with the wrong view of "I am 
thinking", and the thinking of that desire makes the 
move-to do something-then the thinking will react 
because of the "I am thinking", that wrong view in the 
"I am thinking". 

So the point is: we have to have this right 
understanding, just to know in theory. We understand, 
like: thinking is thinking, "I" is "I", "me" or "mine". 
But in practice, how can I follow my thinking and not 
react to that thinking? 

So I saw-because of "I am", I am in the thinking-so 
I perceive wrongly that I am in the thinking, and I act 
accordingly to my thinking. If I see the thinking is just 
a thinking, without "I" in the thinking, then the 
thinking arises and disappears. 

Answer: 
We are able to think forcefully or intentionally. Besides, 

we are able to think naturally. Attachment to thinking 
intentionally and naturally is the cause of ignorance, or 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   456RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   456 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   457RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   457 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



458

Sayadaw Ashin Ottamathara 

459 
 

We can do more and more, in more and more places, 
with more and more people. We will also emphasize on 
teaching meditation in schools or in universities. We will 
have our own university. This is the most needed and 
meaningful action: teaching. 

Meditator: Thank you, Sayadaw for your great 
teaching. I will take into my practice for mindfulness 
and detachment with this right understanding in my 
daily life. Sadhu sadhu sadhu! 

Sayadaw: 
Doing good deeds with limitless teamwork is one of the 

greatest good deeds of the Thabarwa Center. We combine 
social activities, like taking care of the old people, together 
with practicing meditation. That’s why many old people are 
residing in the Thabarwa Center. 

We combine healthcare with meditation. That’s why 
there are hospitals together with the Thabarwa Center. We 
are also helping the animals. There are animal shelters 
together with the Thabarwa Center. 

We will combine education with meditation, 
volunteering with meditation. We will do more and more in 
the future by using the limitless teamwork. The Thabarwa 
Center is proof of limitless good deeds and teamwork. 
Without proof, it is really difficult to accept and believe. 

Câu hỏi 7: Thưa Sayadaw, khi một ý nghĩ khởi lên – 
nếu ý nghĩ ấy tự khởi lên và con chỉ đơn thuần thấy nó 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   459RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   459 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

459 
 

We can do more and more, in more and more places, 
with more and more people. We will also emphasize on 
teaching meditation in schools or in universities. We will 
have our own university. This is the most needed and 
meaningful action: teaching. 

Meditator: Thank you, Sayadaw for your great 
teaching. I will take into my practice for mindfulness 
and detachment with this right understanding in my 
daily life. Sadhu sadhu sadhu! 

Sayadaw: 
Doing good deeds with limitless teamwork is one of the 

greatest good deeds of the Thabarwa Center. We combine 
social activities, like taking care of the old people, together 
with practicing meditation. That’s why many old people are 
residing in the Thabarwa Center. 

We combine healthcare with meditation. That’s why 
there are hospitals together with the Thabarwa Center. We 
are also helping the animals. There are animal shelters 
together with the Thabarwa Center. 

We will combine education with meditation, 
volunteering with meditation. We will do more and more in 
the future by using the limitless teamwork. The Thabarwa 
Center is proof of limitless good deeds and teamwork. 
Without proof, it is really difficult to accept and believe. 

Câu hỏi 7: Thưa Sayadaw, khi một ý nghĩ khởi lên – 
nếu ý nghĩ ấy tự khởi lên và con chỉ đơn thuần thấy nó 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

458 
 

misunderstand. That’s why it’s really difficult to correct a 
misunderstanding. 

Only Buddhism-there’s the Middle Way to solve or 
detest the problem concerned with oneself, or someone, or 
"I". But in Buddhism also, there are many 
misunderstandings about oneself and non-self. The 
problems caused by misunderstanding about oneself and 
non-self are really great. I’m also one of those who are 
trying to solve this greatest problem. 

For me, I choose this kind of limitless teamwork in 
doing good deeds, including mindfulness and detachment, 
to solve the greatest problems concerning oneself. So we 
need to continue doing good deeds like this, for a long time, 
with new teachers, followers, volunteers, donors. This is 
also one of the effective ways to solve the most difficult 
problems concerning oneself. Now we have been doing like 
this for over 20 years, from the beginning of the first 
Thabarwa Center in 2007. In the future, we will do the 
same.  

We’re also trying to find better ways. But this is also 
one of the ways, for all, for everyone. We are travelling. 
We are helping people. We are going around with many 
monks, nuns, and donor volunteers. We are opening more 
and more meditation centres. 
 More and more people are joining us to do good deeds 
together. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   458RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   458 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   458RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   458 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



459

Sayadaw Ashin Ottamathara 

459 
 

We can do more and more, in more and more places, 
with more and more people. We will also emphasize on 
teaching meditation in schools or in universities. We will 
have our own university. This is the most needed and 
meaningful action: teaching. 

Meditator: Thank you, Sayadaw for your great 
teaching. I will take into my practice for mindfulness 
and detachment with this right understanding in my 
daily life. Sadhu sadhu sadhu! 

Sayadaw: 
Doing good deeds with limitless teamwork is one of the 

greatest good deeds of the Thabarwa Center. We combine 
social activities, like taking care of the old people, together 
with practicing meditation. That’s why many old people are 
residing in the Thabarwa Center. 

We combine healthcare with meditation. That’s why 
there are hospitals together with the Thabarwa Center. We 
are also helping the animals. There are animal shelters 
together with the Thabarwa Center. 

We will combine education with meditation, 
volunteering with meditation. We will do more and more in 
the future by using the limitless teamwork. The Thabarwa 
Center is proof of limitless good deeds and teamwork. 
Without proof, it is really difficult to accept and believe. 

Câu hỏi 7: Thưa Sayadaw, khi một ý nghĩ khởi lên – 
nếu ý nghĩ ấy tự khởi lên và con chỉ đơn thuần thấy nó 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   459RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   459 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

459 
 

We can do more and more, in more and more places, 
with more and more people. We will also emphasize on 
teaching meditation in schools or in universities. We will 
have our own university. This is the most needed and 
meaningful action: teaching. 

Meditator: Thank you, Sayadaw for your great 
teaching. I will take into my practice for mindfulness 
and detachment with this right understanding in my 
daily life. Sadhu sadhu sadhu! 

Sayadaw: 
Doing good deeds with limitless teamwork is one of the 

greatest good deeds of the Thabarwa Center. We combine 
social activities, like taking care of the old people, together 
with practicing meditation. That’s why many old people are 
residing in the Thabarwa Center. 

We combine healthcare with meditation. That’s why 
there are hospitals together with the Thabarwa Center. We 
are also helping the animals. There are animal shelters 
together with the Thabarwa Center. 

We will combine education with meditation, 
volunteering with meditation. We will do more and more in 
the future by using the limitless teamwork. The Thabarwa 
Center is proof of limitless good deeds and teamwork. 
Without proof, it is really difficult to accept and believe. 

Câu hỏi 7: Thưa Sayadaw, khi một ý nghĩ khởi lên – 
nếu ý nghĩ ấy tự khởi lên và con chỉ đơn thuần thấy nó 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

458 
 

misunderstand. That’s why it’s really difficult to correct a 
misunderstanding. 

Only Buddhism-there’s the Middle Way to solve or 
detest the problem concerned with oneself, or someone, or 
"I". But in Buddhism also, there are many 
misunderstandings about oneself and non-self. The 
problems caused by misunderstanding about oneself and 
non-self are really great. I’m also one of those who are 
trying to solve this greatest problem. 

For me, I choose this kind of limitless teamwork in 
doing good deeds, including mindfulness and detachment, 
to solve the greatest problems concerning oneself. So we 
need to continue doing good deeds like this, for a long time, 
with new teachers, followers, volunteers, donors. This is 
also one of the effective ways to solve the most difficult 
problems concerning oneself. Now we have been doing like 
this for over 20 years, from the beginning of the first 
Thabarwa Center in 2007. In the future, we will do the 
same.  

We’re also trying to find better ways. But this is also 
one of the ways, for all, for everyone. We are travelling. 
We are helping people. We are going around with many 
monks, nuns, and donor volunteers. We are opening more 
and more meditation centres. 
 More and more people are joining us to do good deeds 
together. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   458RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   458 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   459RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   459 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



460

Sayadaw Ashin Ottamathara 

461 
 

Nhưng sự buông bỏ ấy phải diễn ra một cách thuần túy 
– không bám chấp vào việc đang buông bỏ một cách chủ ý 
hay một cách tự nhiên. Nếu chúng ta không thể dừng lại, 
không thể buông xả khỏi hai loại suy nghĩ ấy, thì vô minh 
– tức sự hiểu sai về cái “tôi” là thật – vẫn sẽ tiếp tục tồn tại. 

Nếu bạn cho rằng dục vọng là nguyên nhân của sự bám 
chấp, và bạn cố dừng lại dục vọng để đạt được sự xả ly, thì 
hiểu như vậy vẫn chưa trọn vẹn. Sự bám chấp vào có dục 
vọng hay không có dục vọng đều là nguyên nhân của vô 
minh. Cho nên, chúng ta cần buông xả cả hai: có dục và 
không dục. 

Chúng ta vẫn có thể sử dụng dục vọng – chỉ như một 
công cụ để sử dụng – nhưng không nên đặt nặng, không nên 
đề cao nó. Nếu tâm bám chấp vào dục vọng, thì vô minh sẽ 
sinh khởi. Khi có vô minh, sẽ có bám chấp. Và nếu có thể, 
cho dù có dục hoặc không dục – điều quan trọng là chúng 
ta nên làm các việc thiện với chánh niệm và xả ly. Thay vì 
để tâm vào dục vọng, bạn nên để tâm vào hành thiện, với 
tâm chánh niệm và xả ly. 

Trên thực tế, việc xả ly khỏi bản ngã là điều vô cùng 
khó. Nó dường như là bất khả nếu chúng ta không thực 
hành thiện pháp một cách nghiêm túc, liên tục, và với sự 
tỉnh thức rằng: “Tôi chỉ đang làm, chỉ đang hành, mà không 
dính mắc.” 

Tôi có khả năng hành thiện một cách vô hạn, nghiêm 
túc và liên tục. Đó là lý do tôi có khả năng giảng dạy đúng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   461RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   461 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

461 
 

Nhưng sự buông bỏ ấy phải diễn ra một cách thuần túy 
– không bám chấp vào việc đang buông bỏ một cách chủ ý 
hay một cách tự nhiên. Nếu chúng ta không thể dừng lại, 
không thể buông xả khỏi hai loại suy nghĩ ấy, thì vô minh 
– tức sự hiểu sai về cái “tôi” là thật – vẫn sẽ tiếp tục tồn tại. 

Nếu bạn cho rằng dục vọng là nguyên nhân của sự bám 
chấp, và bạn cố dừng lại dục vọng để đạt được sự xả ly, thì 
hiểu như vậy vẫn chưa trọn vẹn. Sự bám chấp vào có dục 
vọng hay không có dục vọng đều là nguyên nhân của vô 
minh. Cho nên, chúng ta cần buông xả cả hai: có dục và 
không dục. 

Chúng ta vẫn có thể sử dụng dục vọng – chỉ như một 
công cụ để sử dụng – nhưng không nên đặt nặng, không nên 
đề cao nó. Nếu tâm bám chấp vào dục vọng, thì vô minh sẽ 
sinh khởi. Khi có vô minh, sẽ có bám chấp. Và nếu có thể, 
cho dù có dục hoặc không dục – điều quan trọng là chúng 
ta nên làm các việc thiện với chánh niệm và xả ly. Thay vì 
để tâm vào dục vọng, bạn nên để tâm vào hành thiện, với 
tâm chánh niệm và xả ly. 

Trên thực tế, việc xả ly khỏi bản ngã là điều vô cùng 
khó. Nó dường như là bất khả nếu chúng ta không thực 
hành thiện pháp một cách nghiêm túc, liên tục, và với sự 
tỉnh thức rằng: “Tôi chỉ đang làm, chỉ đang hành, mà không 
dính mắc.” 

Tôi có khả năng hành thiện một cách vô hạn, nghiêm 
túc và liên tục. Đó là lý do tôi có khả năng giảng dạy đúng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

460 
 

sinh và diệt, mà không có cái “tôi” trong ý nghĩ ấy – thì 
nó sẽ tự biến mất, phải không ạ? 

Nếu ý nghĩ khởi lên cùng với tà kiến rằng “tôi đang 
nghĩ”, thì chính cái ý nghĩ ấy, phát sinh từ ái dục, sẽ thúc 
đẩy hành động – bởi vì có sự bám chấp vào cái “tôi đang 
nghĩ” ấy. 

Điểm con muốn hỏi là: chúng ta cần có chánh kiến, 
ít nhất là trong lý thuyết, để hiểu rằng “ý nghĩ chỉ là ý 
nghĩ”, “tôi là tôi”, “cái của tôi là cái của tôi”. Nhưng 
trong thực hành, con chưa rõ phải làm sao để theo dõi 
được dòng suy nghĩ của mình mà không bị cuốn theo 
hay phản ứng lại với nó. 

Con nhận ra rằng: bởi vì có cái “tôi” trong ý nghĩ, 
nên con nhìn nhận sai lạc rằng “tôi chính là ý nghĩ”, và 
rồi con hành xử theo những gì ý nghĩ ấy mách bảo. 
Nhưng nếu con thấy rõ rằng ý nghĩ chỉ là ý nghĩ, không 
có cái “tôi” trong đó, thì khi ý nghĩ sinh lên, nó cũng sẽ 
tự nhiên biến mất. 

Trả lời: 
Chúng ta có thể suy nghĩ một cách cố ý, chủ động. Đồng 

thời, chúng ta cũng có thể suy nghĩ một cách tự nhiên, 
không chủ ý. Sự bám chấp vào cả hai loại suy nghĩ – dù là 
suy nghĩ có chủ ý hay suy nghĩ tự nhiên – chính là nguyên 
nhân dẫn đến vô minh, là sự hiểu lầm về cái “tôi” hay “bản 
ngã” như thể nó có thật. Vì vậy, chúng ta cần buông xả cả 
hai. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   460RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   460 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   460RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   460 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



461

Sayadaw Ashin Ottamathara 

461 
 

Nhưng sự buông bỏ ấy phải diễn ra một cách thuần túy 
– không bám chấp vào việc đang buông bỏ một cách chủ ý 
hay một cách tự nhiên. Nếu chúng ta không thể dừng lại, 
không thể buông xả khỏi hai loại suy nghĩ ấy, thì vô minh 
– tức sự hiểu sai về cái “tôi” là thật – vẫn sẽ tiếp tục tồn tại. 

Nếu bạn cho rằng dục vọng là nguyên nhân của sự bám 
chấp, và bạn cố dừng lại dục vọng để đạt được sự xả ly, thì 
hiểu như vậy vẫn chưa trọn vẹn. Sự bám chấp vào có dục 
vọng hay không có dục vọng đều là nguyên nhân của vô 
minh. Cho nên, chúng ta cần buông xả cả hai: có dục và 
không dục. 

Chúng ta vẫn có thể sử dụng dục vọng – chỉ như một 
công cụ để sử dụng – nhưng không nên đặt nặng, không nên 
đề cao nó. Nếu tâm bám chấp vào dục vọng, thì vô minh sẽ 
sinh khởi. Khi có vô minh, sẽ có bám chấp. Và nếu có thể, 
cho dù có dục hoặc không dục – điều quan trọng là chúng 
ta nên làm các việc thiện với chánh niệm và xả ly. Thay vì 
để tâm vào dục vọng, bạn nên để tâm vào hành thiện, với 
tâm chánh niệm và xả ly. 

Trên thực tế, việc xả ly khỏi bản ngã là điều vô cùng 
khó. Nó dường như là bất khả nếu chúng ta không thực 
hành thiện pháp một cách nghiêm túc, liên tục, và với sự 
tỉnh thức rằng: “Tôi chỉ đang làm, chỉ đang hành, mà không 
dính mắc.” 

Tôi có khả năng hành thiện một cách vô hạn, nghiêm 
túc và liên tục. Đó là lý do tôi có khả năng giảng dạy đúng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   461RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   461 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

461 
 

Nhưng sự buông bỏ ấy phải diễn ra một cách thuần túy 
– không bám chấp vào việc đang buông bỏ một cách chủ ý 
hay một cách tự nhiên. Nếu chúng ta không thể dừng lại, 
không thể buông xả khỏi hai loại suy nghĩ ấy, thì vô minh 
– tức sự hiểu sai về cái “tôi” là thật – vẫn sẽ tiếp tục tồn tại. 

Nếu bạn cho rằng dục vọng là nguyên nhân của sự bám 
chấp, và bạn cố dừng lại dục vọng để đạt được sự xả ly, thì 
hiểu như vậy vẫn chưa trọn vẹn. Sự bám chấp vào có dục 
vọng hay không có dục vọng đều là nguyên nhân của vô 
minh. Cho nên, chúng ta cần buông xả cả hai: có dục và 
không dục. 

Chúng ta vẫn có thể sử dụng dục vọng – chỉ như một 
công cụ để sử dụng – nhưng không nên đặt nặng, không nên 
đề cao nó. Nếu tâm bám chấp vào dục vọng, thì vô minh sẽ 
sinh khởi. Khi có vô minh, sẽ có bám chấp. Và nếu có thể, 
cho dù có dục hoặc không dục – điều quan trọng là chúng 
ta nên làm các việc thiện với chánh niệm và xả ly. Thay vì 
để tâm vào dục vọng, bạn nên để tâm vào hành thiện, với 
tâm chánh niệm và xả ly. 

Trên thực tế, việc xả ly khỏi bản ngã là điều vô cùng 
khó. Nó dường như là bất khả nếu chúng ta không thực 
hành thiện pháp một cách nghiêm túc, liên tục, và với sự 
tỉnh thức rằng: “Tôi chỉ đang làm, chỉ đang hành, mà không 
dính mắc.” 

Tôi có khả năng hành thiện một cách vô hạn, nghiêm 
túc và liên tục. Đó là lý do tôi có khả năng giảng dạy đúng 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

460 
 

sinh và diệt, mà không có cái “tôi” trong ý nghĩ ấy – thì 
nó sẽ tự biến mất, phải không ạ? 

Nếu ý nghĩ khởi lên cùng với tà kiến rằng “tôi đang 
nghĩ”, thì chính cái ý nghĩ ấy, phát sinh từ ái dục, sẽ thúc 
đẩy hành động – bởi vì có sự bám chấp vào cái “tôi đang 
nghĩ” ấy. 

Điểm con muốn hỏi là: chúng ta cần có chánh kiến, 
ít nhất là trong lý thuyết, để hiểu rằng “ý nghĩ chỉ là ý 
nghĩ”, “tôi là tôi”, “cái của tôi là cái của tôi”. Nhưng 
trong thực hành, con chưa rõ phải làm sao để theo dõi 
được dòng suy nghĩ của mình mà không bị cuốn theo 
hay phản ứng lại với nó. 

Con nhận ra rằng: bởi vì có cái “tôi” trong ý nghĩ, 
nên con nhìn nhận sai lạc rằng “tôi chính là ý nghĩ”, và 
rồi con hành xử theo những gì ý nghĩ ấy mách bảo. 
Nhưng nếu con thấy rõ rằng ý nghĩ chỉ là ý nghĩ, không 
có cái “tôi” trong đó, thì khi ý nghĩ sinh lên, nó cũng sẽ 
tự nhiên biến mất. 

Trả lời: 
Chúng ta có thể suy nghĩ một cách cố ý, chủ động. Đồng 

thời, chúng ta cũng có thể suy nghĩ một cách tự nhiên, 
không chủ ý. Sự bám chấp vào cả hai loại suy nghĩ – dù là 
suy nghĩ có chủ ý hay suy nghĩ tự nhiên – chính là nguyên 
nhân dẫn đến vô minh, là sự hiểu lầm về cái “tôi” hay “bản 
ngã” như thể nó có thật. Vì vậy, chúng ta cần buông xả cả 
hai. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   460RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   460 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   461RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   461 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



462

Sayadaw Ashin Ottamathara 

463 
 

nhiều trung tâm thiền mới. Ngày càng có nhiều người tham 
gia để cùng nhau hành thiện. 

Chúng tôi sẽ tiếp tục lan tỏa – nhiều hơn nữa, ở nhiều 
nơi hơn, với nhiều người hơn. Chúng tôi cũng sẽ chú trọng 
vào việc giảng dạy thiền trong các trường học và các trường 
đại học. Chúng tôi sẽ có trường đại học của riêng mình. Vì 
đây chính là điều thiết yếu nhất, và có ý nghĩa nhất: giáo 
dục và truyền dạy. 

Thiền sinh: Con xin cảm ơn Sayadaw. Con sẽ áp 
dụng chánh niệm và xả ly trong thực hành hàng ngày 
của con. 

Sayadaw: 
Hành thiện với tinh thần hợp tác vô hạn là một trong 

những thiện pháp vĩ đại nhất của trung tâm Thabarwa. 
Chúng tôi kết hợp giữa các hoạt động xã hội – như chăm 
sóc người già – với việc thực hành thiền. Vì thế, hiện có rất 
nhiều người lớn tuổi đang nương tựa và cư trú tại trung tâm 
Thabarwa. 

Chúng tôi kết hợp chăm sóc y tế với thiền tập. Đó là lý 
do vì sao tại các bệnh viện, chúng tôi cũng thiết lập các 
trung tâm thiền Thabarwa. Chúng tôi cũng giúp đỡ các loài 
động vật. Có những nơi chăm sóc và bảo vệ động vật được 
thiết lập cùng với trung tâm Thabarwa. 

Chúng tôi sẽ kết hợp giáo dục với thiền, hoạt động thiện 
nguyện với thiền. Và trong tương lai, chúng tôi sẽ tiếp tục 
mở rộng hơn nữa – bằng tinh thần hợp tác vô hạn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   463RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   463 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

463 
 

nhiều trung tâm thiền mới. Ngày càng có nhiều người tham 
gia để cùng nhau hành thiện. 

Chúng tôi sẽ tiếp tục lan tỏa – nhiều hơn nữa, ở nhiều 
nơi hơn, với nhiều người hơn. Chúng tôi cũng sẽ chú trọng 
vào việc giảng dạy thiền trong các trường học và các trường 
đại học. Chúng tôi sẽ có trường đại học của riêng mình. Vì 
đây chính là điều thiết yếu nhất, và có ý nghĩa nhất: giáo 
dục và truyền dạy. 

Thiền sinh: Con xin cảm ơn Sayadaw. Con sẽ áp 
dụng chánh niệm và xả ly trong thực hành hàng ngày 
của con. 

Sayadaw: 
Hành thiện với tinh thần hợp tác vô hạn là một trong 

những thiện pháp vĩ đại nhất của trung tâm Thabarwa. 
Chúng tôi kết hợp giữa các hoạt động xã hội – như chăm 
sóc người già – với việc thực hành thiền. Vì thế, hiện có rất 
nhiều người lớn tuổi đang nương tựa và cư trú tại trung tâm 
Thabarwa. 

Chúng tôi kết hợp chăm sóc y tế với thiền tập. Đó là lý 
do vì sao tại các bệnh viện, chúng tôi cũng thiết lập các 
trung tâm thiền Thabarwa. Chúng tôi cũng giúp đỡ các loài 
động vật. Có những nơi chăm sóc và bảo vệ động vật được 
thiết lập cùng với trung tâm Thabarwa. 

Chúng tôi sẽ kết hợp giáo dục với thiền, hoạt động thiện 
nguyện với thiền. Và trong tương lai, chúng tôi sẽ tiếp tục 
mở rộng hơn nữa – bằng tinh thần hợp tác vô hạn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

462 
 

về vô ngã – hay tánh không của bản ngã. Điều này rất dễ bị 
hiểu sai. Và một khi đã hiểu sai, thì cũng rất khó để sửa 
chữa. Chỉ có trong Phật giáo – duy nhất trong Phật giáo – 
mới có Con đường trung đạo để giải quyết, hay tháo gỡ vấn 
đề liên quan đến cái "tôi", cái "ngã", hay “người nào đó”. 

Tuy nhiên, ngay cả trong Phật giáo, cũng có rất nhiều 
sự hiểu lầm về “ngã” và “vô ngã”. Những vấn đề phát sinh 
từ sự hiểu sai về bản ngã và vô ngã là vô cùng to lớn. Tôi 
cũng là một trong những người đang nỗ lực để giải quyết 
vấn đề lớn lao này. 

Đối với tôi, tôi chọn con đường hành thiện vô hạn, với 
sự phối hợp làm việc đội nhóm – bao gồm cả chánh niệm 
và xả ly – để giải quyết vấn đề sâu sắc liên quan đến cái 
"tôi". Chúng ta cần tiếp tục làm những điều thiện như thế 
này, trong thời gian dài, cùng với các vị thầy mới, người 
thực hành, thiện nguyện viên, và các thí chủ. Đây cũng là 
một trong những cách hữu hiệu nhất để giải quyết những 
vấn đề khó khăn liên quan đến bản ngã. 

Hiện tại, chúng tôi đã thực hành như vậy trong hơn 20 
năm, bắt đầu từ trung tâm Thabarwa đầu tiên vào năm 2007. 
Trong tương lai, chúng tôi vẫn sẽ tiếp tục như vậy. Chúng 
tôi cũng đang nỗ lực tìm ra những phương pháp tốt hơn – 
nhưng cách này vẫn là một trong những con đường dành 
cho tất cả mọi người. 

Chúng tôi đang đi khắp nơi, giúp đỡ người khác. Chúng 
tôi đồng hành cùng nhiều chư Tăng, chư Ni và các thiện 
nguyện viên, thí chủ. Chúng tôi đang mở thêm ngày càng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   462RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   462 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   462RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   462 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



463

Sayadaw Ashin Ottamathara 

463 
 

nhiều trung tâm thiền mới. Ngày càng có nhiều người tham 
gia để cùng nhau hành thiện. 

Chúng tôi sẽ tiếp tục lan tỏa – nhiều hơn nữa, ở nhiều 
nơi hơn, với nhiều người hơn. Chúng tôi cũng sẽ chú trọng 
vào việc giảng dạy thiền trong các trường học và các trường 
đại học. Chúng tôi sẽ có trường đại học của riêng mình. Vì 
đây chính là điều thiết yếu nhất, và có ý nghĩa nhất: giáo 
dục và truyền dạy. 

Thiền sinh: Con xin cảm ơn Sayadaw. Con sẽ áp 
dụng chánh niệm và xả ly trong thực hành hàng ngày 
của con. 

Sayadaw: 
Hành thiện với tinh thần hợp tác vô hạn là một trong 

những thiện pháp vĩ đại nhất của trung tâm Thabarwa. 
Chúng tôi kết hợp giữa các hoạt động xã hội – như chăm 
sóc người già – với việc thực hành thiền. Vì thế, hiện có rất 
nhiều người lớn tuổi đang nương tựa và cư trú tại trung tâm 
Thabarwa. 

Chúng tôi kết hợp chăm sóc y tế với thiền tập. Đó là lý 
do vì sao tại các bệnh viện, chúng tôi cũng thiết lập các 
trung tâm thiền Thabarwa. Chúng tôi cũng giúp đỡ các loài 
động vật. Có những nơi chăm sóc và bảo vệ động vật được 
thiết lập cùng với trung tâm Thabarwa. 

Chúng tôi sẽ kết hợp giáo dục với thiền, hoạt động thiện 
nguyện với thiền. Và trong tương lai, chúng tôi sẽ tiếp tục 
mở rộng hơn nữa – bằng tinh thần hợp tác vô hạn. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   463RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   463 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

463 
 

nhiều trung tâm thiền mới. Ngày càng có nhiều người tham 
gia để cùng nhau hành thiện. 

Chúng tôi sẽ tiếp tục lan tỏa – nhiều hơn nữa, ở nhiều 
nơi hơn, với nhiều người hơn. Chúng tôi cũng sẽ chú trọng 
vào việc giảng dạy thiền trong các trường học và các trường 
đại học. Chúng tôi sẽ có trường đại học của riêng mình. Vì 
đây chính là điều thiết yếu nhất, và có ý nghĩa nhất: giáo 
dục và truyền dạy. 

Thiền sinh: Con xin cảm ơn Sayadaw. Con sẽ áp 
dụng chánh niệm và xả ly trong thực hành hàng ngày 
của con. 

Sayadaw: 
Hành thiện với tinh thần hợp tác vô hạn là một trong 

những thiện pháp vĩ đại nhất của trung tâm Thabarwa. 
Chúng tôi kết hợp giữa các hoạt động xã hội – như chăm 
sóc người già – với việc thực hành thiền. Vì thế, hiện có rất 
nhiều người lớn tuổi đang nương tựa và cư trú tại trung tâm 
Thabarwa. 

Chúng tôi kết hợp chăm sóc y tế với thiền tập. Đó là lý 
do vì sao tại các bệnh viện, chúng tôi cũng thiết lập các 
trung tâm thiền Thabarwa. Chúng tôi cũng giúp đỡ các loài 
động vật. Có những nơi chăm sóc và bảo vệ động vật được 
thiết lập cùng với trung tâm Thabarwa. 

Chúng tôi sẽ kết hợp giáo dục với thiền, hoạt động thiện 
nguyện với thiền. Và trong tương lai, chúng tôi sẽ tiếp tục 
mở rộng hơn nữa – bằng tinh thần hợp tác vô hạn. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

462 
 

về vô ngã – hay tánh không của bản ngã. Điều này rất dễ bị 
hiểu sai. Và một khi đã hiểu sai, thì cũng rất khó để sửa 
chữa. Chỉ có trong Phật giáo – duy nhất trong Phật giáo – 
mới có Con đường trung đạo để giải quyết, hay tháo gỡ vấn 
đề liên quan đến cái "tôi", cái "ngã", hay “người nào đó”. 

Tuy nhiên, ngay cả trong Phật giáo, cũng có rất nhiều 
sự hiểu lầm về “ngã” và “vô ngã”. Những vấn đề phát sinh 
từ sự hiểu sai về bản ngã và vô ngã là vô cùng to lớn. Tôi 
cũng là một trong những người đang nỗ lực để giải quyết 
vấn đề lớn lao này. 

Đối với tôi, tôi chọn con đường hành thiện vô hạn, với 
sự phối hợp làm việc đội nhóm – bao gồm cả chánh niệm 
và xả ly – để giải quyết vấn đề sâu sắc liên quan đến cái 
"tôi". Chúng ta cần tiếp tục làm những điều thiện như thế 
này, trong thời gian dài, cùng với các vị thầy mới, người 
thực hành, thiện nguyện viên, và các thí chủ. Đây cũng là 
một trong những cách hữu hiệu nhất để giải quyết những 
vấn đề khó khăn liên quan đến bản ngã. 

Hiện tại, chúng tôi đã thực hành như vậy trong hơn 20 
năm, bắt đầu từ trung tâm Thabarwa đầu tiên vào năm 2007. 
Trong tương lai, chúng tôi vẫn sẽ tiếp tục như vậy. Chúng 
tôi cũng đang nỗ lực tìm ra những phương pháp tốt hơn – 
nhưng cách này vẫn là một trong những con đường dành 
cho tất cả mọi người. 

Chúng tôi đang đi khắp nơi, giúp đỡ người khác. Chúng 
tôi đồng hành cùng nhiều chư Tăng, chư Ni và các thiện 
nguyện viên, thí chủ. Chúng tôi đang mở thêm ngày càng 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   462RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   462 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   463RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   463 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



464

Sayadaw Ashin Ottamathara 

465 
 

different religions, they will accept their own religion. Only 
in one house, two religions together is possible-legally. 

Besides that, not many people are accepting two 
religions as the same. Most of the people will accept one 
religion first, and then another religion as second. So for the 
Hindus in Myanmar-they are Hindu, but they are Buddhist 
also. Hindu is the first religion; Buddhism is the second 
religion. Like that, that kind of using religion is common. 

If you are staying in a Christian country, you may accept 
Christianity as the second religion or first religion, without 
forgetting Buddhism. It is also possible. But if you are 
practicing meditation seriously-Buddhism is complete. In 
other religions, meditation is mostly concerned with theory, 
not much concerned with other religions. 

So if you are practicing meditation, you must fully rely 
on Theravada Buddhism. Because in Myanmar, it's a 
Theravada Buddhism country, so there are many 
monasteries where the teaching of Buddha - Buddhist 
literature - is taught. And also there are many meditation 
centers, practicing by using many meditation methods and 
meditation masters. 

But meditation is really practical, not much concerned 
with other religions. Because of practicing meditation, I 
became a full-time meditator and meditation teacher and 
Buddhist. Before I started practicing meditation, I was not 
interested in religion. I used Buddhism as tradition, because 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   465RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   465 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

465 
 

different religions, they will accept their own religion. Only 
in one house, two religions together is possible-legally. 

Besides that, not many people are accepting two 
religions as the same. Most of the people will accept one 
religion first, and then another religion as second. So for the 
Hindus in Myanmar-they are Hindu, but they are Buddhist 
also. Hindu is the first religion; Buddhism is the second 
religion. Like that, that kind of using religion is common. 

If you are staying in a Christian country, you may accept 
Christianity as the second religion or first religion, without 
forgetting Buddhism. It is also possible. But if you are 
practicing meditation seriously-Buddhism is complete. In 
other religions, meditation is mostly concerned with theory, 
not much concerned with other religions. 

So if you are practicing meditation, you must fully rely 
on Theravada Buddhism. Because in Myanmar, it's a 
Theravada Buddhism country, so there are many 
monasteries where the teaching of Buddha - Buddhist 
literature - is taught. And also there are many meditation 
centers, practicing by using many meditation methods and 
meditation masters. 

But meditation is really practical, not much concerned 
with other religions. Because of practicing meditation, I 
became a full-time meditator and meditation teacher and 
Buddhist. Before I started practicing meditation, I was not 
interested in religion. I used Buddhism as tradition, because 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

464 
 

Trung tâm Thabarwa chính là bằng chứng sống động 
cho thiện pháp vô hạn và tinh thần hợp tác không biên giới. 
Bởi nếu không có minh chứng, thì quả thật rất khó để người 
ta có thể chấp nhận và tin tưởng. 

Question 8:  
Dear Sayadaw, can one person have more than one 

religion? For example, if I am a Buddhist, can I follow 
another religion, such as Christianity or something like 
that?  

Answer: 
In the side of the government, it will depend on the 

different governments. Like the citizenship for Thailand-
they accept two citizenships. You can be Thai, you can have 
two passports: Thai passport and England or other passport, 
like that. 

This is the same for religion, legally. In some countries 
like the US, you are free to change your religion, to use the 
church as a meditation centre. It is possible. For them, 
religious property is for all religions, not only for one 
religion. So you are free in the US to have no religion, or 
only one religion. Two religions may be possible. 

But if we see from the side of the lay people, some of 
the lay people are accepting two religions together. In their 
house, they will accept a Buddha statue, and they will 
accept Jesus Christ also. If the wife and husband are of 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   464RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   464 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   464RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   464 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



465

Sayadaw Ashin Ottamathara 

465 
 

different religions, they will accept their own religion. Only 
in one house, two religions together is possible-legally. 

Besides that, not many people are accepting two 
religions as the same. Most of the people will accept one 
religion first, and then another religion as second. So for the 
Hindus in Myanmar-they are Hindu, but they are Buddhist 
also. Hindu is the first religion; Buddhism is the second 
religion. Like that, that kind of using religion is common. 

If you are staying in a Christian country, you may accept 
Christianity as the second religion or first religion, without 
forgetting Buddhism. It is also possible. But if you are 
practicing meditation seriously-Buddhism is complete. In 
other religions, meditation is mostly concerned with theory, 
not much concerned with other religions. 

So if you are practicing meditation, you must fully rely 
on Theravada Buddhism. Because in Myanmar, it's a 
Theravada Buddhism country, so there are many 
monasteries where the teaching of Buddha - Buddhist 
literature - is taught. And also there are many meditation 
centers, practicing by using many meditation methods and 
meditation masters. 

But meditation is really practical, not much concerned 
with other religions. Because of practicing meditation, I 
became a full-time meditator and meditation teacher and 
Buddhist. Before I started practicing meditation, I was not 
interested in religion. I used Buddhism as tradition, because 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   465RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   465 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

465 
 

different religions, they will accept their own religion. Only 
in one house, two religions together is possible-legally. 

Besides that, not many people are accepting two 
religions as the same. Most of the people will accept one 
religion first, and then another religion as second. So for the 
Hindus in Myanmar-they are Hindu, but they are Buddhist 
also. Hindu is the first religion; Buddhism is the second 
religion. Like that, that kind of using religion is common. 

If you are staying in a Christian country, you may accept 
Christianity as the second religion or first religion, without 
forgetting Buddhism. It is also possible. But if you are 
practicing meditation seriously-Buddhism is complete. In 
other religions, meditation is mostly concerned with theory, 
not much concerned with other religions. 

So if you are practicing meditation, you must fully rely 
on Theravada Buddhism. Because in Myanmar, it's a 
Theravada Buddhism country, so there are many 
monasteries where the teaching of Buddha - Buddhist 
literature - is taught. And also there are many meditation 
centers, practicing by using many meditation methods and 
meditation masters. 

But meditation is really practical, not much concerned 
with other religions. Because of practicing meditation, I 
became a full-time meditator and meditation teacher and 
Buddhist. Before I started practicing meditation, I was not 
interested in religion. I used Buddhism as tradition, because 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

464 
 

Trung tâm Thabarwa chính là bằng chứng sống động 
cho thiện pháp vô hạn và tinh thần hợp tác không biên giới. 
Bởi nếu không có minh chứng, thì quả thật rất khó để người 
ta có thể chấp nhận và tin tưởng. 

Question 8:  
Dear Sayadaw, can one person have more than one 

religion? For example, if I am a Buddhist, can I follow 
another religion, such as Christianity or something like 
that?  

Answer: 
In the side of the government, it will depend on the 

different governments. Like the citizenship for Thailand-
they accept two citizenships. You can be Thai, you can have 
two passports: Thai passport and England or other passport, 
like that. 

This is the same for religion, legally. In some countries 
like the US, you are free to change your religion, to use the 
church as a meditation centre. It is possible. For them, 
religious property is for all religions, not only for one 
religion. So you are free in the US to have no religion, or 
only one religion. Two religions may be possible. 

But if we see from the side of the lay people, some of 
the lay people are accepting two religions together. In their 
house, they will accept a Buddha statue, and they will 
accept Jesus Christ also. If the wife and husband are of 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   464RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   464 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   465RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   465 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



466

Sayadaw Ashin Ottamathara 

467 
 

have problems on their side-I don’t have any problem on 
my side. 

I can be in harmony with anyone, even with the non-
meditators. I’m not grasping at practicing meditation also. 
That’s why I’m okay with the people who are not practicing 
meditation also. 

Because everything and everyone is changeable, I’m 
not grasping anyone and anything as meditator or 
meditation centre. I’m just trying to use only. So if you are 
able to use like this, you will have no problem with the 
names of different religions. 

Câu hỏi 8: Một người có thể đi theo hai hoặc nhiều 
hơn một tôn giáo được không? Ví dụ, mình theo đạo 
Phật giáo chẳng hạn, mình có thể theo đạo thiên chúa 
giáo hoặc là một cái đạo khác nữa hay không? 

Trả lời: 
Về phía chính quyền, điều này còn tùy thuộc vào từng 

quốc gia. Ví dụ như ở Thái Lan, họ chấp nhận hai quốc tịch. 
Bạn có thể là người Thái, có thể có hai hộ chiếu – một hộ 
chiếu Thái và một hộ chiếu của Anh hoặc nước khác, tương 
tự như vậy. 

Tôn giáo cũng giống như thế. Về mặt pháp lý, ở một số 
quốc gia như Mỹ, bạn được tự do thay đổi tôn giáo, được 
phép sử dụng nhà thờ làm trung tâm thiền – điều này là hợp 
pháp với họ. Tài sản tôn giáo là dành cho tất cả các tôn giáo, 
không chỉ riêng một tôn giáo. Vậy nên, ở Mỹ bạn được 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   467RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   467 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

467 
 

have problems on their side-I don’t have any problem on 
my side. 

I can be in harmony with anyone, even with the non-
meditators. I’m not grasping at practicing meditation also. 
That’s why I’m okay with the people who are not practicing 
meditation also. 

Because everything and everyone is changeable, I’m 
not grasping anyone and anything as meditator or 
meditation centre. I’m just trying to use only. So if you are 
able to use like this, you will have no problem with the 
names of different religions. 

Câu hỏi 8: Một người có thể đi theo hai hoặc nhiều 
hơn một tôn giáo được không? Ví dụ, mình theo đạo 
Phật giáo chẳng hạn, mình có thể theo đạo thiên chúa 
giáo hoặc là một cái đạo khác nữa hay không? 

Trả lời: 
Về phía chính quyền, điều này còn tùy thuộc vào từng 

quốc gia. Ví dụ như ở Thái Lan, họ chấp nhận hai quốc tịch. 
Bạn có thể là người Thái, có thể có hai hộ chiếu – một hộ 
chiếu Thái và một hộ chiếu của Anh hoặc nước khác, tương 
tự như vậy. 

Tôn giáo cũng giống như thế. Về mặt pháp lý, ở một số 
quốc gia như Mỹ, bạn được tự do thay đổi tôn giáo, được 
phép sử dụng nhà thờ làm trung tâm thiền – điều này là hợp 
pháp với họ. Tài sản tôn giáo là dành cho tất cả các tôn giáo, 
không chỉ riêng một tôn giáo. Vậy nên, ở Mỹ bạn được 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

466 
 

the people in the country have to accept one religion. We 
have to accept Buddhism traditionally, not practicing-just 
in custom and in business. 

Only in the meditation centre, I had to practice 
meditation and keep precepts. Some people will accept all 
religions, because they are not practicing meditation. That’s 
why they are free to accept all the religions as good 
teaching to their followers. 

But meditation is complete and practical. So we can 
practice meditation and we can know more and more 
deeply about Buddha, Dhamma, and Sangha. As a full-time 
meditator, I understand that only practicing meditation, or 
mindfulness and detachment, is the most important of all. 

Without practicing meditation seriously, you can be of 
any religion. You can accept any religion. But if you are 
able to practice meditation of mindfulness and detachment 
in the right way, you will believe in Buddha, Dhamma, and 
Sangha more and more. 

If you are in harmony with your family, you can accept 
any religion-no problem. If you are not in harmony with 
your family, you must choose one, because we should not 
use religion to have problems between each other. 

For me, I emphasize doing good deeds and practicing 
meditation only. That’s why Christianity or Islam or 
Hinduism or Buddhism are not most important for me. 
That’s why I have no problem with any religion. They may 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   466RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   466 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   466RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   466 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



467

Sayadaw Ashin Ottamathara 

467 
 

have problems on their side-I don’t have any problem on 
my side. 

I can be in harmony with anyone, even with the non-
meditators. I’m not grasping at practicing meditation also. 
That’s why I’m okay with the people who are not practicing 
meditation also. 

Because everything and everyone is changeable, I’m 
not grasping anyone and anything as meditator or 
meditation centre. I’m just trying to use only. So if you are 
able to use like this, you will have no problem with the 
names of different religions. 

Câu hỏi 8: Một người có thể đi theo hai hoặc nhiều 
hơn một tôn giáo được không? Ví dụ, mình theo đạo 
Phật giáo chẳng hạn, mình có thể theo đạo thiên chúa 
giáo hoặc là một cái đạo khác nữa hay không? 

Trả lời: 
Về phía chính quyền, điều này còn tùy thuộc vào từng 

quốc gia. Ví dụ như ở Thái Lan, họ chấp nhận hai quốc tịch. 
Bạn có thể là người Thái, có thể có hai hộ chiếu – một hộ 
chiếu Thái và một hộ chiếu của Anh hoặc nước khác, tương 
tự như vậy. 

Tôn giáo cũng giống như thế. Về mặt pháp lý, ở một số 
quốc gia như Mỹ, bạn được tự do thay đổi tôn giáo, được 
phép sử dụng nhà thờ làm trung tâm thiền – điều này là hợp 
pháp với họ. Tài sản tôn giáo là dành cho tất cả các tôn giáo, 
không chỉ riêng một tôn giáo. Vậy nên, ở Mỹ bạn được 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   467RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   467 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

467 
 

have problems on their side-I don’t have any problem on 
my side. 

I can be in harmony with anyone, even with the non-
meditators. I’m not grasping at practicing meditation also. 
That’s why I’m okay with the people who are not practicing 
meditation also. 

Because everything and everyone is changeable, I’m 
not grasping anyone and anything as meditator or 
meditation centre. I’m just trying to use only. So if you are 
able to use like this, you will have no problem with the 
names of different religions. 

Câu hỏi 8: Một người có thể đi theo hai hoặc nhiều 
hơn một tôn giáo được không? Ví dụ, mình theo đạo 
Phật giáo chẳng hạn, mình có thể theo đạo thiên chúa 
giáo hoặc là một cái đạo khác nữa hay không? 

Trả lời: 
Về phía chính quyền, điều này còn tùy thuộc vào từng 

quốc gia. Ví dụ như ở Thái Lan, họ chấp nhận hai quốc tịch. 
Bạn có thể là người Thái, có thể có hai hộ chiếu – một hộ 
chiếu Thái và một hộ chiếu của Anh hoặc nước khác, tương 
tự như vậy. 

Tôn giáo cũng giống như thế. Về mặt pháp lý, ở một số 
quốc gia như Mỹ, bạn được tự do thay đổi tôn giáo, được 
phép sử dụng nhà thờ làm trung tâm thiền – điều này là hợp 
pháp với họ. Tài sản tôn giáo là dành cho tất cả các tôn giáo, 
không chỉ riêng một tôn giáo. Vậy nên, ở Mỹ bạn được 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

466 
 

the people in the country have to accept one religion. We 
have to accept Buddhism traditionally, not practicing-just 
in custom and in business. 

Only in the meditation centre, I had to practice 
meditation and keep precepts. Some people will accept all 
religions, because they are not practicing meditation. That’s 
why they are free to accept all the religions as good 
teaching to their followers. 

But meditation is complete and practical. So we can 
practice meditation and we can know more and more 
deeply about Buddha, Dhamma, and Sangha. As a full-time 
meditator, I understand that only practicing meditation, or 
mindfulness and detachment, is the most important of all. 

Without practicing meditation seriously, you can be of 
any religion. You can accept any religion. But if you are 
able to practice meditation of mindfulness and detachment 
in the right way, you will believe in Buddha, Dhamma, and 
Sangha more and more. 

If you are in harmony with your family, you can accept 
any religion-no problem. If you are not in harmony with 
your family, you must choose one, because we should not 
use religion to have problems between each other. 

For me, I emphasize doing good deeds and practicing 
meditation only. That’s why Christianity or Islam or 
Hinduism or Buddhism are not most important for me. 
That’s why I have no problem with any religion. They may 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   466RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   466 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   467RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   467 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



468

Sayadaw Ashin Ottamathara 

469 
 

Tuy nhiên, thiền là điều rất thực tiễn, không dính dáng 
đến các tôn giáo. Chính nhờ thực hành thiền mà tôi trở 
thành một hành giả và thiền sư toàn thời gian, và trở thành 
một Phật tử. Trước khi bắt đầu thực hành thiền, tôi không 
quan tâm đến tôn giáo. Tôi xem Phật giáo chỉ như truyền 
thống – theo vì dân chúng trong nước theo, chứ không thực 
hành thật sự, chỉ theo hình thức và vì truyền thống của xã 
hội. 

Chỉ khi ở trong trung tâm thiền, tôi mới bắt đầu hành 
thiền và giữ giới. Một số người chấp nhận mọi tôn giáo, bởi 
vì họ không thực hành thiền. Vì vậy họ cảm thấy tự do trong 
việc chấp nhận tất cả các tôn giáo những lời dạy bảo tốt đẹp 
dành cho người đệ tử đi theo những tôn giáo đó. 

Nhưng thực hành thiền là đầy đủ và thực tiễn. Khi thực 
hành thiền, ta sẽ hiểu ngày càng sâu sắc về Đức Phật, Giáo 
Pháp và Tăng đoàn. Là một hành giả toàn thời gian, tôi hiểu 
rằng: chỉ có thực hành thiền, hay thực hành chánh niệm và 
xả ly là điều quan trọng nhất. 

Nếu không thực hành thiền một cách nghiêm túc, bạn 
có thể theo bất kỳ tôn giáo nào. Nhưng nếu bạn thực hành 
chánh niệm và xả ly một cách đúng đắn, bạn sẽ ngày càng 
tin tưởng vào Đức Phật, Giáo Pháp và Tăng đoàn. 

Nếu bạn hòa hợp được với gia đình mình, thì bạn có thể 
theo bất kỳ tôn giáo nào – không vấn đề gì. Nhưng nếu bạn 
không hòa hợp với gia đình, thì bạn nên chọn một, vì chúng 
ta không nên dùng tôn giáo để tạo ra xung đột giữa nhau. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   469RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   469 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

469 
 

Tuy nhiên, thiền là điều rất thực tiễn, không dính dáng 
đến các tôn giáo. Chính nhờ thực hành thiền mà tôi trở 
thành một hành giả và thiền sư toàn thời gian, và trở thành 
một Phật tử. Trước khi bắt đầu thực hành thiền, tôi không 
quan tâm đến tôn giáo. Tôi xem Phật giáo chỉ như truyền 
thống – theo vì dân chúng trong nước theo, chứ không thực 
hành thật sự, chỉ theo hình thức và vì truyền thống của xã 
hội. 

Chỉ khi ở trong trung tâm thiền, tôi mới bắt đầu hành 
thiền và giữ giới. Một số người chấp nhận mọi tôn giáo, bởi 
vì họ không thực hành thiền. Vì vậy họ cảm thấy tự do trong 
việc chấp nhận tất cả các tôn giáo những lời dạy bảo tốt đẹp 
dành cho người đệ tử đi theo những tôn giáo đó. 

Nhưng thực hành thiền là đầy đủ và thực tiễn. Khi thực 
hành thiền, ta sẽ hiểu ngày càng sâu sắc về Đức Phật, Giáo 
Pháp và Tăng đoàn. Là một hành giả toàn thời gian, tôi hiểu 
rằng: chỉ có thực hành thiền, hay thực hành chánh niệm và 
xả ly là điều quan trọng nhất. 

Nếu không thực hành thiền một cách nghiêm túc, bạn 
có thể theo bất kỳ tôn giáo nào. Nhưng nếu bạn thực hành 
chánh niệm và xả ly một cách đúng đắn, bạn sẽ ngày càng 
tin tưởng vào Đức Phật, Giáo Pháp và Tăng đoàn. 

Nếu bạn hòa hợp được với gia đình mình, thì bạn có thể 
theo bất kỳ tôn giáo nào – không vấn đề gì. Nhưng nếu bạn 
không hòa hợp với gia đình, thì bạn nên chọn một, vì chúng 
ta không nên dùng tôn giáo để tạo ra xung đột giữa nhau. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

468 
 

quyền không theo tôn giáo nào, hoặc theo một tôn giáo, 
hoặc thậm chí hai tôn giáo là điều có thể. 

Nếu nhìn từ góc độ người cư sĩ, một số người chấp nhận 
cùng lúc hai tôn giáo. Trong nhà của họ, họ có thể thờ tượng 
Phật, đồng thời cũng thờ Chúa Giê-su. Nếu vợ và chồng 
khác tôn giáo, thì mỗi người sẽ giữ tôn giáo riêng của mình. 
Vậy nên trong một gia đình, hai tôn giáo có thể cùng tồn tại 
– điều đó là hợp pháp. 

Tuy nhiên, không nhiều người thực sự xem hai tôn giáo 
ngang bằng nhau. Phần lớn sẽ chọn một tôn giáo làm chính, 
tôn giáo kia là phụ. Ví dụ như người Ấn giáo ở Myanmar – 
họ là người theo Ấn giáo, nhưng cũng tự nhận mình là Phật 
tử. Ấn giáo là tôn giáo chính, Phật giáo là phụ – kiểu sử 
dụng tôn giáo như vậy là điều khá phổ biến. 

Nếu bạn đang sống ở một quốc gia Thiên Chúa giáo, 
bạn có thể chọn Thiên Chúa giáo làm tôn giáo thứ hai hoặc 
thứ nhất mà không cần bỏ Phật giáo – điều đó là có thể. 
Nhưng nếu bạn hành thiền một cách nghiêm túc, thì Phật 
giáo là trọn vẹn. Trong các tôn giáo khác, thiền phần lớn 
chỉ liên quan đến lý thuyết, mà không liên quan đến sự thực 
hành. 

Vậy nên, nếu bạn thực hành thiền, bạn phải hoàn toàn 
nương tựa vào Phật giáo – vào  Giáo Pháp của Đức Phật. 
Bởi vì ở Myanmar là đất nước Phật giáo, có rất nhiều tu 
viện nơi người ta giảng dạy giáo lý của Đức Phật, có nhiều 
trung tâm thiền với nhiều phương pháp và thiền sư khác 
nhau. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   468RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   468 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   468RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   468 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



469

Sayadaw Ashin Ottamathara 

469 
 

Tuy nhiên, thiền là điều rất thực tiễn, không dính dáng 
đến các tôn giáo. Chính nhờ thực hành thiền mà tôi trở 
thành một hành giả và thiền sư toàn thời gian, và trở thành 
một Phật tử. Trước khi bắt đầu thực hành thiền, tôi không 
quan tâm đến tôn giáo. Tôi xem Phật giáo chỉ như truyền 
thống – theo vì dân chúng trong nước theo, chứ không thực 
hành thật sự, chỉ theo hình thức và vì truyền thống của xã 
hội. 

Chỉ khi ở trong trung tâm thiền, tôi mới bắt đầu hành 
thiền và giữ giới. Một số người chấp nhận mọi tôn giáo, bởi 
vì họ không thực hành thiền. Vì vậy họ cảm thấy tự do trong 
việc chấp nhận tất cả các tôn giáo những lời dạy bảo tốt đẹp 
dành cho người đệ tử đi theo những tôn giáo đó. 

Nhưng thực hành thiền là đầy đủ và thực tiễn. Khi thực 
hành thiền, ta sẽ hiểu ngày càng sâu sắc về Đức Phật, Giáo 
Pháp và Tăng đoàn. Là một hành giả toàn thời gian, tôi hiểu 
rằng: chỉ có thực hành thiền, hay thực hành chánh niệm và 
xả ly là điều quan trọng nhất. 

Nếu không thực hành thiền một cách nghiêm túc, bạn 
có thể theo bất kỳ tôn giáo nào. Nhưng nếu bạn thực hành 
chánh niệm và xả ly một cách đúng đắn, bạn sẽ ngày càng 
tin tưởng vào Đức Phật, Giáo Pháp và Tăng đoàn. 

Nếu bạn hòa hợp được với gia đình mình, thì bạn có thể 
theo bất kỳ tôn giáo nào – không vấn đề gì. Nhưng nếu bạn 
không hòa hợp với gia đình, thì bạn nên chọn một, vì chúng 
ta không nên dùng tôn giáo để tạo ra xung đột giữa nhau. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   469RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   469 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

469 
 

Tuy nhiên, thiền là điều rất thực tiễn, không dính dáng 
đến các tôn giáo. Chính nhờ thực hành thiền mà tôi trở 
thành một hành giả và thiền sư toàn thời gian, và trở thành 
một Phật tử. Trước khi bắt đầu thực hành thiền, tôi không 
quan tâm đến tôn giáo. Tôi xem Phật giáo chỉ như truyền 
thống – theo vì dân chúng trong nước theo, chứ không thực 
hành thật sự, chỉ theo hình thức và vì truyền thống của xã 
hội. 

Chỉ khi ở trong trung tâm thiền, tôi mới bắt đầu hành 
thiền và giữ giới. Một số người chấp nhận mọi tôn giáo, bởi 
vì họ không thực hành thiền. Vì vậy họ cảm thấy tự do trong 
việc chấp nhận tất cả các tôn giáo những lời dạy bảo tốt đẹp 
dành cho người đệ tử đi theo những tôn giáo đó. 

Nhưng thực hành thiền là đầy đủ và thực tiễn. Khi thực 
hành thiền, ta sẽ hiểu ngày càng sâu sắc về Đức Phật, Giáo 
Pháp và Tăng đoàn. Là một hành giả toàn thời gian, tôi hiểu 
rằng: chỉ có thực hành thiền, hay thực hành chánh niệm và 
xả ly là điều quan trọng nhất. 

Nếu không thực hành thiền một cách nghiêm túc, bạn 
có thể theo bất kỳ tôn giáo nào. Nhưng nếu bạn thực hành 
chánh niệm và xả ly một cách đúng đắn, bạn sẽ ngày càng 
tin tưởng vào Đức Phật, Giáo Pháp và Tăng đoàn. 

Nếu bạn hòa hợp được với gia đình mình, thì bạn có thể 
theo bất kỳ tôn giáo nào – không vấn đề gì. Nhưng nếu bạn 
không hòa hợp với gia đình, thì bạn nên chọn một, vì chúng 
ta không nên dùng tôn giáo để tạo ra xung đột giữa nhau. 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

468 
 

quyền không theo tôn giáo nào, hoặc theo một tôn giáo, 
hoặc thậm chí hai tôn giáo là điều có thể. 

Nếu nhìn từ góc độ người cư sĩ, một số người chấp nhận 
cùng lúc hai tôn giáo. Trong nhà của họ, họ có thể thờ tượng 
Phật, đồng thời cũng thờ Chúa Giê-su. Nếu vợ và chồng 
khác tôn giáo, thì mỗi người sẽ giữ tôn giáo riêng của mình. 
Vậy nên trong một gia đình, hai tôn giáo có thể cùng tồn tại 
– điều đó là hợp pháp. 

Tuy nhiên, không nhiều người thực sự xem hai tôn giáo 
ngang bằng nhau. Phần lớn sẽ chọn một tôn giáo làm chính, 
tôn giáo kia là phụ. Ví dụ như người Ấn giáo ở Myanmar – 
họ là người theo Ấn giáo, nhưng cũng tự nhận mình là Phật 
tử. Ấn giáo là tôn giáo chính, Phật giáo là phụ – kiểu sử 
dụng tôn giáo như vậy là điều khá phổ biến. 

Nếu bạn đang sống ở một quốc gia Thiên Chúa giáo, 
bạn có thể chọn Thiên Chúa giáo làm tôn giáo thứ hai hoặc 
thứ nhất mà không cần bỏ Phật giáo – điều đó là có thể. 
Nhưng nếu bạn hành thiền một cách nghiêm túc, thì Phật 
giáo là trọn vẹn. Trong các tôn giáo khác, thiền phần lớn 
chỉ liên quan đến lý thuyết, mà không liên quan đến sự thực 
hành. 

Vậy nên, nếu bạn thực hành thiền, bạn phải hoàn toàn 
nương tựa vào Phật giáo – vào  Giáo Pháp của Đức Phật. 
Bởi vì ở Myanmar là đất nước Phật giáo, có rất nhiều tu 
viện nơi người ta giảng dạy giáo lý của Đức Phật, có nhiều 
trung tâm thiền với nhiều phương pháp và thiền sư khác 
nhau. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   468RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   468 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   469RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   469 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



470

Sayadaw Ashin Ottamathara 

471 
 

I have heard many news like this. As a student, 
businessman, or lay person, we find it difficult to 
experience things like this, but as a meditator, it is not 
strange. It used to happen often. It is because of the power 
of a still and pure mind, and attachment is the cause of this 
experience. Because of that experience, you are attached to 
knowing and seeing things like this. When you are doing 
good deeds with mindfulness and detachment, the power of 
meditation or concentration fulfills what is needed. This is 
one example of fulfilling our needs by doing good deeds. 
To know like this is our former or inner attachment. If you 
were not practicing meditation, you might not experience it 
this way. 

I have been doing good deeds for many years, but I don't 
want to win the lottery. I don't want to get money like this. 
Therefore, I have never won a big lottery. Even though I do 
not buy lottery tickets myself, some of my followers buy 
them for me, but I do not want to get money this way. My 
father had a strong attachment to winning the lottery. He 
used to buy tickets continuously for many years. He won 
some small prizes, but it was not worth it. I learned from 
him that it is not good. Because of his attachment to buying 
lottery tickets, he did not work very hard. He was 
intelligent, a former radar engineer for the government, but 
he could not detach from his attachment. Besides, he was 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   471RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   471 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

471 
 

I have heard many news like this. As a student, 
businessman, or lay person, we find it difficult to 
experience things like this, but as a meditator, it is not 
strange. It used to happen often. It is because of the power 
of a still and pure mind, and attachment is the cause of this 
experience. Because of that experience, you are attached to 
knowing and seeing things like this. When you are doing 
good deeds with mindfulness and detachment, the power of 
meditation or concentration fulfills what is needed. This is 
one example of fulfilling our needs by doing good deeds. 
To know like this is our former or inner attachment. If you 
were not practicing meditation, you might not experience it 
this way. 

I have been doing good deeds for many years, but I don't 
want to win the lottery. I don't want to get money like this. 
Therefore, I have never won a big lottery. Even though I do 
not buy lottery tickets myself, some of my followers buy 
them for me, but I do not want to get money this way. My 
father had a strong attachment to winning the lottery. He 
used to buy tickets continuously for many years. He won 
some small prizes, but it was not worth it. I learned from 
him that it is not good. Because of his attachment to buying 
lottery tickets, he did not work very hard. He was 
intelligent, a former radar engineer for the government, but 
he could not detach from his attachment. Besides, he was 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

470 
 

Đối với tôi, tôi chỉ nhấn mạnh việc làm thiện pháp và 
thực hành thiền. Đó là lý do tại sao việc theo Thiên Chúa 
giáo, Hồi giáo, Ấn giáo hay Phật giáo – với tôi – không phải 
là điều quan trọng nhất. Vì vậy, tôi không có vấn đề gì với 
bất kỳ tôn giáo nào cả. Họ có thể có vấn đề từ phía họ, còn 
tôi thì không. 

Tôi có thể hòa hợp với bất kỳ ai, ngay cả với những 
người không hành thiền. Tôi cũng không dính mắc vào việc 
thực hành thiền – đó là lý do tôi cũng thấy ổn với những 
người không hành thiền. 

Vì mọi thứ và mọi người đều thay đổi, tôi không dính 
mắc vào ai hay điều gì – dù là thiền sinh hay trung tâm 
thiền. Tôi chỉ cố gắng sử dụng mọi thứ đúng cách. Nếu bạn 
có thể sử dụng như vậy, thì bạn sẽ không có vấn đề gì với 
tên gọi của các tôn giáo khác nhau. 

Question 9:  
Last night while I was on the bus, I had a dream of 

many clouds of black vapor. After that, I went to see the 
Buddha statue and the Bodhisattva statue. When I 
chanted the Buddha’s name, those black vapors turned 
into white vapors. When I got off the bus and arrived at 
the cemetery to meditate tonight, I saw that the place 
looked just like in my dream. I would like to ask, 
Venerable Sayadaw, why did such a thing happen? 

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   470RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   470 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   470RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   470 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



471

Sayadaw Ashin Ottamathara 

471 
 

I have heard many news like this. As a student, 
businessman, or lay person, we find it difficult to 
experience things like this, but as a meditator, it is not 
strange. It used to happen often. It is because of the power 
of a still and pure mind, and attachment is the cause of this 
experience. Because of that experience, you are attached to 
knowing and seeing things like this. When you are doing 
good deeds with mindfulness and detachment, the power of 
meditation or concentration fulfills what is needed. This is 
one example of fulfilling our needs by doing good deeds. 
To know like this is our former or inner attachment. If you 
were not practicing meditation, you might not experience it 
this way. 

I have been doing good deeds for many years, but I don't 
want to win the lottery. I don't want to get money like this. 
Therefore, I have never won a big lottery. Even though I do 
not buy lottery tickets myself, some of my followers buy 
them for me, but I do not want to get money this way. My 
father had a strong attachment to winning the lottery. He 
used to buy tickets continuously for many years. He won 
some small prizes, but it was not worth it. I learned from 
him that it is not good. Because of his attachment to buying 
lottery tickets, he did not work very hard. He was 
intelligent, a former radar engineer for the government, but 
he could not detach from his attachment. Besides, he was 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   471RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   471 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

471 
 

I have heard many news like this. As a student, 
businessman, or lay person, we find it difficult to 
experience things like this, but as a meditator, it is not 
strange. It used to happen often. It is because of the power 
of a still and pure mind, and attachment is the cause of this 
experience. Because of that experience, you are attached to 
knowing and seeing things like this. When you are doing 
good deeds with mindfulness and detachment, the power of 
meditation or concentration fulfills what is needed. This is 
one example of fulfilling our needs by doing good deeds. 
To know like this is our former or inner attachment. If you 
were not practicing meditation, you might not experience it 
this way. 

I have been doing good deeds for many years, but I don't 
want to win the lottery. I don't want to get money like this. 
Therefore, I have never won a big lottery. Even though I do 
not buy lottery tickets myself, some of my followers buy 
them for me, but I do not want to get money this way. My 
father had a strong attachment to winning the lottery. He 
used to buy tickets continuously for many years. He won 
some small prizes, but it was not worth it. I learned from 
him that it is not good. Because of his attachment to buying 
lottery tickets, he did not work very hard. He was 
intelligent, a former radar engineer for the government, but 
he could not detach from his attachment. Besides, he was 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

470 
 

Đối với tôi, tôi chỉ nhấn mạnh việc làm thiện pháp và 
thực hành thiền. Đó là lý do tại sao việc theo Thiên Chúa 
giáo, Hồi giáo, Ấn giáo hay Phật giáo – với tôi – không phải 
là điều quan trọng nhất. Vì vậy, tôi không có vấn đề gì với 
bất kỳ tôn giáo nào cả. Họ có thể có vấn đề từ phía họ, còn 
tôi thì không. 

Tôi có thể hòa hợp với bất kỳ ai, ngay cả với những 
người không hành thiền. Tôi cũng không dính mắc vào việc 
thực hành thiền – đó là lý do tôi cũng thấy ổn với những 
người không hành thiền. 

Vì mọi thứ và mọi người đều thay đổi, tôi không dính 
mắc vào ai hay điều gì – dù là thiền sinh hay trung tâm 
thiền. Tôi chỉ cố gắng sử dụng mọi thứ đúng cách. Nếu bạn 
có thể sử dụng như vậy, thì bạn sẽ không có vấn đề gì với 
tên gọi của các tôn giáo khác nhau. 

Question 9:  
Last night while I was on the bus, I had a dream of 

many clouds of black vapor. After that, I went to see the 
Buddha statue and the Bodhisattva statue. When I 
chanted the Buddha’s name, those black vapors turned 
into white vapors. When I got off the bus and arrived at 
the cemetery to meditate tonight, I saw that the place 
looked just like in my dream. I would like to ask, 
Venerable Sayadaw, why did such a thing happen? 

Answer: 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   470RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   470 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   471RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   471 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



472

Sayadaw Ashin Ottamathara 

473 
 

Trả lời: 
Tôi đã từng nghe nhiều câu chuyện tương tự như vậy. 

Khi còn là học sinh, người làm kinh doanh hay cư sĩ tại gia, 
thì chúng ta rất khó để có những trải nghiệm như vậy. 
Nhưng khi trở thành hành giả, đây không còn là điều lạ 
lùng. Nó vẫn thường xảy ra - là kết quả của một tâm yên 
tĩnh và trong sạch. Chính sự dính mắc là nguyên nhân của 
những trải nghiệm như thế. Vì đã từng có kinh nghiệm đó, 
nên bạn có thể bị dính mắc vào việc muốn biết, muốn thấy 
những điều tương tự. 

Khi bạn làm việc thiện với chánh niệm và buông xả, thì 
sức mạnh của việc hành thiền hay định tâm sẽ tự động đáp 
ứng những điều mà bạn mong muốn. Đây là một ví dụ về 
việc những điều cần thiết sẽ được đáp ứng qua việc làm 
thiện pháp. Những gì bạn thấy và biết như vậy là dấu vết 
của những dính mắc từ quá khứ, hay từ sâu trong nội tâm. 
Nếu bạn không hành thiền, thì có thể bạn sẽ không trải 
nghiệm nó theo cách như vậy. 

Tôi đã làm việc thiện liên tục trong nhiều năm, nhưng 
tôi không muốn trúng số. Tôi không muốn có được tiền bạc 
theo cách đó. Vì thế, tôi chưa từng trúng giải lớn nào. Có 
những người theo tôi mua vé số rồi tặng cho tôi, nhưng bản 
thân tôi không có mong muốn nhận tiền theo cách đó. 

Cha tôi từng có sự dính mắc rất mạnh vào chuyện trúng 
số. Ông mua vé số đều đặn suốt nhiều năm. Cũng có lần 
trúng giải nhỏ, nhưng không đáng là bao. Tôi đã học được 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   473RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   473 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

473 
 

Trả lời: 
Tôi đã từng nghe nhiều câu chuyện tương tự như vậy. 

Khi còn là học sinh, người làm kinh doanh hay cư sĩ tại gia, 
thì chúng ta rất khó để có những trải nghiệm như vậy. 
Nhưng khi trở thành hành giả, đây không còn là điều lạ 
lùng. Nó vẫn thường xảy ra - là kết quả của một tâm yên 
tĩnh và trong sạch. Chính sự dính mắc là nguyên nhân của 
những trải nghiệm như thế. Vì đã từng có kinh nghiệm đó, 
nên bạn có thể bị dính mắc vào việc muốn biết, muốn thấy 
những điều tương tự. 

Khi bạn làm việc thiện với chánh niệm và buông xả, thì 
sức mạnh của việc hành thiền hay định tâm sẽ tự động đáp 
ứng những điều mà bạn mong muốn. Đây là một ví dụ về 
việc những điều cần thiết sẽ được đáp ứng qua việc làm 
thiện pháp. Những gì bạn thấy và biết như vậy là dấu vết 
của những dính mắc từ quá khứ, hay từ sâu trong nội tâm. 
Nếu bạn không hành thiền, thì có thể bạn sẽ không trải 
nghiệm nó theo cách như vậy. 

Tôi đã làm việc thiện liên tục trong nhiều năm, nhưng 
tôi không muốn trúng số. Tôi không muốn có được tiền bạc 
theo cách đó. Vì thế, tôi chưa từng trúng giải lớn nào. Có 
những người theo tôi mua vé số rồi tặng cho tôi, nhưng bản 
thân tôi không có mong muốn nhận tiền theo cách đó. 

Cha tôi từng có sự dính mắc rất mạnh vào chuyện trúng 
số. Ông mua vé số đều đặn suốt nhiều năm. Cũng có lần 
trúng giải nhỏ, nhưng không đáng là bao. Tôi đã học được 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

472 
 

not doing greater good deeds like me. Therefore, his desire 
to win a big prize in the lottery could not be fulfilled. 

We need to do good deeds like this, and then what we 
really need will be fulfilled. That was the power of 
concentration. We can experience things like this, but the 
weakness is that we cannot change the future. Some 
fortune-tellers can foretell the future-about death, a big 
accident-but they cannot stop it.  

For me, I am trying to stop some of the biggest 
misfortunes. I have a strong wish, a strong desire to be able 
to do this. That's why I work very hard in doing good deeds, 
and I have been solving the most difficult problems all the 
time. This is using the power of Buddha Dharma and 
Sangha.  

Besides, I study and use the power of limitless 
teamwork. There is a limit for nearly every organization. 
That's why I have to study and use the Thabarwa Center for 
limitless teamwork. In this way, I became more skillful in 
using the limitless power of Buddha Dharma and Sangha to 
solve the most difficult problems of society and Buddhism. 

Câu hỏi 9: Tối hôm qua khi ở trên xe, con có mơ thấy 
nhiều đám khí màu đen. Sau đó, con đi xem tượng Phật 
và tượng Bồ Tát. Khi con niệm Phật thì khí màu đen đó 
chuyển sang khí màu trắng. Khi xuống xe và đến khu 
nghĩa trang để hành thiền tối nay, con thấy nơi đó giống 
như trong giấc mơ của con. Con muốn hỏi Ngài tại sao 
sự việc như vậy lại diễn ra? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   472RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   472 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   472RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   472 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



473

Sayadaw Ashin Ottamathara 

473 
 

Trả lời: 
Tôi đã từng nghe nhiều câu chuyện tương tự như vậy. 

Khi còn là học sinh, người làm kinh doanh hay cư sĩ tại gia, 
thì chúng ta rất khó để có những trải nghiệm như vậy. 
Nhưng khi trở thành hành giả, đây không còn là điều lạ 
lùng. Nó vẫn thường xảy ra - là kết quả của một tâm yên 
tĩnh và trong sạch. Chính sự dính mắc là nguyên nhân của 
những trải nghiệm như thế. Vì đã từng có kinh nghiệm đó, 
nên bạn có thể bị dính mắc vào việc muốn biết, muốn thấy 
những điều tương tự. 

Khi bạn làm việc thiện với chánh niệm và buông xả, thì 
sức mạnh của việc hành thiền hay định tâm sẽ tự động đáp 
ứng những điều mà bạn mong muốn. Đây là một ví dụ về 
việc những điều cần thiết sẽ được đáp ứng qua việc làm 
thiện pháp. Những gì bạn thấy và biết như vậy là dấu vết 
của những dính mắc từ quá khứ, hay từ sâu trong nội tâm. 
Nếu bạn không hành thiền, thì có thể bạn sẽ không trải 
nghiệm nó theo cách như vậy. 

Tôi đã làm việc thiện liên tục trong nhiều năm, nhưng 
tôi không muốn trúng số. Tôi không muốn có được tiền bạc 
theo cách đó. Vì thế, tôi chưa từng trúng giải lớn nào. Có 
những người theo tôi mua vé số rồi tặng cho tôi, nhưng bản 
thân tôi không có mong muốn nhận tiền theo cách đó. 

Cha tôi từng có sự dính mắc rất mạnh vào chuyện trúng 
số. Ông mua vé số đều đặn suốt nhiều năm. Cũng có lần 
trúng giải nhỏ, nhưng không đáng là bao. Tôi đã học được 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   473RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   473 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

473 
 

Trả lời: 
Tôi đã từng nghe nhiều câu chuyện tương tự như vậy. 

Khi còn là học sinh, người làm kinh doanh hay cư sĩ tại gia, 
thì chúng ta rất khó để có những trải nghiệm như vậy. 
Nhưng khi trở thành hành giả, đây không còn là điều lạ 
lùng. Nó vẫn thường xảy ra - là kết quả của một tâm yên 
tĩnh và trong sạch. Chính sự dính mắc là nguyên nhân của 
những trải nghiệm như thế. Vì đã từng có kinh nghiệm đó, 
nên bạn có thể bị dính mắc vào việc muốn biết, muốn thấy 
những điều tương tự. 

Khi bạn làm việc thiện với chánh niệm và buông xả, thì 
sức mạnh của việc hành thiền hay định tâm sẽ tự động đáp 
ứng những điều mà bạn mong muốn. Đây là một ví dụ về 
việc những điều cần thiết sẽ được đáp ứng qua việc làm 
thiện pháp. Những gì bạn thấy và biết như vậy là dấu vết 
của những dính mắc từ quá khứ, hay từ sâu trong nội tâm. 
Nếu bạn không hành thiền, thì có thể bạn sẽ không trải 
nghiệm nó theo cách như vậy. 

Tôi đã làm việc thiện liên tục trong nhiều năm, nhưng 
tôi không muốn trúng số. Tôi không muốn có được tiền bạc 
theo cách đó. Vì thế, tôi chưa từng trúng giải lớn nào. Có 
những người theo tôi mua vé số rồi tặng cho tôi, nhưng bản 
thân tôi không có mong muốn nhận tiền theo cách đó. 

Cha tôi từng có sự dính mắc rất mạnh vào chuyện trúng 
số. Ông mua vé số đều đặn suốt nhiều năm. Cũng có lần 
trúng giải nhỏ, nhưng không đáng là bao. Tôi đã học được 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

472 
 

not doing greater good deeds like me. Therefore, his desire 
to win a big prize in the lottery could not be fulfilled. 

We need to do good deeds like this, and then what we 
really need will be fulfilled. That was the power of 
concentration. We can experience things like this, but the 
weakness is that we cannot change the future. Some 
fortune-tellers can foretell the future-about death, a big 
accident-but they cannot stop it.  

For me, I am trying to stop some of the biggest 
misfortunes. I have a strong wish, a strong desire to be able 
to do this. That's why I work very hard in doing good deeds, 
and I have been solving the most difficult problems all the 
time. This is using the power of Buddha Dharma and 
Sangha.  

Besides, I study and use the power of limitless 
teamwork. There is a limit for nearly every organization. 
That's why I have to study and use the Thabarwa Center for 
limitless teamwork. In this way, I became more skillful in 
using the limitless power of Buddha Dharma and Sangha to 
solve the most difficult problems of society and Buddhism. 

Câu hỏi 9: Tối hôm qua khi ở trên xe, con có mơ thấy 
nhiều đám khí màu đen. Sau đó, con đi xem tượng Phật 
và tượng Bồ Tát. Khi con niệm Phật thì khí màu đen đó 
chuyển sang khí màu trắng. Khi xuống xe và đến khu 
nghĩa trang để hành thiền tối nay, con thấy nơi đó giống 
như trong giấc mơ của con. Con muốn hỏi Ngài tại sao 
sự việc như vậy lại diễn ra? 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   472RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   472 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   473RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   473 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



474

Sayadaw Ashin Ottamathara 

475 
 

 
 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   475RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   475 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

475 
 

 
 
 

  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

474 
 

từ ông rằng việc đó không nên làm. Vì quá dính mắc vào 
chuyện trúng số, ông không thật sự làm việc chăm chỉ. Dù 
ông là người thông minh - từng là kỹ sư radar của chính phủ 
- nhưng ông không thể buông bỏ sự dính mắc đó. Hơn nữa, 
ông không làm nhiều việc thiện như tôi. Do vậy, ước muốn 
trúng số lớn của ông không thành hiện thực. 

Chúng ta cần làm việc thiện như vậy - rồi những điều 
thật sự cần thiết sẽ được đáp ứng. Đó là sức mạnh của định 
tâm. Ta có thể trải nghiệm những điều như vậy, nhưng điểm 
yếu là: ta không thể thay đổi tương lai. Có những người 
đoán được vận mệnh - như cái chết hay tai họa lớn - nhưng 
họ không thể ngăn chặn điều đó. 

Còn tôi, tôi đang cố gắng ngăn chặn một số điều bất 
hạnh lớn nhất. Tôi có tâm nguyện mạnh mẽ và ước muốn 
sâu sắc để làm được điều này. Vì vậy, tôi làm việc rất chăm 
chỉ trong việc thiện, và luôn nỗ lực giải quyết những vấn đề 
khó khăn nhất. 

Tôi đang sử dụng sức mạnh của Tam Bảo - Phật, Pháp, 
Tăng. Ngoài ra, tôi còn học và sử dụng sức mạnh của việc 
làm thiện pháp cùng nhau một cách không giới hạn. Hầu 
hết các trung tâm khác đều có giới hạn trong việc làm thiện 
pháp. Vì thế, tôi cần học cách sử dụng trung tâm Thabarwa 
như một nơi có thể thực hành làm việc thiện pháp không 
giới hạn. Chính nhờ vậy, tôi ngày càng khéo léo hơn trong 
việc sử dụng sức mạnh vô hạn của Phật, Pháp, Tăng để giải 
quyết những khó khăn lớn nhất trong xã hội cũng như trong 
môi trường Phật giáo. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   474RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   474 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   474RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   474 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



475

Sayadaw Ashin Ottamathara 

475 
 

 
 
 

  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   475RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   475 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

475 
 

 
 
 

  

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

474 
 

từ ông rằng việc đó không nên làm. Vì quá dính mắc vào 
chuyện trúng số, ông không thật sự làm việc chăm chỉ. Dù 
ông là người thông minh - từng là kỹ sư radar của chính phủ 
- nhưng ông không thể buông bỏ sự dính mắc đó. Hơn nữa, 
ông không làm nhiều việc thiện như tôi. Do vậy, ước muốn 
trúng số lớn của ông không thành hiện thực. 

Chúng ta cần làm việc thiện như vậy - rồi những điều 
thật sự cần thiết sẽ được đáp ứng. Đó là sức mạnh của định 
tâm. Ta có thể trải nghiệm những điều như vậy, nhưng điểm 
yếu là: ta không thể thay đổi tương lai. Có những người 
đoán được vận mệnh - như cái chết hay tai họa lớn - nhưng 
họ không thể ngăn chặn điều đó. 

Còn tôi, tôi đang cố gắng ngăn chặn một số điều bất 
hạnh lớn nhất. Tôi có tâm nguyện mạnh mẽ và ước muốn 
sâu sắc để làm được điều này. Vì vậy, tôi làm việc rất chăm 
chỉ trong việc thiện, và luôn nỗ lực giải quyết những vấn đề 
khó khăn nhất. 

Tôi đang sử dụng sức mạnh của Tam Bảo - Phật, Pháp, 
Tăng. Ngoài ra, tôi còn học và sử dụng sức mạnh của việc 
làm thiện pháp cùng nhau một cách không giới hạn. Hầu 
hết các trung tâm khác đều có giới hạn trong việc làm thiện 
pháp. Vì thế, tôi cần học cách sử dụng trung tâm Thabarwa 
như một nơi có thể thực hành làm việc thiện pháp không 
giới hạn. Chính nhờ vậy, tôi ngày càng khéo léo hơn trong 
việc sử dụng sức mạnh vô hạn của Phật, Pháp, Tăng để giải 
quyết những khó khăn lớn nhất trong xã hội cũng như trong 
môi trường Phật giáo. 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   474RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   474 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   475RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   475 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



476

Sayadaw Ashin Ottamathara 

477 
 

LỜI TRI ÂN VÀ SÁM HỐI 
Chân thành tri ân quý mạnh thường quân đã phát tâm 

dana tịnh tài để ấn tống cuốn sách này, cùng quý vị trong 
nhóm biên tập, phiên dịch, đánh máy, trình bày... đã đóng 
góp công sức với tâm nguyện hoằng dương Chánh Pháp. 

Dù đã cố gắng hết sức, nhưng khó tránh khỏi sơ suất, 
sai sót trong quá trình thực hiện. Kính mong chư vị hoan hỷ 
lượng thứ và cho chúng con được thành tâm sám hối. 

Mọi góp ý chỉnh sửa hoặc phát tâm hỗ trợ in ấn, xin liên 
hệ: 

Phật tử Nguyễn Đoàn Kim Sơn – 0985333760 
Phật tử Nguyễn Thị Thảo – 0869640539 
Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   477RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   477 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

477 
 

LỜI TRI ÂN VÀ SÁM HỐI 
Chân thành tri ân quý mạnh thường quân đã phát tâm 

dana tịnh tài để ấn tống cuốn sách này, cùng quý vị trong 
nhóm biên tập, phiên dịch, đánh máy, trình bày... đã đóng 
góp công sức với tâm nguyện hoằng dương Chánh Pháp. 

Dù đã cố gắng hết sức, nhưng khó tránh khỏi sơ suất, 
sai sót trong quá trình thực hiện. Kính mong chư vị hoan hỷ 
lượng thứ và cho chúng con được thành tâm sám hối. 

Mọi góp ý chỉnh sửa hoặc phát tâm hỗ trợ in ấn, xin liên 
hệ: 

Phật tử Nguyễn Đoàn Kim Sơn – 0985333760 
Phật tử Nguyễn Thị Thảo – 0869640539 
Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

476 
 

WORDS OF GRATITUDE AND HUMBLE 
APOLOGY 

We sincerely express our deep gratitude to all the kind 
donors who have offered their support through financial 
contributions (dāna) for the printing and distribution of this 
Dhamma book. 

We also gratefully acknowledge the wholehearted 
efforts of the editorial, translation, transcription, and design 
team, whose contributions were made with the noble 
aspiration to uphold and spread the True Dhamma. 

Despite our utmost efforts, errors and shortcomings 
may have occurred during the process. We respectfully ask 
for your forgiveness and kindly offer our heartfelt 
apologies for any mistakes. 

For suggestions, corrections, or support with future 
publications, please contact: 

Lay Devotee Nguyễn Đoàn Kim Sơn – 0985333760 
Lay Devotee Nguyễn Thị Thảo – 0869640539 
 
“Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā 

Sambuddhassa” 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   476RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   476 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   476RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   476 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



477

Sayadaw Ashin Ottamathara 

477 
 

LỜI TRI ÂN VÀ SÁM HỐI 
Chân thành tri ân quý mạnh thường quân đã phát tâm 

dana tịnh tài để ấn tống cuốn sách này, cùng quý vị trong 
nhóm biên tập, phiên dịch, đánh máy, trình bày... đã đóng 
góp công sức với tâm nguyện hoằng dương Chánh Pháp. 

Dù đã cố gắng hết sức, nhưng khó tránh khỏi sơ suất, 
sai sót trong quá trình thực hiện. Kính mong chư vị hoan hỷ 
lượng thứ và cho chúng con được thành tâm sám hối. 

Mọi góp ý chỉnh sửa hoặc phát tâm hỗ trợ in ấn, xin liên 
hệ: 

Phật tử Nguyễn Đoàn Kim Sơn – 0985333760 
Phật tử Nguyễn Thị Thảo – 0869640539 
Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   477RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   477 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

477 
 

LỜI TRI ÂN VÀ SÁM HỐI 
Chân thành tri ân quý mạnh thường quân đã phát tâm 

dana tịnh tài để ấn tống cuốn sách này, cùng quý vị trong 
nhóm biên tập, phiên dịch, đánh máy, trình bày... đã đóng 
góp công sức với tâm nguyện hoằng dương Chánh Pháp. 

Dù đã cố gắng hết sức, nhưng khó tránh khỏi sơ suất, 
sai sót trong quá trình thực hiện. Kính mong chư vị hoan hỷ 
lượng thứ và cho chúng con được thành tâm sám hối. 

Mọi góp ý chỉnh sửa hoặc phát tâm hỗ trợ in ấn, xin liên 
hệ: 

Phật tử Nguyễn Đoàn Kim Sơn – 0985333760 
Phật tử Nguyễn Thị Thảo – 0869640539 
Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

476 
 

WORDS OF GRATITUDE AND HUMBLE 
APOLOGY 

We sincerely express our deep gratitude to all the kind 
donors who have offered their support through financial 
contributions (dāna) for the printing and distribution of this 
Dhamma book. 

We also gratefully acknowledge the wholehearted 
efforts of the editorial, translation, transcription, and design 
team, whose contributions were made with the noble 
aspiration to uphold and spread the True Dhamma. 

Despite our utmost efforts, errors and shortcomings 
may have occurred during the process. We respectfully ask 
for your forgiveness and kindly offer our heartfelt 
apologies for any mistakes. 

For suggestions, corrections, or support with future 
publications, please contact: 

Lay Devotee Nguyễn Đoàn Kim Sơn – 0985333760 
Lay Devotee Nguyễn Thị Thảo – 0869640539 
 
“Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammā 

Sambuddhassa” 
  

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   476RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   476 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   477RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   477 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



478

Sayadaw Ashin Ottamathara 

479 
 

HỒI HƯỚNG 
Idaṁ me ñātīnaṁ hotu, sukhitā hontu ñātayo. 

Idaṁ me ācariyānaṁ hotu, sukhitā hontu ācariyā. 
Idaṁ me devatānaṁ hotu, sukhitā hontu devatā. 
Idaṁ me dāyakānaṁ hotu, sukhitā hontu dāyakā. 

Sabbe sattā bhavantu sukhitattā. 
Sabbe sattā averā hontu, abyāpajjhā hontu, anīghā 

hontu, 
sukhī attānaṁ pariharantu. 

Sadhu! Sadhu! Sadhu! 
--------------------------- 

Nguyện cho tất cả phước báu mà chúng con đã trong 
sạch làm đây, được hồi hướng đến cho thân bằng quyến 
thuộc còn hiện tiền hay đã quá vãng, cho chư thiên-thiện 
thần-hộ pháp đang ở xung quanh nơi đây, cho vô lượng 
chúng sanh trong vô lượng thế giới. 

Nguyện cho tất cả được an vui hạnh phúc, không phiền 
não, không khổ đau, không lo âu, không sân hận. 

Nguyện cho tất cả được sống trong nhân lành, quả lành 
như chúng con ngay lúc này. 

Nguyện cho tất cả gặp được Chánh Pháp, sống trong 
Chánh Pháp và thành tựu trong Chánh Pháp. 

Lành thay! Lành thay! Lành thay! 
 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   479RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   479 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

479 
 

HỒI HƯỚNG 
Idaṁ me ñātīnaṁ hotu, sukhitā hontu ñātayo. 

Idaṁ me ācariyānaṁ hotu, sukhitā hontu ācariyā. 
Idaṁ me devatānaṁ hotu, sukhitā hontu devatā. 
Idaṁ me dāyakānaṁ hotu, sukhitā hontu dāyakā. 

Sabbe sattā bhavantu sukhitattā. 
Sabbe sattā averā hontu, abyāpajjhā hontu, anīghā 

hontu, 
sukhī attānaṁ pariharantu. 

Sadhu! Sadhu! Sadhu! 
--------------------------- 

Nguyện cho tất cả phước báu mà chúng con đã trong 
sạch làm đây, được hồi hướng đến cho thân bằng quyến 
thuộc còn hiện tiền hay đã quá vãng, cho chư thiên-thiện 
thần-hộ pháp đang ở xung quanh nơi đây, cho vô lượng 
chúng sanh trong vô lượng thế giới. 

Nguyện cho tất cả được an vui hạnh phúc, không phiền 
não, không khổ đau, không lo âu, không sân hận. 

Nguyện cho tất cả được sống trong nhân lành, quả lành 
như chúng con ngay lúc này. 

Nguyện cho tất cả gặp được Chánh Pháp, sống trong 
Chánh Pháp và thành tựu trong Chánh Pháp. 

Lành thay! Lành thay! Lành thay! 
 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

478 
 

DEDICATION OF MERIT 
Idaṁ me ñātīnaṁ hotu, sukhitā hontu ñātayo. 

Idaṁ me ācariyānaṁ hotu, sukhitā hontu ācariyā. 
Idaṁ me devatānaṁ hotu, sukhitā hontu devatā. 

Idaṁ me dāyakānaṁ hotu, sukhitā hontu dāyakā. 
Sabbe sattā bhavantu sukhitattā. 

Sabbe sattā averā hontu, abyāpajjhā hontu, anīghā 
hontu, sukhī attānaṁ pariharantu. 

 Sadhu! Sadhu! Sadhu! 
------ 

May this merit be for the benefit of my relatives. 
May my relatives be happy. 

May this merit be for the benefit of my teachers. 
May my teachers be happy. 

May this merit be for the benefit of the deities. 
May the deities be happy. 

May this merit be for the benefit of the donors. 
May the donors be happy. 
May all beings be happy. 

May all beings be free from enmity, 
Free from affliction, free from suffering. 

May they take care of themselves with ease and joy. 
Sadhu! Sadhu! Sadhu! 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   478RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   478 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   478RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   478 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



479

Sayadaw Ashin Ottamathara 

479 
 

HỒI HƯỚNG 
Idaṁ me ñātīnaṁ hotu, sukhitā hontu ñātayo. 

Idaṁ me ācariyānaṁ hotu, sukhitā hontu ācariyā. 
Idaṁ me devatānaṁ hotu, sukhitā hontu devatā. 
Idaṁ me dāyakānaṁ hotu, sukhitā hontu dāyakā. 

Sabbe sattā bhavantu sukhitattā. 
Sabbe sattā averā hontu, abyāpajjhā hontu, anīghā 

hontu, 
sukhī attānaṁ pariharantu. 

Sadhu! Sadhu! Sadhu! 
--------------------------- 

Nguyện cho tất cả phước báu mà chúng con đã trong 
sạch làm đây, được hồi hướng đến cho thân bằng quyến 
thuộc còn hiện tiền hay đã quá vãng, cho chư thiên-thiện 
thần-hộ pháp đang ở xung quanh nơi đây, cho vô lượng 
chúng sanh trong vô lượng thế giới. 

Nguyện cho tất cả được an vui hạnh phúc, không phiền 
não, không khổ đau, không lo âu, không sân hận. 

Nguyện cho tất cả được sống trong nhân lành, quả lành 
như chúng con ngay lúc này. 

Nguyện cho tất cả gặp được Chánh Pháp, sống trong 
Chánh Pháp và thành tựu trong Chánh Pháp. 

Lành thay! Lành thay! Lành thay! 
 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   479RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   479 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM

Sayadaw Ashin Ottamathara 

479 
 

HỒI HƯỚNG 
Idaṁ me ñātīnaṁ hotu, sukhitā hontu ñātayo. 

Idaṁ me ācariyānaṁ hotu, sukhitā hontu ācariyā. 
Idaṁ me devatānaṁ hotu, sukhitā hontu devatā. 
Idaṁ me dāyakānaṁ hotu, sukhitā hontu dāyakā. 

Sabbe sattā bhavantu sukhitattā. 
Sabbe sattā averā hontu, abyāpajjhā hontu, anīghā 

hontu, 
sukhī attānaṁ pariharantu. 

Sadhu! Sadhu! Sadhu! 
--------------------------- 

Nguyện cho tất cả phước báu mà chúng con đã trong 
sạch làm đây, được hồi hướng đến cho thân bằng quyến 
thuộc còn hiện tiền hay đã quá vãng, cho chư thiên-thiện 
thần-hộ pháp đang ở xung quanh nơi đây, cho vô lượng 
chúng sanh trong vô lượng thế giới. 

Nguyện cho tất cả được an vui hạnh phúc, không phiền 
não, không khổ đau, không lo âu, không sân hận. 

Nguyện cho tất cả được sống trong nhân lành, quả lành 
như chúng con ngay lúc này. 

Nguyện cho tất cả gặp được Chánh Pháp, sống trong 
Chánh Pháp và thành tựu trong Chánh Pháp. 

Lành thay! Lành thay! Lành thay! 
 

Travelling And Seeing The Truth – Dạo Chơi Giữa Đời, Thấy Ra Sự Thật 

478 
 

DEDICATION OF MERIT 
Idaṁ me ñātīnaṁ hotu, sukhitā hontu ñātayo. 

Idaṁ me ācariyānaṁ hotu, sukhitā hontu ācariyā. 
Idaṁ me devatānaṁ hotu, sukhitā hontu devatā. 

Idaṁ me dāyakānaṁ hotu, sukhitā hontu dāyakā. 
Sabbe sattā bhavantu sukhitattā. 

Sabbe sattā averā hontu, abyāpajjhā hontu, anīghā 
hontu, sukhī attānaṁ pariharantu. 

 Sadhu! Sadhu! Sadhu! 
------ 

May this merit be for the benefit of my relatives. 
May my relatives be happy. 

May this merit be for the benefit of my teachers. 
May my teachers be happy. 

May this merit be for the benefit of the deities. 
May the deities be happy. 

May this merit be for the benefit of the donors. 
May the donors be happy. 
May all beings be happy. 

May all beings be free from enmity, 
Free from affliction, free from suffering. 

May they take care of themselves with ease and joy. 
Sadhu! Sadhu! Sadhu! 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   478RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   478 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AM RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   479RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   479 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM



HỘI LUẬT GIA VIỆT NAM 

NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 
Địa chỉ: 65.Tràng Thi, Phường Cửa Nam, Quận Hoàn Kiếm, Hà Nội 

Email: nhaxuatbanhongduc65@gmail.com 

Điện thoại : 024.39260024   - 024.39392711 

 

DẠO CHƠI GIỮA ĐỜI THẤY RA SỰ THẬT 

-TRAVELLING AND SEEING THE TRUTH 
 

Chịu trách nhiệm xuất bản 
Giám đốc 

PHẠM THỊ MAI 
Chịu trách nhiệm nội dung 

Tổng biên tập 
LÝ BÁ TOÀN 

Biên tập 
 LƯU XUÂN LÝ 

Trình bày, minh họa 
Nguyễn Thị Thảo  

Sửa bản in 
CT Thiết kế chế bản điện tử và In Công Nghệ Cao 

 
ĐỐI TÁC LIÊN KẾT XUẤT BẢN  

Nguyễn Thị Thảo 
 

______________________________________________________ 
In 1000 cuốn, khổ 14,5cm x 20,5cm cm, Tại: Công ty Thiết kế chế bản điện tử và In 

Công Nghệ Cao, Căn số 14 đường Long Cảnh Tây 2, Dự án Vinhome Thăng Long, khu 

đô thị mới Nam An Khánh, Xã An Khánh, Thành Phố Hà Nội, Việt Nam. Số 

XNĐKXB: 3536-2025/CXBIPH/08-132/HĐ. 

Căn cứ Giấy xác nhận đăng ký xuất bản số 691/QĐ-NXBHĐ của NXB: Hồng Đức, cấp 

ngày 17/10/2025. 

Mã số Quốc Tế: ISBN: 978-632- 01-0452-9; In xong và nộp lưu chiểu năm: 2025 

RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   480RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   480 11/8/25   6:47 AM11/8/25   6:47 AMRUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   480RUOT DAO CHOI GIUA DOI THUONG 14.5x20.5CM.indd   480 11/10/25   11:42 AM11/10/25   11:42 AM


